
39

Localizando a santidade na dogmática: 
a necessidade de uma metafísica e uma 
crítica à matriz evangélica

Rafael N. Bello

A doutrina da santificação é por vezes tratada como uma mera pureza 
moral. Se pararmos para pensar, talvez grande parte dos tratados cris-
tãos sobre santificação discursam sobre o papel que temos de nos se-

parar do mundo. 
Quando isso não ocorre, o jogo passa para estudos léxicos das palavras qua-

dhosh ou hagios. Um dos tratados evangélicos mais usados no Brasil é o de J.C. 
Ryle Santidade: Sem a Qual Ninguém Verá o Senhor.1 Nesta obra, Ryle navega o 
tópico de santidade incialmente falando sobre o poder do pecado, a natureza da 
santificação e logo em seguida, sobre os custos e dificuldades morais da santifica-
ção. Tal obra tem o empenho de incentivar o leitor a uma vida mais pura. Entre-
tanto, é preciso notar que a doutrina da santidade cristã não é resumida apenas 
nas ações humanas de luta e resistência. A doutrina da santidade tem um locus sis-
temático. Localizar a doutrina da santidade será, então, minha tarefa neste artigo. 

1John Charles Ryle, Santidade: Sem a qual ninguém verá o Senhor (São José dos Cam-
pos, SP: Editora Fiel, 2016).



40

Após localizar a santidade na dogmática, irei navegar um paradigma clássico no 
evangelicalismo e finalmente propor certas correções baseadas no entendimento 
anterior do santo em relação ao Deus do pacto.

John Webster percorre um caminho interessante e começa tratando a san-
tidade da teologia em seu livro.2 Ou seja, ele considera: “Uma teologia cristã da 
santidade é um exercício da razão sagrada.” Ele começa com uma crítica da ideia 
da modernidade de “razão natural” como “transcendente, ignorando os efeitos 
noéticos da queda”. Ele argumenta que, ao fazer teologia, este exercício da razão 
sagrada é fundamental:

A teologia cristã é um exemplo particular da santidade da razão. Aqui também - 
como em todo pensamento verdadeiro - devemos rastrear o que acontece quan-
do a razão é transformada pela obra de julgamento, justificação e santificação do 
Deus Triúno. A santificação da razão, além disso, envolve uma medida de dife-
rença: a transformação da razão anda de mãos dadas com a não conformidade. 
A razão sagrada é a razão escatológica, a razão que se submete ao processo de 
renovação de todas as coisas à medida que o pecado e a falsidade são postos de 
lado, a idolatria é reprovada e a nova criação é confessada com arrependimento 
e deleite.3

Webster, neste caso, aborda três aspectos da santidade nas escrituras: a san-
tidade de Deus, da igreja e do indivíduo. Começando com a santidade de Deus, 
Webster a considera como sendo Triúno: Pai, Filho e Espírito, santo em todos 
os atributos e obras de Deus. Essa santidade é evidenciada no estabelecimento 
de relacionamentos santos com seu povo, redimido para ser santo por meio da 
iniciativa do Deus Triúno.

Ele então se dirige à igreja, descrita como sanctorum communio. Ele funda-
menta a santidade da igreja na eleição, na reconciliação e na obra de aperfeiçoa-
mento de Deus, um tema da graça de Deus na santidade do povo de Deus que 
percorre este livro. Essa santidade é evidente em todas as ações da igreja quando 
confessam o nome do Deus Triúno. Finalmente, ele discute a santidade do cristão. 
Também aqui, a santidade do princípio ao fim é obra da Trindade, também na 

2John Webster, Santidade (São José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2021).
3Ibid., p. 11-12.



41

eleição, reconciliação e aperfeiçoamento. Isso é por meio da fé, tanto na morte 
para o pecado quanto na renovação da vida expressa na liberdade, obediência e 
amor, em direção ao fim da comunhão com Deus.

Apesar de entender que a obra de Webster merece grande recomendação, 
meu propósito aqui não é apenas “re-rascunhar” ou resenhar esta obra. Mas aqui 
vamos localizar a santidade dentro da teologia cristã.

O que é santidade 

Antes de localizar santidade, precisamos entender santidade em termos dogmá-
ticos. A tarefa da definição dogmática é muito comum em loci tradicionais como 
expiação, trindade e criação. Obras recentes como a de Tyler Wittman God and 
Creation in Theology of Karl Barth and Thomas Aquinas4 ou de Jeremy Treat The 
Crucified King5 têm engajado esses loci. Mas santidade assemelha-se a um en-
tendimento dogmático mais robusto. Normalmente, os tratamentos de santidade 
localizam-se na função de duplex gratia que santidade desempenha com a justifi-
cação. Mas destaco dois tratados recentes de ordem evangélica que têm discutido 
o tema de santidade de maneira realmente dogmática: Sanctification6 de Michael 
Allen e uma obra editada por Kelly Kapic: Sanctification.7 

Michael Allen exemplifica o approach tomado aqui ao dizer que santidade 
não pode ser tratada apenas como “santidade de Deus” e “exemplarismo”, pois agir 
de tal maneira seria diminuir a completa ação de Deus em Cristo no evangelho. 
O que quer que santidade seja precisa ser visto pelos diversos prismas teológicos 
de Deus, criação, ordem, Cristo, aliança homem, escatologia etc. Definir santi-
dade apenas em termos morais de luta e desafio perde a profundidade do tema. 

Seria impossível em um único artigo prestar o devido tributo à santidade de 
maneira santa, pois não temos o tempo necessário para discutir santidade em re-

4Tyler Wittman, God and Creation in the Theology of Thomas Aquinas and Karl Barth 
(Cambridge, Reino Unido: Cambridge University Press, 2019).

5Jeremy R. Treat and Michael Horton, The Crucified King: Atonement and Kingdom 
in Biblical and Systematic Theology (Grand Rapids, Michigan: Zondervan, 2014).

6Michael Allen, Sanctification, ed. Scott R. Swain (Grand Rapids: Zondervan, 2017).
7Kelly M. Kapic, ed., Sanctification: Explorations in Theology and Practice (IVP Aca-

demic, 2014).



42

lação a todos estes loci. O que podemos fazer minimamente aqui é tratar das bases 
epistemológicas e ontológicas da definição de santidade em relação à teologia. Em 
outras palavras: Como sabemos o que é santo e qual a natureza daquilo que é santo. 

1. Como sabemos o que é santo?   

A santidade evangélica é definida pelo seu contexto canônico. Ou seja, saber o 
que é santo precisa ser uma atividade revelatória divina. Isso significa também 
que “não começamos com uma análise sociológica ou até meramente exegética 
das práticas eclesiais versus as praticas seculares pagãs, mas precisamos descrever 
a identidade teológica dessas coisas.”8 

Deus não se relaciona com a criação ad hoc. Ele sempre inicia seu relacio-
namento de forma a estruturar e progredir no relacionamento com sua criação. 
Desta maneira, Deus corta suas alianças e estabelece segurança relacional com 
sua imagem na terra. Este tipo de segurança relacional é necessária, pois desloca 
o relacionamento divino bíblico do relacionamento divino que vemos em trata-
mentos helênicos. Yahweh é livre e por isso poderia fazer o que ele bem entendes-
se. Entretanto, ele não age caprichosamente e também garante não fazer isso por 
meio de reflexos básicos em sua natureza, mas garante com o pacto em iniciativa 
divina de se relacionar com aquilo que não é Ele. 

Tal observação atenta ao modo divino de ação, que já nos traz reflexões 
sobre a maneira em que a santificação ocorre: Não é apenas mais um dos “mo-
mentos” de nossa salvação como se fosse subsequente temporalmente à justifi-
cação. Inicialmente, essa reflexão não parece ser tão logicamente ligada ao que 
falávamos anteriormente sobre pacto. Mas perceba que o que estamos dizendo 
é que o que garante nossa santidade não é nem a nossa persistência e nem a 
mera e nuda liberdade de Deus. O que garante o nosso projeto de santificação 
é que Deus decidiu se unir a nós como clímax do pacto escriturístico em Cristo 
Jesus. Brannon Ellis captura bem a ideia ao dizer que “estar em Cristo e perten-
cer a sua igreja são materialmente equivalentes, como formas complementares 
do todo em nossa participação na mesma realidade pactual.”9 Em outras pala-
vras, as declarações livres de Deus sobre justificação, chamado eficaz não devem 

8Allen, Sanctification, p. 35.
9Brannon Ellis, p. 81.



43

ter precedência teológica e muito menos temporal sobre a nossa participação  
em Cristo. 

Mas não nos esqueçamos de que ainda estamos apenas falando das bases 
epistemológicas da santidade. Não vamos nos adentrar muito profundamente na 
união com Cristo sem antes entender que é exatamente porque participamos em 
Cristo que evidenciamos nossa santidade. Não como um momento subsequen-
te a nossa participação mística nele, do tipo: Estou em Cristo, agora sou santo. 
Mas como a mesma realidade observada de dois ângulos diferentes. Assim como 
justificação e santificação são chamados de duplex gratia ou dois lados da mesma 
moeda, meu argumento aqui observa essa realidade a partir da profundidade da 
ação pactual divina: União (ou participação) e pacto com o povo de Deus de an-
dar com eles em novidade de vida são dois lados da mesma moeda.

Isso responde então à nossa pergunta inicial sobre saber o que é santo. Certa-
mente é mais do que estar pactualmente membro de uma comunidade. Mas nunca 
pode ser menos que isso. Assim como a união com Cristo é a fonte pela qual re-
cebemos todos os benefícios da salvação, nossa participação em uma comunidade 
(de forma pactual) é como recebemos também as bênçãos do andar em santidade. 

2. A Natureza do santo 

Santidade é uma doutrina derivada. O que quero dizer com isso? Significa que ela 
não se encontra distribuída ao longo do corpus teológico. As chamadas doutrinas 
distributivas são Deus e Criação. Qualquer doutrina do resto do corpus teológico 
precisa fazer alguma referência, pois está naturalmente ligada a uma dessas duas 
doutrinas. Veja na santidade: Aquilo que é santo precisa fazer referência a Deus 
que é a fonte de toda santidade. Mas também precisa diferenciar aquilo que é 
santo de Deus. Objetos santos no AT ou a santidade de uma comunidade no NT 
são santidades participativas (i.e., veja a seção anterior), não autogeradoras. 

A santidade de Deus é a base ontológica da santidade do cristão. É o cris-
tão que participa na santidade de Deus. Deus por outro lado não participa de 
qualquer santidade, mas ele é em si santidade. Primeiro, vamos clarificar um erro 
comum: santidade contra alguns tratamentos recentes de ordem evangélicas não é 
o atributo principal ou mais importante da realidade divina.10 Seguindo o teísmo 

10R. C. Sproul, A Santidade de Deus (São Paulo, SP: Cultura Cristã, 2016).



44

clássico, Deus é seus atributos (Deus est ipsum esse). Ele não é um terço santo, um 
terço amor e um terço justiça. Deus não é composto de partes, mas ele é simples. 
Muito menos então Deus tem um atributo acima de todos os outros. 

Como corolário desta afirmação acima, temos que entender que a igreja primi-
tiva devotou grande consideração à doutrina da Trindade. John Webster reflete 
nesses valores ao entender que 

A santidade de Deus é a santidade do Pai, do Filho e do Espírito, aquele que 
leva seu santo nome, que é santo em todas as suas obras, e que é o Santo em 
nosso meio, estabelecendo, mantendo e aperfeiçoando a comunhão reta com o 
povo santo de Deus.11

Vamos destrinchar essa tese:

A santidade de Deus é a santidade do Pai, Filho e Espírito. Todos os atributos 
de Deus são idênticos à essência de Deus; mas sua essência é seu ser e agir como 
Pai, Filho e Espírito Santo.

Nesta sentença, Webster está explicando e expondo um ponto de exegese patrís-
tica e escolástica com maestria. A doutrina da simplicidade é aquilo que enca-
beça o tratamento dele para que não caia em erro ao tratar uma doutrina. Esse 
erro é comum em tratamentos populares da doutrina da santidade de Deus. 
Mais a frente, Webster vai fundamentar a santidade de Deus como um projeto 
dogmático recebido e confessado. Ele faz isso em contradistinção ao projeto de 
Paul Tillich. Para Tillich: 

Santidade é um fenômeno experimentado; está aberto à descrição fenomenoló-
gica. Portanto, é uma “porta” cognitiva muito importante para a compreensão da 
natureza da religião, pois é a base mais adequada que temos para compreender o 
divino. O sagrado e o divino devem ser entendidos correlativamente.12

Entretanto, se não é fenomenológico, então precisamos de uma base metafísica. 

11Webster, Santidade, p. 46.
12 Ibid., p. 48.



45

Só que Webster baseia essa parte metafísica exatamente no nome de Deus. Um 
nome que ele não recebe, mas que trinitariamente ele revela. 

O discurso teológico dos atributos divinos, portanto, não é principalmente uma 
questão de categorização, mas de confissão do nome divino; os atributos de Deus 
são glosas conceituais no nome de Deus, indicadores da identidade de Deus. 
É por essa razão que a tradição dogmática clássica insistia que, quando a teo-
logia enumera uma gama de diferentes atributos de Deus, não está denotando 
diferentes realidades dentro do ser divino; ao contrário, cada um dos atributos 
designa a totalidade do ser de Deus sob algum aspecto particular. A santidade 
de Deus junto com seu amor, misericórdia, impassibilidade e outros, apenas 
colocam a realidade do fato que Deus é. Webster diz “O predicado (santo) é 
exaustivamente definido pelo sujeito (o Deus triúno).”13 

O que Webster está fazendo aqui é importantíssimo, pois ele está demonstrando 
que santidade não é o resultado de uma ação intempestiva de Deus, mas justa-
mente porque Deus e suas ações não podem ser separados, santidade é o próprio 
Deus. Isso vai trazer implicações futuras para chamadas de conformidade a san-
tidade divina. Uma conformidade que não é reativa, mas confessional. 

Para resumir até agora: Deus, a santíssima Trindade, é conhecido em sua 
inflexão para nós, e, por isso, falar da santidade de Deus é falar com base em sua 
majestosa presença autocomunicativa e salvadora. Deus, o Santo, é o Santo em 
nosso meio. A consequência crucial disso para como pensamos sobre a santidade 
de Deus é que a ideia da santidade de Deus é um conceito relacional. Ou seja, o 
que ela articula é a origem, a maneira e o objetivo da relação que Deus mantém 
com sua criação. Isso, por fim, demonstra tanto transcendência como imanência 
divina presente na teologia da santidade. 

Modelos de santificação 

Chegamos ao ponto em que podemos discutir os modelos de santidade cris-
tãs, pois estabelecemos a origem e o fundamento da ação santa do homem em 
relação ao Deus santo. Estabelecemos a santidade confessional e participativa que 

13Wesbter, Santidade, p. 46



46

temos na doutrina Cristã. Todo essa prolegomenum sobre santidade de Deus em 
termos ontológicos e epistemológicos serviu para que possamos ter melhor clare-
za sobre qual modelo melhor distribui a santidade divina em seu relato. 

Andy Naselli descreve que os cristãos evangélicos sustentam pelo menos 
cinco modelos diferentes de santificação: a visão Wesleyana, a visão da vida su-
perior (ou Keswick), a visão pentecostal, a visão chaferiana e a visão reformada.14 
Ele termina dizendo que a Bíblia ensina a visão reformada na caracterização dele.

1. A Visão Wesleyana

John Wesley (1703-1791) é o pai das visões que separam cronologicamente o 
momento em que uma pessoa se torna cristã do momento em que a santificação 
progressiva começa. Wesley ensinou “perfeição cristã”, que como ele qualifica, 
não se refere à perfeição absoluta sem pecado. A perfeição cristã é um tipo de 
perfeição que somente os cristãos podem experimentar – em oposição à perfeição 
adâmica, à perfeição angélica ou à perfeição única e absoluta de Deus. A maneira 
como Wesley qualifica a perfeição cristã depende de como ele define o pecado 
como “uma transgressão voluntária de uma lei conhecida”. Ele limita o pecado a 
apenas atos pecaminosos intencionais.

A essência da perfeição cristã de Wesley é amar perfeitamente a Deus com 
todo o seu ser e, consequentemente, amar perfeitamente seus semelhantes. A per-
feição cristã ocorre em um momento depois que você já é um cristão. Wesley 
rotula esta segunda obra da graça não apenas como perfeição cristã, mas como 
salvação de todo pecado, inteira santificação, amor perfeito, santidade, pureza de 
intenção, salvação plena, segunda bênção, segundo descanso e dedicação de toda 
a sua vida a Deus.

2. Keswick

A teologia da vida superior é outro tipo de teologia da segunda bênção. Os cris-
tãos experimentam duas “bênçãos”. O primeiro está sendo salvo, e o segundo está 

14 Andy Naselli, “Models of Sanctification”, The Gospel Coalition, https://www.
thegospelcoalition.org/essay/models-of-sanctification/, acessado em: 7 de março, 2022. 
As próximas 5 descrições são traduções livres e adaptações do que se encontra no ensaio 
proposto no site do TGC.



47

ficando sério. A mudança é dramática. A teologia da vida superior se refere a essas 
duas categorias distintas de cristãos de várias maneiras.

Deixe ir + deixe Deus = consagração. A chave é confiar, não tentar, descansar, não lutar.

3. Visão Pentecostal 

O pentecostalismo, de acordo com a maioria dos historiadores da igreja, começou 
em 31 de dezembro de 1900. De acordo com o pentecostalismo, os crentes devem 
experimentar o batismo no Espírito após a conversão e inicialmente demonstrar 
isso falando em línguas.

Os pentecostais estão divididos sobre se o batismo no Espírito acontece na 
crise da santificação ou em um momento posterior. Assim, alguns chamam o 
batismo no Espírito de “a segunda bênção” e outros de “a terceira bênção”. As três 
bênçãos são (1) a crise da conversão para a salvação, (2) a crise da santificação para 
a santidade e (3) a crise do batismo no Espírito para poder no serviço.

4. Visão Chaferiana

Como a teologia da vida superior, a visão chaferiana identifica três categorias de 
pessoas: (1) naturais (não convertidas), (2) carnais (convertidas, mas caracteriza-
das por um estilo de vida não convertido) e (3) espirituais (convertidas e cheias do 
Espírito). Ao contrário da teologia da vida superior, a visão chaferiana insiste que 
o batismo no Espírito ocorre na conversão para todos os cristãos. O batismo no 
Espírito é um ato definitivo na conversão, e o enchimento repetido do Espírito é 
a chave para um cristão viver como uma pessoa espiritual em vez de carnal.

5. Visão Reformada 

Naselli parte então para descrever a visão reformada de santificação. Segundo 
Naselli, a característica fundamental que distingue a visão Reformada é que não 
divide cristãos em dois grupos. 

Justificação e santificação progressivas são distintas, mas inseparáveis. Só a 
fé justifica, mas a fé que justifica nunca está sozinha. A graça de Deus através do 
poder de seu Espírito garante que a mesma fé que justifica um cristão também 
progressivamente santifica um cristão.



48

Todos os cristãos são espirituais; nenhum é permanentemente carnal (1Co 
2.6–3.4). Paulo descreve as pessoas como naturais, espirituais e carnais (ou “da 
carne”). A questão é se essas são três categorias distintas. Natural refere-se à “pes-
soa sem o Espírito”, e espiritual refere-se à “pessoa com o Espírito” (NVI). Todos 
os humanos estão em uma das duas categorias.

Transcendendo o paradigma evangélico 

Certamente Naselli está correto em dizer que a visão Reformada acerta em não 
criar duas categorias de cristãos. Mas existem algumas nuances que são importan-
tes de serem esquematizadas num relato mais especificamente católico-reformado. 

A preferência pela nomenclatura “católico-reformado” se dá exatamente 
porque a visão reformada não é sui generis e muito menos surgiu num vácuo como 
se os reformadores fossem os primeiros a pensar sobre santificação. A realidade 
é que eles estavam fazendo este mesmo exercício que fizemos na primeira parte 
deste artigo. Estavam pensando santidade em maneira dogmática. Como ela se 
relaciona com as chamadas doutrinas distributivas e as distribuídas. A redesco-
berta da justificação pela fé somente com certeza modificou o prisma de visão. 
Pois realmente não podemos criar subsequência ou estágios de cristãos, visto que 
todos somos amados nEle (Efésios 1) e a teologia Reformada fez bem em enten-
der esses dois conceitos como distintos, mas inseparáveis. Qual é, então, a nuance 
deixada de lado por Naselli? 

Se lembrarmos das seções anteriores, estabelecemos que a doutrina de Deus 
— especificamente o Deus santo e trinitário — baseia seu relacionamento com a 
criatura através da aliança. 

Esta tese estabelece que o tratamento sobre santificação cristã deve vir 
acompanhado de um fundamento trinitariano e pactual. O que todos os modelos 
anteriores deixaram de discutir foi como uma visão beatífica (especificamente 
tangente ao Deus trino), ou seja, a visão Bíblica da revelação divina informa este 
crescimento em contexto do pacto.

J. V. Fesko discute em seu artigo, “Aquinas’ view of Justification and Re-
formed Infused Habits”15 que apesar de São Tomás ter praticamente mesclado 

15Manfred Svensson and David VanDrunen, eds., Aquinas Among the Protestants, 1 
edition (Hoboken: Wiley-Blackwell, 2017).



49

justificação e santificação por explicitar que a fé que recebemos é um habito in-
fundido, muitos reformados não rejeitaram a noção de hábitos infundidos por 
completo. Isso é fundamental porque o intento de uma teoria chamada de teoria 
habitus encontra sua razão de ser na contemplação do Deus trino. Fesko afirma 
neste contexto ao interagir com Michael Horton (que rejeita completamente a 
teoria de habitus como sendo um mediador desnecessário): “Não devemos falar 
meramente de ontologia, mas de uma ontologia pactual, pois Deus só se relaciona 
com os humanos por meio de aliança.”16

Concluindo: o que J. V. Fesko está explicando pode ser visto em John Owen: 
os hábitos infundidos não são a mesma coisa que justificação, mas falam sobre o 
relacionamento da alma para com o corpo num ato de recebimento de algo so-
brenatural pela alma no processo de santificação relacional em união pactual com 
Deus no “segundo lado da moeda” como explicitado por Brannon Ellis acima. A 
aliança pactual em comunidade não é mera evidência da nossa união com Cristo, 
mas é outra forma de enxergar essa mesma união. 

Isso significa não que nos tornamos versões melhores de nós mesmos por 
meio de habituação extemporânea. Owen explica este trabalhar salvífico em ter-
mos da aliança: “O método de Deus proceder conosco em sua aliança é que ele 
primeiro nos lava e purifica nossas naturezas, tira o Coração de Pedra, dá um 
Coração de Carne, escreve sua Lei em nossos Corações, põe seu Espírito em 
nós, em que como será evidenciada a Graça da Regeneração consiste”. Tomando 
emprestado da parábola de Cristo, Owen argumenta que Deus primeiro muda 
as raízes da árvore para que ela produza bons frutos (Lucas 6.43). Para Owen e 
os reformados ortodoxos, o conceito de hábitos infundidos fornece a metafísica 
e arquitetura para delinear a habilidade natural caída do trabalho sobrenatural do 
Espírito Santo. Essa estrutura fornece as distinções necessárias para duas funções 
importantes sobre a doutrina da santificação: (1) para delinear entre habilidades 
naturais e sobrenaturais e (2) para poder falar sobre uma teologia de virtudes.17 

Uma teologia de virtudes fornece o aparato conceitual (e metafísico) para 
que a descrição de Andy Naselli seja estável sem que tenha que apelar somente 

16Fesko, “Aquinas’ view of Justification and Reformed Infused Habits” in Aquinas 
Among the Protestants, 257.

17Fesko, “Aquinas’ view of Justification and Reformed Infused Habits”, 260.



50

para uma ação divina divorciada de guardas pactuais e ao mesmo tempo sem 
negligenciar agência humana no progresso santificador. Uma teologia de virtudes 
que se baseia em hábitos infundidos sabe que esses hábitos foram de certa me-
dida sobrenaturalmente infundidos em nós pelo Deus triúno que pactualmente 
nos promete comunicar sua graça. Nessa mesma graça crescemos em caráter, sem 
obliterar totalmente a ação humana. 

Espero que com essa reflexão possamos fugir daquele velho debate: justi-
ficação é um ato monergístico e santificação é sinergístico. Estabelecemos alguns 
parâmetros que iluminam nosso caminho. Primeiro, a santidade é derivativa e 
localizada em dois âmbitos teológicos: Deus e criação. Segundo, a comunicação 
desta santidade é feita em termos pactuais. O que significa que Deus cria em nós 
algo novo por meio sobrenatural e nos comunica isso por meio de seu Espírito 
com promessas que nunca podem ser desfeitas. Finalmente, ele usa a estrutura 
da aliança em termos de promessa e cumprimento para sobrenaturalmente criar 
raízes em nossas almas.

Foi professor do Seminário Martin Bucer e editor na 
Editora Fiel. Atualmente está no processo de transição 
para assumir a cadeira de professor de teologia na 
Oklahoma Baptist University.

Sobre o autor

Rafael N. Bello


