O Concilio Vaticano Il em
perspectiva evangélica

Leonardo De Chirico

xistem tarefas que podem ser postergadas no tempo, mas que nio podem

ser evitadas ao infinito. Cedo ou tarde, exigem ser executadas, sob pena

de fracasso. Existem responsabilidades que podem ser procrastinadas até
tempos melhores, mas ndo adiadas continuamente. Cedo ou tarde, ¢ preciso to-
mar para si o encargo de enfrenti-las, sob o risco de estagnac¢ido na ina¢do. Em
certo sentido, a teologia evangélica se encontra em situagdo parecida em relagdo
ao Concilio Vaticano II (1962-1965). A uma distancia de cinquenta anos, a in-
terpretagio teolégica do Vaticano II ainda é uma tarefa que nio foi executada
seriamente, uma responsabilidade que nio foi assumida pela teologia evangélica.
O Vaticano II foi substancialmente negligenciado, visto de modo apressado ou
tratado com grande superficialidade.

No nosso tempo favorivel ao didlogo, muitos evangélicos em diferentes or-
ganismos institucionais (de igrejas, de movimentos etc.) langaram-se em iniciati-
vas de confronto teolégico com o catolicismo. Ao norte e ao sul do mundo, entio,
constatam-se comprometedoras declaragdes de evangélicos que tomam posi¢ao

acerca da “renovagio” dentro da Igreja Catdlica ou que difundem entendimentos

4



do catolicismo com base em uma radical diferen¢a em relagdo a estrutura pés-tri-
dentina. “O catolicismo mudou”: esta € a sintese.

O problema é que muitas destas iniciativas evangélicas sio viciadas por uma
deficiéncia de base. Pretendem confrontar-se com o catolicismo sem ter feito o es-
for¢o de entender o Vaticano II. Exprimem uma avalia¢do do catolicismo que nao
foi filtrada pela anilise teolégica do Vaticano II. Chegam até a “pontificar” sobre
o catolicismo contemporaneo sem ter feito a ligio sobre o Concilio. O resultado
¢ que, com muita frequéncia, os evangélicos chegam ao confronto com Roma em
jejum e acabam por comer quase tudo o que veem pela frente, sem ter as enzimas
necessdrias para metabolizar o didlogo. A tarefa ignorada da a ilusdo de poder ser
postergada, mas o preco de tal negligéncia corre o risco de ser muito salgado.

Confrontar-se com o Vaticano II é uma exigéncia que nio pode ser adiada.
Quem deseja entender o universo catélico romano contemporineo precisa passar
necessariamente pelo Concilio Vaticano II. Trata-se de uma passagem obrigatéria
que nio admite atalhos ou rotas alternativas. Isto nio significa, necessariamente,
fechar-se no Concilio, na medida em que o catolicismo é uma religido histérica e
viva que precede e sucede ao Vaticano II — em suma, ultrapassa-o. Em todo caso,
lidar com ele, avaliar os seus documentos e o seu “espirito”, fazer a relagdo entre
o que o catolicismo foi antes do Concilio e o que teria se tornado em seguida, é
um ato de responsabilidade teolégica para quem quer que deseje desembaragar-se
nas dinimicas religiosas do mundo contemporineo. O Vaticano II ¢, portanto,
um meio imprescindivel para tentar se orientar, sem se perder ou sem decair em
entendimentos precipitados ou excessivamente parciais, no universo catdlico e,
através deste, no cendrio religioso e ecuménico atual.

Para qualquer pessoa, o risco de contentar-se com leituras descuidadas do
catolicismo contemporineo é elevado, ainda que nio faltem os instrumentos dteis
para penetrd-lo teologicamente.

Para os evangélicos, em particular, isto tem como custo serem esmagados,
mais ou menos conscientemente, com o abrago do catolicismo atual, que trans-

formou os “hereges” de um tempo nos “irmios separados” do pés-Concilio. A

'Em 1997, a nossa revista publicou o importante fasciculo Pensare il cattolicesimo,
Studi di teologia NS 8.2 (1997), n. 18, ao qual remetemos para uma orientagio sélida

sobre o tema.



seducdo nos confrontos dos evangélicos, a partir do Concilio, comegou com o
catolicismo missiondrio e combativo sobre os valores “inegocidveis” de Jodo Paulo
I1, passando pelo catolicismo “ortodoxo” e “agostiniano” de Bento XVI e aumen-
tando a sua forga atrativa com o catolicismo amigavel e “espiritual” do papa Fran-
cisco. Os evangélicos ficaram sem rumo diante de tais movimentos, em certa me-
dida impenséveis numa época pré-conciliar. Enfim, se nio partirmos do Vaticano
I1, ndo compreenderemos nada do que ocorreu nos ultimos cinquenta anos e nos
condenaremos a ser enredados, talvez inconscientemente, pelo abraco vigoroso e

envolvente do catolicismo romano.

Vaticano ll: a teologia evangélica posta a prova

E opinido ji difundida que, no ambito da cristandade contemporénea, as entida-
des que gozam de certa vitalidade e que tém um futuro, a0 menos aparente, sdo o
catolicismo romano e o evangelicalismo.? Depois de terem por décadas apostado
bastante aten¢do ao didlogo com as igrejas protestantes histéricas, que hoje se
arrastam e ndo ddo sinais de retomada, cada vez mais expoentes da Igreja Catdlica
estdo se apercebendo que nio podem mais dar-se ao luxo de ignorar ou subesti-
mar o confronto com o mundo multifacetado do evangelicalismo. Os evangélicos
tornaram-se um interlocutor ecuménico “interessante”, a ponto de determinar
um deslocamento do eixo de atengdo da parte de Roma no confronto com eles.
Em contrapartida, os evangélicos, historicamente tdo abertos a4 unidade crista
que foram os “inventores” do ecumenismo moderno, com a formagio da Alian-
¢a Evangélica em Londres, em 1846, mas igualmente opostos ao catolicismo
romano, por um lado, e ao liberalismo protestante, por outro lado, afastaram-se
da sua marginalidade conflituosa nas ltimas décadas e entraram em circulos ou-
trora impenséveis. Ao se tornarem uma realidade numericamente impressionante
e globalmente difundida, abriram-se a diversas formas de “didlogo”, sem saber

bem o que estivessem fazendo, além de ndo mostrar uma consciéncia teoldgica

*T. P. Rausch (ed.), Catholics and Evangelicals: Do They Share a Common Future?
(Nova Iorque: Paulist Press, 2000).

SR. Rouse, I movimenti volontari: mutamenti nel clima ecumenico”, in R. Rouse
e S. C. Neill (eds.), Storia del movimento ecuménico dal 1517 al 1948, vol. 2 (Bolonha: il
Mulino, 1973), pp. 203-216.

6



a altura da situagio. O desejo justamente de refutar o estigma de “seita” os levou
rapidamente a aceitar uma postura mais branda, menos abrasiva, fluida em muitas
frentes.

Isto se aplica, sobretudo, nos confrontos com o catolicismo romano. E, aqui,
entra em jogo o Vaticano II, na medida em que o Concilio foi o evento que
redefiniu a agenda catdlica no século XX e assinalou uma troca de marcha nas
relages externas a ele. Redesenhando a abordagem catélica nos confrontos com
outras igrejas e movimentos cristios, segundo o principio da “fraternidade sepa-
rada”, o Vaticano II atenuou as asperezas do passado, marcado pela luta contra os
“hereges”e tentou alinhavar relagdes espiritualmente amigaveis, pacificas e até co-
laborativas. Este “aggiornamento” ou “atualiza¢io” do lado catélico surpreendeu,
em certa medida, os interlocutores evangélicos que, timidamente, dispuseram-se
a participar da interlocugio, estupefatos com a tal “novidade”, mas talvez despre-
parados para encarar tal desafio.*

Depois de aprofundarmos os diferentes contextos nos quais se desenvolveu o
interesse reciproco entre catolicismo e evangelicalismo a partir dos anos de 1960,
avaliaremos as leituras do Vaticano II por parte de tedlogos evangélicos que se
aventuraram, em diversas fung¢oes e com diferentes niveis de aprofundamento, na
tarefa de aferir os textos do Concilio, para, entio, abrirmos uma série de reflexdes
que permitam uma leitura teologicamente consciente do Vaticano II, de uma

perspectiva evangélica.

l. Entrelacamentos de mundos distantes

O quadro em movimento das relagdes globais entre catolicismo e evangelica-
lismo encontra, no Concilio Vaticano II, um ponto de inflexdo fundamental,
sendo oportuno prestar mais aten¢do ao novo contexto que ele abriu no mundo
catélico e que teve importantes paralelos no mundo evangélico, do Congresso
Missiondrio em Berlim em diante. O debate relativo as complexas dindmicas
do mundo catélico ndo pertence ao enfoque de interesse deste estudo. Aqui,
a tentativa de aprofundamento dird respeito a vertente do mundo evangélico:

o modo como ele se articulou depois da Segunda Guerra e os pontos de in-

‘Remeto ao meu artigo “Evangelicals and the Roman Catholic Church since Vati-
can II”, European Journal of Theology 10.1 (2001), pp. 25-35.



tersecgdo registrados com o mundo catélico. Abordaremos trés ambitos para
mostrar a rede de contatos que, ap6s o Concilio, desenvolveram-se com o mun-
do evanggélico e que podem ser considerados a substincia espiritual, cultural e
institucional em que aconteceu e ainda acontece a compreensio do Vaticano II

no mundo evanggélico.

1. O interesse pela missao

O Vaticano II foi celebrado num tempo em que o cristianismo nio-catélico
estava se reorganizando, ap6s a tragédia das duas guerras mundiais. Com o esta-
belecimento do Conselho Mundial de Igrejas (Amsterdam, 1948), o movimento
ecuménico, expressio do protestantismo “histérico”, recobrara vigor, depois das
origens no comeco do século e ganhara uma plataforma comum para o futuro.’ A
margem das igrejas histéricas, nos primeiros anos da década de 1960, o mundo
evangélico ndo havia ainda totalmente se recuperado do choque do pés-guerra
e estava cerrando mais uma vez as préprias fileiras depois de esgotar-se com
o sobressalto desencadeado pelo Fundamentalismo no comego do século. Em
1951, a Alianca Evangélica retomara as préprias atividades, dispondo de um
perfil mundial que a levaria a se transformar em organismo representativo em
escala global nas décadas seguintes. Além disso, apareceu do outro lado do Oce-
ano Atlantico o ativismo que rodeava o emergente evangelista americano Billy
Graham (1921-2018).

Foi somente em 1966, com o Concilio Vaticano II ji terminado havia um
ano, que o Congresso de Berlim sobre a missdo, por iniciativa de Graham, con-
tribuiu para a ressurgéncia do evangelicalismo como movimento suficientemen-
te dotado de uma fisionomia e proje¢do préprias. De Berlim em diante, seriam
criadas as bases que tornariam possivel o Congresso de Lausanne para a evange-
lizagdo do mundo (1974), verdadeira plataforma de lancamento e referéncia in-
ternacional do movimento evangélico contemporéneo, cujos efeitos reverberaram

e tiveram seus desdobramentos nos congressos de Manila-Lausanne II (1989) e

>A. Matffeis, “Concilio Vaticano 11, dialogo ecumenico, recezione”, in M. Vergottini
(ed.), La Chiesa e il Vaticano II. Problemi di ermeneutica e recezione conciliare (Mildo: Glos-

sa, 2005), pp. 305-330.

8



Cidade do Cabo-Lausanne III (2010).° A teologia evangélica foi significativa-
mente influenciada pelo “espirito” de Lausanne.”

Em Lausanne, na verdade, o impulso evangelistico e a for¢a financeira ame-
ricana se reuniram sob a dire¢do teoldgica de John Stott e com o apelo a “missdo
integral” apresentado pelo evangelicalismo emergente da América Latina (E. Padilla,
S. Escobar), resultando na “teologia de Lausanne”. Ela reiterava as propostas cldssi-
cas da Reforma (a autoridade das Escrituras e a justificagio somente pela graga) e
as dos Avivamentos (a necessidade da conversdo pessoal) com a urgéncia da missio
cristd de uma perspectiva holistica. Nio por acaso, apenas depois de Lausanne se
deu o didlogo informal sobre a missdo entre grupos de trabalho evangélicos e caté-
licos (1977-1984), sob a presidéncia de John Stott e Basil Meeking.®

Os tdltimos vinte e cinco anos de relagées entre catélicos e evangélicos po-
dem ser lidos pelo prisma que mostra um percurso paralelo sobre temas e sensi-
bilidades parecidas, conduzido em encontros e contatos cada vez mais frequentes.
Em suma, pode-se entrelagar as histérias do evangelicalismo contemporaneo e do
catolicismo romano, por exemplo, pelo tema da missdo. De maneira esquemitica,
pode-se simplificar o paralelismo histérico que continua em curso.

Ao decreto Ad gentes do Vaticano II (1965) sobre a atividade missiondria da
igreja, seguiu-se a Declaragio de Berlim (1966) sobre a missio, fruto de um con-
gresso missiondrio internacional patrocinado por Billy Graham e presidido por
Carl Henry. Berlim ¢ considerado o pai do Movimento de Lausanne.

Ao Pacto de Lausanne (1974), seguiu-se a exortagio apostdlica Evangelii

nuntiandi de Paulo VI, em 1975, dando entéo lugar ao ja citado didlogo informal

¢Cf. P. Bolognesi, “Losanna, Patto di”, in Dizionario di teologia evangelica (DTE), ed.
P. Bolognesi, L. de Chirico, A. Ferrari (Marchirolo (VA): EUN 2007), pp. 406-407. Os
textos de Berlim (1966), Lausana (1974) e Manila (1989) estio contidos em P. Bolog-
nesi (ed.), Dichiarazoni evangeliche. Il movimento evangelicale 1966-1996 (Bologna: EDB,
1997). O texto da Cidade do Cabo (2010) foi publicado no pequeno volume impegno di
Citti del Capo (2010) (Roma-Chietti: GBU, 2011).

’G. Rizza, “Per una teologia evangelica della missione dopo Losanna III”, Studi di
teologia NS 23.2 (2011), N. 46, pp. 158-180.

¥]. Stott e B. Meeking, The Evangelical-Roman Catholic Dialogue on Mission 1977~
1984 (Grand Rapids; Exeter: Eerdmans; Paternoster, 1986). O texto também estd dis-

ponivel online: <http://www.prounione.urbe.it/dia-int/e-rc/doc/e_e-rc_ev-cath.html>.



Evangelical RomanCatholic dialogue on mission [ Didlogo evangélico e catélico-ro-
mano sobre missio] (1977-1994), que viu o envolvimento direto de John Stott.

Ao Manifesto de Manila ou Lausanne II (1989), seguiu-se a enciclica Re-
demptoris missio de Jodo Paulo II, em 1990. Também neste caso, o tema da missio
no mundo contemporineo foi o plano de fundo para a reflexdo dos respectivos
mundos de referéncia.

Por fim, a0 Compromisso da Cidade do Cabo ou Lausanne III (2010), segui-
ram-se a constitui¢do, por parte de Bento XVI, do Pontificio Conselho para a
Promogido da Nova Evangelizagio (2010) e a convocagio do Sinodo dos bispos
sobre o mesmo tema (2012). Neste caso, a missdo foi assumida como “nova evan-
geliza¢do” do mundo ocidental, mas ¢ evidente que a sensibilidade em que ela se
alicer¢a é missiondria.

E como se os dois movimentos estivessem percorrendo caminhos ora paralelos,
ora entrecruzados, concentrando-se sobre temas comuns da missio no mundo
contemporineo. Seria interessante estudar estes entrelagamentos para estabelecer
o nivel de efetiva distancia ou convergéncia teoldgica presentes nos documentos
e nas dinimicas missiol6gicas correspondentes. Em todo caso, convém registrar a
constatagdo de que a atengio evangélica pareca estar concentrada na missiologia
e que o interesse com relagdo ao catolicismo tenha sido mediado pela missdo. A
impressdo é que, para além do uso de um vocabuldrio parecido (que orbita no
universo da missio), resta ainda elaborar uma compreensio evangélica da missio
catélica. A proximidade das linguagens sobre a missdo ndo significa, necessaria-
mente, convergéncia das teologias da missdo. De todo modo, é a partir da missao
que o evangelicalismo comegou a receber e a enviar sinais de interesse, nas suas

confrontag¢des com o catolicismo.

2. As guerras culturais

H4 outra frente em que os dois mundos se encontraram, sobretudo em certos
contextos geogrifico-culturais do ocidente. Apés a queda da ideologia totalitdria
do comunismo, que fazia contraponto aquela das democracias liberais, a secula-
rizagio das sociedades ocidentais progressivamente erodiu o patrimoénio dos “va-
lores” religiosos que as impregnava. Paradoxalmente, tanto o catolicismo quanto
o evangelicalismo do pés-guerra desenvolveram leituras ferrenhamente criticas

da ideologia ateista do comunismo, mas sem reduzir as distincias siderais entre

10



ambos. Em seguida a implosao do comunismo, o ocidente veio a conhecer a ace-
leragdo da secularizagdo, e a esta altura comegou-se a registrar as convergéncias
entre as almas religiosamente “conservadoras” da sociedade, acuadas com o avan-
¢o dos impulsos libertarios da cultura contemporinea, em detrimento da ordem
tradicional sobre temas da vida e da familia.

A controvérsia sobre a legaliza¢io do aborto por demanda foi emblemitica
desta aproximagio entre as partes, em nome dos “valores cristdos”. O caso Roe
vs. Wade de 1973, nos Estados Unidos, polarizou a frente “pré-vida”, guiada pelo
pensamento catélico tradicionalista e pelo evangélico, em relagdo ao pensamento
“pré-escolha”, impulsionado pelo pensamento secularizado e pelos componen-
tes liberais do protestantismo, determinando um alinhamento transversal entre
catélicos e evangélicos. Diferentemente do que se passou nos confrontos com o
comunismo, desta vez o inimigo comum da seculariza¢do realmente aproximou
as duas dreas, desencadeando processos de reconhecimento reciproco e de desco-
berta muatua. O caso do aborto foi apenas o primeiro que viu a emergéncia das
“guerras culturais” (cu/ture wars) comuns no campo da ética social e da bioética.
Do aborto, passou-se a eutandsia, depois a defesa do embrido, depois ao reconhe-
cimento das unides homossexuais e, entdo, 4 preservagio da familia tradicional.
Os dois mundos se descobriram alinhados por todos os lados na arena do debate
publico e, a partir desta convergéncia, deram inicio a interlocu¢do de modo am-
plo, certamente sem precedentes no passado de ambos, marcado pela abrasividade
reciproca. A batalha pela vida foi um terreno mais fecundo do que as questdes
doutrindrias, que, por sua vez, foram postas de lado, uma vez que toda a atengio
se voltou para as controvérsias éticas e sociais.

Neste clima cultural, nos Estados Unidos teve inicio um didlogo informal
dirigido por Chuck Colson, do lado evangélico, e Richard Neuhaus, do lado
catélico. Em 1994, a iniciativa elaborou um documento intitulado Evangeli-

cals and catholics together [Evangélicos e catélicos unidos],” buscando passar da

’A tradugio italiana “Evangelici e cattolici insieme” foi publicado em apéndice ao
pequeno volume de M. Introvigne, Aspettando la Pentecoste. 1l quarto ecumenismo (Padua:
Ed. Messaggero, 1996). Além dele, os dois documentos seguintes: “Il dono della salvezza”
(1997) e “La tua Parola ¢ verita” (2002) também foram publicados em G. Cereti e J. F.
Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teologico interconfessionale,
vol. 8: Dialoghi locali 1995-2001 (Bolonha: EDB, 2007). A iniciativa “Evangelicals and

11



convergéncia em assuntos éticos para a exploragio de possiveis aproximagoes em
temas espirituais e missiondrios. Uma certa superficialidade teolégica, certamente
animada por boa vontade e impulsionada por preocupagdes compreensiveis, levou
os participantes a identificar uma substancial convergéncia doutrindria, a ponto
de poderem trabalhar juntos nio sé na arena publica, mas também numa “missdo
comum” bem mais empenhada. E como se entraves teolégicos fundamentais e
cinco séculos de histéria tivessem sido cancelados, num passe de magica, tendo
em conta a secularizagio galopante e os seus riscos sentidos.

Em 1997, um segundo documento, “The gift of salvation” [O dom da sal-
vag¢do], aumentava ainda mais a dose, chegando a declarar que a secular con-
trovérsia sobre sola fide fora substancialmente superada. Em nio mais do que
algumas paginas, Lutero e Trento foram, de fato, considerados pecas de museu,
com a consequéncia de que o documento ficou mais préximo de Trento, sendo-
-lhe mesmo compativel, mas, sem duvida, afastou-se da Reforma, atenuando a
for¢a radical de sola fide que ¢é incompativel com a visio sacramental da salvagao
e da igreja.’® Os subscritores catdlicos exerceram um pouco de elasticidade na
linguagem, sem assim haverem contradito a doutrina tridentina, enquanto os
evangélicos pagaram a taxa mais onerosa com o afrouxamento das categorias fo-
renses da mensagem biblica apropriada pela Reforma. Comentérios semelhantes
poderiam ser estendidos a todos os documentos produzidos na série “Evangéli-
cos e catolicos unidos”.

Na esteira desse clima cooperativo nos Estados Unidos, houve também
vozes destacadas que se indagaram se, na realidade, a Reforma nio teria esgo-
tado a sua carga propulsiva e, depois de cinco séculos, ndo poderia declarar-se

definitivamente completada.!’ Semelhante pragmatismo pode ser atribuido a

catholics together” nos Estados Unidos continuou com mais outros documentos: “The
communion of saints” (2003), “The call to holiness” (2004), “That they may have life”
(2006) e “Do whatever he tells you: the blessed virgin Mary in christian faith and life”
(2009).

1"Para uma perspectiva teoldgica critica a este didlogo, remeto ao meu artigo “Chris-
tian unity vis-a-vis roman catholicism: A critique of the evangelicals and catholics toge-
ther dialogue”, Evangelical Review of Theology 27 (2003), pp. 337-352.

UE o caso de M. Nolle C. Nystrom, Is the reformation over? An evangelical assessment
of contemporary roman catholicism (Grand Rapids: Baker Academic, 2005).

12



dificuldade evangélica de pensar teologicamente os desafios culturais e, portan-
to, de ler adequadamente as questdes herdadas pela histéria. Isto torna particu-
larmente vulneravel e superficial a interpretacio evangélica da teologia catélica
e da sua sinuosa catolicidade, que estd em posi¢do de se flexionar, mas nio de
se curvar.

Além disso, este tipo de didlogo se vé afetado por uma sindrome de confusio
daquilo que, pelo contririo, deve permanecer distinto. No caso, transforma as
legitimas ocasides de colaboragdo transversal na sociedade entre forgas heterogé-
neas e em torno de objetivos comuns (co-beligerncia) em uma forma de “alian¢a”
que, presumidamente, fundamenta-se numa convergéncia sobre pontos cardeais
da fé.” De todo modo, era como se o clima amigavel inaugurado a partir do
Concilio tivesse inibido ainda mais a capacidade de critica saudavel por parte da
teologia evangélica, muita mais requisitada por causa do avanco da secularizagio
que entdo representava o verdadeiro perigo a igreja contemporanea. O Vaticano
IT ndo figura diretamente nos didlogos de “Evangélicos e catélicos unidos”, mas a
longa onda provocada pelo clima pés-conciliar foi um dos fatores determinantes
da iniciativa, sem que os participantes evangélicos tivessem até entio demonstra-

do suficiente consciéncia disto.

3. Os didlogos institucionais

Além da reflexdo sobre temas da missio e do contexto das guerras culturais, a
“descoberta” evangélica do Vaticano II e do catolicismo pés-conciliar passou tam-
bém por uma temporada, ainda em curso, de didlogos oficiais entre a Alianca
Evangélica Mundial (AEM) e o Pontificio Conselho para a Promogio da Uni-
dade dos Cristios.

2Na esteira da feliz distingdo feita pelo apologista evangélico F. Schaeffer, La chiesa
alla fine del XX secolo (Parma: Guanda, 1973), a “co-beligeréncia” literalmente significa
“lutar ao lado de alguém”, concentra-se em um aspecto especifico e é aberta a todos
que dele partilham, independentemente das motivacoes e dos objetivos que os animam.
“Alianga” pressupde a unidade na verdade e diz respeito somente aos crentes nascidos de
novo. Cf. o documento do Comité de teologia e didlogo da Alianga Evangélica Italiana,
“Alleanza e co-belligeranza: quando ¢ biblicamente giusto collaborare?”, Ideaitalia 15.1
(2011), pp. 9-10.

13



A histéria do didlogo apresenta aspectos muito interessantes.” Ele teve como
plataforma de lancamento um documento que a Alian¢a Evangélica Mundial co-
missionou a uma forga-tarefa de tedlogos especialmente designada, dando-lhe o
mandato de redigir uma perspectiva evangélica sobre o catolicismo. O resultado de
tal trabalho, o Documento de Cingapura, foi a anilise evangélica mais clara, concisa e
eficaz sobre o catolicismo jd lan¢ada desde o Vaticano II.™ Nele estd presente um su-
mirio de leitura evangélica que se esfor¢a em ler o Concilio situando-o no contexto
da histéria milenar da Igreja de Roma e tentando interligar os diversos elementos
que compdem o universo catélico. A conclusio a que chega o Documento de Cinga-
pura é que, com base na sugerida leitura do catolicismo, existem “obstéculos insupe-
raveis” que impedem seriamente qualquer tipo de comunhio “enquanto nio houver
na igreja de Roma uma reforma fundamental em conformidade com a Palavra de
Deus”. Ora, foi exatamente um documento assim, marcado pela parrésia evangélica
e com tragos pouco propensos a linguagem ecumenicamente correta, que incentivou
o inicio de um didlogo institucional entre o organismo mais representativo do evan-
gelicalismo global e o departamento vaticano responsavel pelo didlogo ecuménico.

Nio ¢ este o lugar de examinar as virias etapas do didlogo iniciado em 1993
e ainda em andamento (Veneza 1993, Jerusalém 1997; Williams Bay 1999; Mun-
delein 2001; Swanwick 2002; Sao Paulo 2009; Roma 2011; Wheaton 2012). Um
relatério provisério também foi publicado em italiano com o titulo “Chiesa, evan-
gelizzazione e vincoli di koinonia” [Igreja, evangelizagio e vinculos de koinonial
(2002). Igualmente apés criticas expressas por vérias Aliangas evangélicas em pai-
ses de maioria catélica, ele permaneceu no estigio de documento de estudo e nao

foi ratificado por nenhum dos dois organismos envolvidos no didlogo.”

BA histéria é contada exaustivamente por P. Bolognesi, “A history of the relation-
ship of the Evangelical Alliance with the Roman Catholic Church”, Evangelical Review
of Theology 32 (2008), pp. 210-233. Remeto a este artigo para as indicagdes bibliogréficas
dos materiais produzidos pelo didlogo.

“Este também se encontra no volume supracitado de P. Bolognesi (ed.), Dichiara-
zioni evangeliche, pp. 266-315.

BG. Cereti e ]. F. Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teo-
logico interconfessionale, vol. 7: Dialoghi Internazionale 1995-2005 (Bolonha: EDB, 2006).
Este volume contém também os resultados do didlogo entre catélicos e alguns pentecos-

tais que teve inicio em 1990.

14



Intimeros materiais do diilogo foram publicados na revista do Comité
Teolégico da AEM, Evangelical Review of Theology. Eles representam um exercicio
teoldgico ndo insignificante sobre temas cruciais, como a relagio entre Escrituras
e tradicdo, a justificagio pela fé, a missdo, até porque sdo fruto do trabalho de te-
6logos evangélicos experientes. Permanecem, porém, no estdgio de colaboragdes
de tendéncia fragmentiria que se contentam em constatar o stafus quaestionis de
uma doutrina particular ou de determinado tema, sem ter a forca de sugerir uma
andlise no nivel do sistema, extraindo-lhe as devidas consequéncias. Permanecem
aquém de uma leitura abrangente do catolicismo e tocam somente na necessidade
de acertar as contas com o Vaticano II, ajudando apenas em parte na tarefa de
conscientizar teologicamente o movimento evangélico do peso que o Concilio

teve para o catolicismo contemporaneo.

Il. Ensaios de interpretacao evangélica do Vaticano Il

Os elementos até aqui reunidos mostram como a temporada do “didlogo” ocorri-
da no Vaticano II e no Congresso de Lausanne foi abordada com uma tendéncia
bem intencionada do lado evanggélico, que saltou de cabega nas virias oportunida-
des de encontro e de confronto com a Igreja Catélica e buscou interagir sobre as
diversas questoes colocadas na ordem do dia, sem, porém, indagar-se seriamente
sobre o evento conciliar que reorientara o catolicismo, alterando-lhe os aspectos
aparentes, a0 menos nas relagdes externas.

E necessirio, a esta altura, dar um passo para o lado e debrucar-se sobre
tentativas de leitura do Vaticano II do lado evangélico. O fato de que, geralmente
falando, o Concilio nio foi assimilado nas suas dinimicas basilares nio significa
que ele nio tenha sido levado em conta num sentido absoluto. Nesta se¢io,
portanto, serd apresentado um panorama comentado dos modos como o Concilio
foi lido e interpretado no mundo evangélico internacional. Esta breve resenha
permitird evidenciar as principais linhas interpretativas que caracterizaram a
aproximagdo com o Vaticano II, bem como a precariedade delas em relagio a

complexidade do catolicismo contemporineo.'

'®Para uma abordagem mais ampla (também do ponto de vista bibliografico), reme-

to a0 meu livro Ewangelical Theological Perspectives on Post-Vatican II Roman Catholicism
(Berna-Frankfurt-Oxford: Peter Lang, 2003).

15



1. O concilio que introduziu o “novo catolicismo”:
Gerrit Berkouwer

O Vaticano II foi realizado num tempo em que as fileiras do evangelicalismo
enquanto movimento suficientemente orginico eram ainda bastante soltas para
poderem formular uma representag¢io unitdria sobre o evento. Aconteceu, assim,
que o unico tedlogo do campo evangélico a participar da assembleia conciliar na
qualidade de observador foi o holandés Gerrit Berkouwer (1903-1996), em nome
das Gereformeerde Kerken [Igrejas Reformadas] holandesas."

Berkouwer é um dos “grandes” da teologia evangélica do século XX, em-
bora nio desprovido de aspectos deficientes na sua doutrina das Escrituras. Na
sua obra dogmitica de envergadura, o confronto com o catolicismo foi presente
e constante. Em particular no volume de 1948, Conflict met Rome [O conflito
com Roma]," portanto em plena fase pré-conciliar, Berkouwer sustenta a ne-
cessidade de uma abordagem sistémica ao catolicismo. Diante de um universo
histérica, teolégica e institucionalmente complexo como a Igreja de Roma, re-
duzir a andlise evangélica 4 somatéria de leituras “atomisticas” das suas partes
significa condenar-se a uma compreensio superficial e totalmente inadequa-
da. Nisto, Berkouwer segue a tradigdo reformada de seu compatriota Abraham
Kuyper, que, nas Ligdes sobre o calvinismo proferidas cinquenta anos antes em
Princeton (1898), defendera a fundamentagio de anilises centradas na “visio
de mundo” expressa pelas diversas orientagdes ideolégicas e religiosas.” Para o
Berkouwer pré-conciliar, o nicleo do catolicismo é constituido pela doutrina
da encarnagdo continua de Cristo na Igreja, pela doutrina romana da graca de
cardter sinergista e pela deificagdo da natureza que é evidente, por exemplo, na
mariologia catélica. Nos confrontos com esze catolicismo, da parte evangélica
s6 pode haver um “conflito” teolégico radical motivado pelo “coragio” diferente
que pulsa nas duas fés.

Depois de ter prestado aten¢do aos desdobramentos na teologia catdlica

imediatamente anteriores aos anos do Concilio (sobretudo ligados a nouvelle

7Para uma introducio a Berkouwer, cf. o verbete a ele dedicado em DTE.

"¥Trad. ingl.: The Conflict with Rome (Filadélfia: Presbyterian and Reformed, 1958).

“Ver P. S. Herlam, Creating a Christian Worldview: Abraham Kuyper’s Lectures on
Calvinism (Grand Rapids; Carlisle: Eerdmans; Paternoster, 1998).

16



théologie de Y. Congar, H. Bouillard e J. Daniélou),” Berkouwer participa do Va-
ticano II como observador e, com o Concilio ainda em andamento e durante as
duas importantes constitui¢des sobre a igreja (Lumen gentium e Gaudium et spes
ainda nio haviam sido aprovadas), publica, em 1964, a sua segunda monografia
importante sobre o catolicismo: Vatikaans Concilie en nieuwe theologie (O Concilio
Vaticano e a nova teologia).”* O préprio titulo é programitico. Para Berkouwer, o
Concilio encorajou a “nova” teologia que levou a um “novo” catolicismo.

A “pressa” em publicar é indicagdo de um fervor devido a uma descoberta
que se quer comunicar, sem tomar o tempo de penetri-la de maneira mais apro-
fundada. O tedlogo holandés se impressionou com a mudanga de énfases que foi
se delineando no Concilio. Na eclesiologia, por exemplo, enfatizou-se a categoria
biblica do povo de Deus no caminho, com menos destaque para a sociedade hie-
rarquica perfeita. Na revelagio, o papel das Escrituras foi sublinhado na economia
geral da teologia conciliar, e o papel da razdo, a seu modo mantido pelo Vaticano,
foi posto em segundo plano. Tudo isto implica, para Berkouwer, a quebra de uma
teologia catélica estdtica e autorreferencial e a simultinea abertura de oportuni-
dades de didlogo com os evangélicos. O catolicismo estd em movimento, e nio se
pode permitir ficar apenas a observar passivamente, vivendo das rendas histéricas
da polémica confessional. E preciso aproveitar o momento de participar, exter-
namente, de um confronto que pode empurrar essa dindmica interna ainda mais
adiante. Para o te6logo holandés, se a palavra de ordem de 1948 ¢é “conflito”, a de
1964 ¢ “didlogo”. Se, antes do Concilio, a linha de demarcagio entre catolicismo
e fé reformada passava pela orientagido fundamental das respectivas teologias da
graca, durante o Vaticano II a verdadeira questdo que precisa ser aprofundada
sdo as distintas articulagdes da eclesiologia.”? Nao é uma mudanga pequena. A
teologia da graca estd na base de cada /ocus doutrindrio e atravessa cada manifes-

tagdo do sistema. A eclesiologia é, por sua vez, um /Jocus especifico e d por certa

OG. Berkouwer, Recent Developments in Roman Catholic Theology (Grand Rapids:
Eerdmans, 1958).

Trad. ingl.: The Second Vatican Council and the New Catholicism (Grand Rapids:
Eerdmans, 1965).

*?Uma leitura interessante do lado catélico sobre a interpretagio que Berkouwer fez
do catolicismo encontra-se no recente volume de E. Echeverria, Berkouwer and Catholi-

cism: Disputed Questions (Leiden: Brill, 2013).

17



uma abordagem de fundo comum no que diz respeito a graga. A primeira é uma
questdo que incide sobre toda a teologia e impde um confronto em todos os cam-
pos; a segunda é um dmbito circunscrito em relagio a totalidade e demanda um
aprofundamento mais setorial. A primeira d lugar a uma alternativa evangélica;
a segunda se enquadra no terreno da compatibilidade ecuménica.

O que Berkouwer subestima ¢ que o Concilio, sem divida, redistribuiu as
tonicas doutrindrias e pastorais, mas, mesmo assim, sempre se tratou de deslo-
camentos de énfases no interior de uma teologia cujos eixos de apoio nio foram
modificados e que permaneceu intacta na sua estrutura geral. A oportunidade de
participar diretamente de um evento ¢ a outra face da moeda do risco de perder
a distdncia necessdria e a lucidez critica em relagdo ao que se vé e experimenta.
Uma leitura menos impulsiva e mais ponderada sobre o Vaticano II talvez tivesse
evitado em Berkouwer a ingenuidade de se surpreender com a visio da mudanga
catélica que, na realidade, o fez perder de vista a continuidade substancial que
o Concilio reiterou. Ndo é possivel interpretar responsavelmente o catolicismo
esquecendo o longuissimo caminho histérico-doutrindrio da Igreja de Roma e
concentrando-se, quase exclusivamente, num dado momento histérico. O catoli-
cismo nio ¢ jamais s6 aquilo que aparece num dado momento histérico. Eistoe,

ao mesmo tempo, tudo que o precede.

2. O concilio que criou polarizagdes sem resolucao: David Wells

Talvez nio haja teélogo evangélico vivo que tenha, tanto quanto David Wells
(1939- ), refletido teologicamente sobre a parabola ascendente do movimento
evangélico nos anos de 1960 e sobre os seus sintomas de crise a partir dos anos
de 1990. Olhando sobretudo para o contexto americano, Wells ¢ a alma critica
e autocritica do evangelicalismo ocidental, cujo crescimento numérico e decrés-
cimo identitirio ele observa simultaneamente, a custa do nivelamento a cultura
consumista totalmente centrada no culto de si.?

Nos seus anos de juventude, Wells foi te6logo evangélico que levou a sério

a exigéncia de dar atencgdo as dindmicas do catolicismo que surgiu a partir do

#Por ocasido da jubilagio de Wells, publicou-se um interessante volume de artigos
que refletem sobre temas préprios ao trabalho dele: R. Lints (ed.), Renewing the Evange-
lical Mission (Grand Rapids: Eerdmans, 2013).

18



Vaticano II. O seu livro de 1972, Revolution in Rome [Revolu¢dao em Roma],* foi
um dos pouquissimos escritos evangélicos de certa espessura sobre os textos do
Concilio. No estudo dos documentos, Wells percebe imediatamente ter diante
de si um complexo teolégico fruto de hibeis e sibias concessdes que foram reu-
nidas, ndo por meio de uma operagio de sintese ponderada, mas mediante um
amontoamento provisério de dados divergentes. A argumentagio do Concilio
procede por justaposi¢io de ideias, conceitos, pensamentos, em que “teologias
incompativeis entre si” sio colocadas umas ao lado das outras, numa obra de
complexio oppositorum.

Os titulos dados aos capitulos do livro ilustram a perplexidade de Wells ao
lidar com o Concilio: “Quem fala por Roma hoje?”; “Autoridade: interna ou ex-
terna?”; “Deus: na cidade terrena ou na celeste?”; “O cristianismo: uma defini¢do
aberta ou fechada?”; “A igreja: o povo ou o papa?”. Os documentos do Vaticano
sdo perpassados por uma cisdo longitudinal. Para o teélogo evangélico, eles sus-
citam perguntas abertas as quais se pode responder de modos distintos, seguindo
alguns textos em detrimento de outros, mas que poderiam ser invertidas, se os
textos de referéncia fossem uns, e nio outros. No Concilio, Roma mostrou ter
uma “mente dividida” que gera uma fluidez em que ainda nio se diz qual corrente
prevalecera. Por ora, a tensdo entre tradi¢do e atualiza¢do nio fora resolvida, mas
simplesmente constatada, 4 espera de desdobramentos posteriores.

E claro que a persistente, coerente e cientifica aplicagdo da epistemologia
catdlica do ez-e (e-e), despista e confunde o tedlogo evangélico acostumado a es-
colher entre Deus e os idolos, entre a Biblia e as tradi¢ées humanas, entre a graca
e as obras, entre Cristo e os santos. A teologia do Concilio desempata as cartas
em relagdo ao aut-aut (ou-ou) evangélico e adota uma abordagem radicalmente
diferente. Em vez de fazer escolhas claras que rompem com o passado ou que
simplesmente o reformulem, a teologia do Concilio quer ser uma teologia que
reitera Trento e o Vaticano I, mas que adota de bom grado os impetos da nou-
velle théologie, acrescentando-os ao patrimoénio tradicional. Diante deste evidente
contorcionismo, Wells mostra a dificuldade evangélica de lidar com a gramdtica
da catolicidade romana que expande, mediante o ousado procedimento do ez-ez, a

sintese teoldgica. Para Wells, o ponto de equilibrio do Concilio é frégil e destinado,

2D, Wells, Revolution in Rome (Downers Grove: IVP, 1972).

19



cedo ou tarde, a romper-se por ser intrinsicamente fraco. Uma teologia nio pode
resistir por muito tempo, caso se apoie em uma polarizagio sem solugdes e em
uma dialética entre pontos muito distantes. A justaposi¢do é apenas um artificio
transitério destinado a dar lugar a uma nova estrutura que verd o acerto de contas
teol6gico entre frentes opostas. Ou, entdo, seguird o fluxo rumo 2 reafirmagio da
tradi¢do ou rumo ao avango de tendéncias inovadoras. O Concilio é uma etapa
que conduzird o catolicismo para trds ou para frente, mas nio poderd fazé-lo
permanecer onde estd. Com certeza, para Wells, a era das leituras evangélicas
estereotipadas de um catolicismo granitico e imével estd definitivamente supe-
rada. Roma nio é um monolito, mas um corpo em movimento. Restard ver onde
ele ird parar: eppur si muove — “ele ainda se mexe”, ndo estd parado. A teologia
evangélica deve adotar uma postura de espera: por ora, ela tem sé um punhado
de perguntas sem solugio, mas, cedo ou tarde, algo acontecerd que desfard os nés
que o Concilio fez surgir.

Embora este convite seja compreensivel, é necessario destacar um dado fac-
tual que, em relagdo a Wells, ¢ mais facil notarmos a cinquenta anos de distancia
do Vaticano II. Diferentemente do que anunciava Revolution in Rome, em 1972,
o catolicismo ndo se partiu, e a justaposi¢do nio foi resolvida. Nenhum “partido”
venceu sobre o outro. As perguntas abertas de Wells, o catolicismo nio deu respos-
tas univocas, mas manteve a fluidez catélica que continua a assegurar a polaridade.
E preciso, pois, reconhecer que é a hermenéutica do catolicismo de Wells que foi
incapaz de explicar até ao fim as dinimicas da catolicidade. O catolicismo do Con-
cilio ndo escolhe entre duas polaridades, mas acresce, engloba, expande, abre numa
e noutra dire¢do. E o faz sem negar a tradi¢do ou criar rupturas com esta. Sim-
plesmente a desenvolve, a “vive”, a projeta plenamente adiante, fazendo-a “crescer”
com a histéria. As polaridades criam um campo de tensdo que o catolicismo ¢é
capaz de suportar e que lhe constitui a plataforma mével. Wells leu o catolicismo
com uma hermenéutica evangélica da “escolha” e o achou fundamentalmente in-
coerente e instdvel, mas o catolicismo possui outra forma mentis teolégica: nio a da

escolha esquadriada que exclui, mas a da escolha eliptica que catoliciza.

3. O concilio que nao mudou nada: Herbert Carson

Numa dire¢io muito diferente se dd a abordagem ao Concilio por parte de

Herbert Carson (m. 2004), pastor britanico das igrejas livres. Carson ndo ¢é

20



te6logo no sentido estrito, mas os seus trés livros sobre o catolicismo dio voz
a uma hermenéutica difundida em certas provincias conservadoras do mo-
vimento evangélico. Na realidade, embora sejam trés volumes escritos em
1964, 1976 e 1996, trata-se de um tunico livro atualizado em sua bibliografia
e nos detalhes argumentativos, mas reiterado no sistema interpretativo. Sdo
trés variantes de uma trama unica. O primeiro livro, Roman Catholicism Today
[Catolicismo romano hoje] foi langado em 1964, com o Vaticano II ainda
em curso, e tem como principal interlocutor critico Grundriss der Katholischen
Dogmatik [Esbogo da dogmatica catélica] de Ludwig Ott, de 1954, compén-
dio cldssico de orientagdo tomista. O segundo volume, Dawn or Twilight? A
Study of Contemporary Roman Catholicism [Aurora ou creptsculo? Estudo do
catolicismo romano contemporineo],? saiu em 1976 e tem o corpus do Conci-
lio como referéncia catélica preeminente. A ultima obra é de 1996 e interage,
predominantemente, com o Catecismo da Igreja Catdlica de 1992.77 Como se
deduz, Carson foi sucessivamente atualizando os textos catdlicos sobre os quais
definia a sua leitura polemista, & medida que se langavam textos autorizados do
ponto de vista magistral.

A tese bisica, todavia, ¢ idéntica. Roma se atualiza e produz novos docu-
mentos, mas ¢ semper eadem, sempre a mesma, na sua configuragio bdsica. Nas
suas estruturas teolégicas basilares, que, para Carson, sdo a autoridade — a rela-
¢do entre Escrituras e tradigdo, os sacramentos, o sacerddcio, a missa, a mariolo-
gia, o purgatério e a justificagio pela fé —, Roma nio modifica a sua organizagio.
A atualizagio é, na verdade, a camuflagem de uma identidade que permanece a
mesma, ainda que busque, por vezes com éxito, representar-se de modo cosmeti-
camente dindmico. Enfim, o catolicismo romano é uma ideologia estitica, fincada
na histéria, cimentada no dogma, presa na institui¢io. Ele pode decidir se moldar
segundo as estruturas de plausibilidade do momento, mas estd determinado a ndo

se renegar a si proprio. Permanece onde est4 e ali sempre permanecerd.

»H. Carson, Roman Catholicism Today (Londres: Inter-Varsity Fellowship, 1964).

#H. Carson, Dawn or Twilight? A Study of Contemporary Roman Catholicism
(Leicester: IVP, 1976).

*"H. Carson, The Faith of the Vatican: A Fresh Look at Roman Catholicism (Darling-
ton: Evangelical Press, 1996).

21



A leitura de Carson capta um dado da realidade que ¢ importante reter. O
Concilio ndo pensou em romper a continuidade da tradigdo e a estabilidade das
institui¢des. Nao foi um Concilio “reformador” no sentido evangélico do termo,
nem “revoluciondrio” no sentido politico da palavra. O catolicismo nio ¢ a religido
da mudanga algada a programa. Dito isto, o Vaticano II nio foi tampouco um Con-
cilio fotocépia que mecinica e servilmente reproduziu o que o catolicismo jd era
antes de ser realizado o evento. Aqui estd o limite da hermenéutica de Carson, que
corretamente constata a firmeza do sistema catélico, mas subestima-se a capacidade
de desenvolvimento auténomo. Nio captar a real vitalidade catélica significa repre-
sentar um catolicismo deveras engessado para ser verdadeiramente catdlico.

Para resumir, o movimento evangélico elaborou, substancialmente, trés cha-
ves de leitura do Concilio que podem ser rastreadas nos trés autores brevemente
examinados aqui. Roma verdadeiramente iniciou um caminho “novo” que inau-
gura uma nova fase em que pouco serd igual ao que era antes, e muito serd di-
terente (Berkouwer). Roma ¢ profundamente dividida no seu interior e precisa
ainda decidir em qual lado devera ficar: a tradi¢do ou a atualizagio (Wells). Roma
é sempre a mesma e ndo mudard jamais (Carson). Pode-se dizer que os desdobra-
mentos posteriores nas relagdes globais entre catolicismo e evangelicalismo foram

remodelados 4 luz destas propostas interpretativas, sobretudo a primeira.

1. Pistas para a interpretacdao evangélica do Vaticano Il

A temporada pés-conciliar viu a gradual dissolugdo da aspereza das avaliagdes
evangélicas do catolicismo que se haviam consolidado nos séculos de controvérsia
doutrindria. O Vaticano II foi o evento que, do lado catdlico, despistou a critica
evangélica, obrigando-a a reposicionar-se ou, até mesmo, a repensar a secular abor-
dagem conflituosa. Em alguns casos, da total estranheza, sendo mesmo da convicta
adversidade, passou-se a tomadas de posi¢do marcadas pela “fraternidade” calorosa,
imediatamente acompanhada de substanciais aberturas de crédito, sem nenhuma
tentativa de se indagar “como”, “quanto” e “para qual dire¢io” o catolicismo se trans-
formara no Vaticano II. E como se, depois de séculos de discussoes e contrastes,
quase da noite para o dia, o Vaticano II tivesse trazido uma lufada de ar fresco, e os
evangélicos tivessem assim se encantado de modo superficial.

Algumas leituras do Vaticano II imediatamente posteriores ao Concilio de-

ram voz a surpresa evangélica, em reagdo ao que estava surgindo em Roma, sur-

22



presa que foi transmitida na necessidade de alinhavar um “didlogo” (Berkouwer).
Outras iniciativas evangélicas pensaram ser possivel fazer, pelo menos, um sério
trabalho teolégico sobre o Vaticano II, mantendo que uma abordagem baseada na
“espiritualidade” dos interlocutores, no contato interpessoal, nas amizades, fosse
mais do que suficiente para encarar com responsabilidade o didlogo. No entanto,
as lentes hermenéuticas para aproximar-se do Concilio devem ser testadas, em
ultima instincia, a luz de uma consciéncia mais profunda da natureza histérica e

doutrinaria do catolicismo romano.

1. A trajetoria historica

O Vaticano II deve ser pensado na Otica da longa jornada da Igreja de Roma, so-
bretudo em relagdo ao Concilios que o precederam e que se seguiram a ruptura com
a Reforma protestante do século XVI. Embora fosse um concilio profundamente
arraigado no século XX, ele nio foi singular na histéria da igreja, mas deve ser
pensado no contexto de macro-periodos e de micro-periodos histéricos. A com-
preensio do Vaticano II deve explicar uma tendéncia de longo prazo iniciada com
a Contrarreforma e marcada por um enrijecimento polémico contra o protestantis-
mo e a modernidade. Os diversos “aggiornamenti” e atualiza¢es internos, por mais
recorrentes e influentes que tenham sido (vide o Vaticano II), devem ser incluidos
nessa “megatendéncia de matriz contrarreformista” que parte de Trento (1545-
1563), passa pelos dogmas marianos (1854: imaculada concei¢do; 1950: assungio
corpérea), o Vaticano I (1869-1870), e chega aos pontificados contemporineos.?’
Em Trento, o catolicismo rejeitou as reivindicagdes da Reforma sobre a
justificagiio somente pela graca, mediante a fé somente, e, a jusante ou a montante,

enrijeceu a prépria teologia sobre o pecado original e os sacramentos, acertando

BF. Ferrario, Tra crisi e speranza. Contributi al dialogo ecuménico (Turim: Claudiana,
2008), p. 17. Se a teologia evangélica tem uma tarefa especifica, trata-se, segundo Fer-
rario, de propagar as leituras ecuménicas “otimistas” do catolicismo (p. 181). Todavia,
corretamente relata o documento valdense de 1997 sobre o ecumenismo que este “ndo
retoma a afirmagio do cariter alternativo entre catolicismo e protestantismo” (p. 180).
Ferrario também sabe que a postura do protestantismo histérico italiano diante do cato-
licismo preferiu a linha compatibilista de Valdo Vinay, em detrimento da postura critica
de Vittorio Subilia.

Ver G. Alberigo (ed.), Storia dei concili ecumenici (Brescia: Queriniana, 1990).

23



com uma série de “andtemas” quem sustentasse as posi¢oes protestantes. De fato,
decretou a incompatibilidade da Reforma com a doutrina oficial da Igreja de
Roma e com a indisposi¢do de Roma em empreender um percurso de revisio
radical por uma perspectiva biblica. Cinco séculos mais tarde, o Vaticano II teve,
sem duvida, um “estilo” eclesial e pastoral diferente em relagio a Trento,® mas
nio o modificou na substincia, nem tampouco o renegou ao todo ou em parte.
Apés ter aprofundado a relagio entre os dois concilios, o estudioso do Vaticano
IT Komonchak escreveu: “Nao hd nenhum ponto em que o Vaticano II se afaste
do ensino dogmatico do Concilio de Trento, mas, no Vaticano II, Trento e as suas
problemiticas deixaram de servir como critérios supremos de fé. A tradi¢do nio
foi mais lida a luz de Trento; Trento foi lido a luz da tradi¢do”.*!

No Vaticano 11, Trento foi mantido ao fundo, sem hesita¢bes, mas acrescen-
tando-se a Trento mais outras preocupagdes, temas e questdes. Trento permanece
no quadro do Vaticano II, mesmo que, neste tltimo concilio, tivessem em mente
as reivindica¢oes da modernidade ao /lado daquelas de Trento. O “paradigma tri-
dentino” foi, por assim dizer, historicizado, e a Trento se sobrepdem os desafios
que a igreja vive no século XX.* Apés o Vaticano II, Trento deve ser lido a luz
do dltimo Concilio, que oferece uma hermenéutica atualizada da sua teologia. Na
realidade, porém, o Vaticano II metabolizou Trento e nio o renegou.

Se o Concilio de Trento foi uma resposta a Reforma, o Vaticano I foi, subs-
tancialmente, uma tentativa de reagdo nos confrontos com as pretensdes da mo-
dernidade de cariter ideoldgico e politico. Sob ataque nio estava tio-somente a
teologia da Igreja de Roma (como no caso da Reforma), mas as prerrogativas cul-
turais da institui¢do-simbolo dela: o papado. A modernidade questionou teol6gi-
ca, politica, institucional e culturalmente o catolicismo. Enquanto o evangelicalis-
mo, no embate com as reivindicagdes da modernidade, defendia os “fundamentos”

da fé crista (dai, o Fundamentalismo do inicio do século XX), o catolicismo se

30 J. O’'Malley, “Trent and Vatican II: Two Styles of Church”, in R. F. Bulman e F.
J. Parrella (eds.), From Trent to Vatican II: Historical and Theological Investigations (Nova
Torque: Oxford University Press, 2006), pp. 301-320.

1Citado por M. Faggioli, Interpretare il Vaticano II. Storia di un dibattito (Bolonha:
EDB, 2013), p. 136.

32P. Prodi, II paradigma tridentino. Unepoca della storia della chiesa (Brescia: Morce-
lliana, 2010).

24



punha na retaguarda das institui¢coes da religido romana, blindando-lhes a legi-
timidade. Por receio de uma “revolug¢do”, com o Vaticano I, a Igreja se encastela
em si mesma e proclama a infalibilidade papal. A institui¢io ameagada se torna
indefectivel. O ponto critico se transforma em ponto inatacivel. Nio s6 a Igreja
ndo escuta o mundo moderno, mas esfrega-lhe na cara o préprio simbolo identi-
tario, carregado num sentido ainda mais absolutista, e condena, sem apelo, todos
os movimentos préprios da cultura moderna: dos direitos das pessoas ao desen-
volvimento das ciéncias, da liberdade de expressio a critica a teocracia vaticana.
O resultado é que o Vaticano I cria um deserto ao redor da igreja, incendeia-lhe
o terreno circundante, corta as pontes com o mundo e cria um estado de belige-
rincia continua. Seria esta uma escolha estratégica digna de ser “catélica” Talvez
fosse romana, demasiadamente romana, mas pouco catélica.

E exatamente ai que nasce, nas décadas seguintes, a necessidade de um
Concilio Vaticano II; um concilio que encerrasse formalmente aquele inconcluso
em 1870, interrompido pela incursio, em Roma, do exército italiano, mas tam-
bém um Concilio que retomasse o Vaticano I e trouxesse a formulagio da Igreja
Catdlica em confronto com o mundo moderno, num estdgio significativamente
diferente, de modo mais catélico, mais dialégico, mais pronto para ouvir, menos
crassamente autorreferencial, menos opositivo, mais acolhedor. Até mesmo no
nome que lhe foi conferido, o Vaticano II estd visceralmente ligado ao Vaticano I,
do qual representa a continuagio e a transformagio, no segundo tempo do Con-
cilio em confronto com a modernidade. O Vaticano I foi demasiado unilateral
para ser autenticamente catdlico. O Vaticano II prosseguiu-lhe o trabalho, modi-
ficando a postura pastoral nos confrontos com o mundo moderno e abrindo-se a
globalidade das experiéncias eclesiais e sociais.®

A Igreja Catélica nio sentiu a necessidade de celebrar um segundo Concilio
de Trento, um Trento II, mas mostrou a urgéncia de celebrar um Vaticano II. O pro-
testantismo histérico primeiro se “liberalizou”, afastando-se da heranca teolégica

da Reforma, e entéo se ecumenicizou, perdendo a sua carga alternativa. Com a De-

Em obra publicada dez anos mais tarde (7be Prophetic Theology of George Tyrrell
[Chico: Scholars Press, 1981]), David Wells defende que muitas reivindicagdes feitas
pelos modernos (a historicidade do dogma, a necessidade de questionar o esquema neo-
tomista, a abertura 2 modernidade), anteriormente condenadas, serdo, por sua vez, absor-

vidas pelo Vaticano II, numa inversio de tendéncia em quase 180 graus.

25



claragdo conjunta sobre a doutrina da justificagdo entre catélicos e luteranos, em 1999,
Trento foi atualizado e reiterado na sua substancia, enquanto a Reforma foi domes-
ticada e compatibilizada com as reivindicagdes tridentinas. Nao foi necessdrio cele-
brar um Trento II porque o interlocutor histérico da Reforma primeiro esvaziou-se
e, entdo, pacificou-se, enquadrando-se num esquema tridentino inalterado. Evi-
dentemente, o “estilo” cat6lico mudou em rela¢do a Trento, e os “andtemas” foram
suspensos para aqueles que interpretam ecumenicamente as doutrinas da Reforma,
mas a substincia teolégica do catolicismo contemporineo ainda estd impregnada
de conteddos tridentinos: € a igreja que medeia a graga de Deus mediante o seu
sistema sacramental. So/a gratia continua rejeitada. Por outro lado, o evangelicalis-
mo cresceu numericamente somente apés o Vaticano II e recentemente se dispos
ao “didlogo” com Roma. O risco é que, num clima de fortes pressdes ecuménicas e
de escassas iniciativas evanggélicas, ele sofra de amnésia quanto a prépria identidade
protestante e relegue Trento a um passado remoto, hoje considerado definitivamen-
te superado. Uma leitura evangélica do Vaticano 11, pelo contrario, deve se esforcar
por manter sempre presente Irento, o Vaticano I e os dogmas marianos no plano
de fundo. O Vaticano II, de fato, é filho legitimo de todo esse percurso e intérprete
de toda essa heranga. Mais do que seguir as vozes que pressionam pela convocagio
de um “Concilio Vaticano III” (o sonho do cardeal Martini) que enfrente os nés
sem solucdo do Vaticano II, a teologia evangélica deveria modestamente sugerir a
necessidade de um “Concilio de Trento II”, para reabrir e modificar, da perspectiva
do Evangelho, a postura contrarreformista da Igreja Catélica.

Para a Igreja de Roma, a partida com a Reforma foi vencida em Trento e,
do liberalismo teolégico em diante, a Reforma ndo quis mais jogé-la, primeiro
aceitando a compatibilidade ecuménica e, entdo, a rendi¢do em torno do artigo
decisivo da justificagdo pela fé. Com esta encerrada, a verdadeira partida, por-
tanto, foi com o outro desafio que o catolicismo encontrou nos ltimos séculos:
a modernidade. O Vaticano II teve de retomar a agenda do confronto com o
mundo moderno, adotando, porém, outro “estilo” em rela¢io aquele abrasivo e

opositivo do Vaticano I.

2. O fator “estilistico”

Deve-se entender o Vaticano II como continuag¢io do Vaticano I numa dire¢io

diferente: ndo mais em oposi¢do ao mundo moderno, mas em didlogo com ele.

26



Nio mais contra, mas ao lado e possivelmente dentro do mundo. Para assim fa-
zer, o Concilio precisou “inventar” outro “estilo”, mais consoante a catolicidade
e capaz de superar a “sectariza¢io” do Vaticano I. O Concilio, pois, trabalhou
para aprimorar um estilo diferente de linguagem, um novo estilo em matéria de
atitude, uma diferente postura interna e externa.** Para O’Malley, “o contraste
entre o Vaticano II e os concilios precedentes é evidente na terminologia, mais
do que em qualquer outro aspecto: nas palavras que usa normalmente e nas
que evita. Quais tipos de palavras estio ausentes? Aquelas ligadas a alienagio,
exclusio, inimizade, as de ameaga e intimidagéo, as de patrulhamento e puni-
¢d0”.% Desaparecem os “andtemas” langados contra os inimigos, a linguagem
juridica perde importancia em favor da linguagem humanista de tom pasto-
ral, o género literdrio ndo tem como escopo denunciar erros e mostrar a prova
racional, mas suscitar consenso e induzir o interlocutor a aprovagdo. A busca
da persuasio toma o lugar da arma da coerc¢do. A argumentagio é parenética
e exortativa, mais do que apoditica e definitiva. Este estilo tornou-se o prisma
através do qual se deve olhar o Vaticano II, a peculiaridade do evento conci-
liar, assim como a categoria hermenéutica capaz de dar a razdo da atualizagio
na continuidade.*

O estilo do Vaticano II nio ¢ apenas uma questdo formal, a nova camufla-
gem de um sistema em dificuldade. Pelo contririo, quer ser o novo modo de ser
da Igreja Catdlica, e ha tedlogos que estdo empregando a categoria do “estilo”
para repensar o sentido abrangente do testemunho cristdo.” O estilo vira parte
integral da mensagem e contribui de modo determinante para a sua apresentagao.

Para testar a plausibilidade da interpretagio estilistica do Concilio, basta ler os

O estudo que voltou sua atengdo ao “estilo” e estd suscitando um notédvel debate ¢
J. O'Malley, Cosa ¢ successo al Vaticano II? (Mildo: Vita & Pensiero, 2010).

5Ibid., p. 50.

Ver J. Famerée (ed.), Vatican II comme style. L’herméneutique théologique du Concile
(Paris: Cerf, 2012). Sobre o idioma do Concilio, ver também G. Brancozzi, “I'impatto
del concilio sulla lingua teologica. Neologismi e risignificazioni”, in Associazione Teolo-
gica Italiana, Concilio Vaticano II. 1] “balzo innanzi” della teologia. (Mildo: Glossa, 2012),
pp- 147-180.

7C.'Theobald, I/ cristianesimo come stile. Un modo di fare teologia nella postmodernita,
2.vols. (Bolonha: EDB, 2009).

27



discursos de abertura de Jodo XXIII (11 de outubro de 1962) e de encerramento
de Paulo VI (07 de dezembro de 1965).%

Divergindo dos “profetas da desgraga” que anunciam o fim do mundo, o Papa
Roncalli defende que, aderindo plenamente ao ensino de Trento e do Vaticano I,
o mundo inteiro “aguarda um salto adiante rumo a um aprofundamento doutri-
nario”, ainda mais perfeitamente fiel a auténtica doutrina, que preserve “o mesmo
sentido e a mesma sentenga” da tradi¢do. Como fazé-lo? Por meio da “medicina
da misericérdia, mais do que da severidade”; a Igreja vai ao encontro “das neces-
sidades de hoje, mostrando a validade da sua doutrina, mais do que a condena-
¢ao”. Para Jodo XXIII, a Igreja “quer mostrar-se mie amorosa de todos, benigna,
paciente, cheia de misericérdia e de bondade para com os filhos dela separados”.
Este é o estilo materno do Vaticano II que modifica o estilo inquisitério de Trento
e do Vaticano I. Para fazé-lo, a Igreja deseja recuperar a prépria catolicidade, va-
lorizando a unidade dos catélicos entre si, a unidade com os “cristdaos separados” e
a unidade com aqueles que “seguem religides ainda nio-cristas”. Assim fazendo,
o papa traga a agenda do Concilio e a especifica no crescimento da catolicidade
interna e externa. Se Trento e o Vaticano I quiseram dividir com base na doutrina,
o Vaticano II haveria de reunir todos mediante a humanidade da Igreja, alcada a
estilo identificador.

No discurso de encerramento, Paulo VI exprime ja desde o primeiro pardgrafo
o sentido profundo do Concilio recém-concluido. Pode ser sintetizado na “confian-
¢a no homem” e no “didlogo com o mundo”. Sdo palavras de ordem muito distintas
daquelas dos concilios anteriores. O Vaticano II “esteve vivamente interessado no
estudo do mundo moderno” para mostrar-lhe “a caridade”. Apesar de ter acertado
as contas com o humanismo secular, o Concilio ndo procurou o conflito, a luta,
nem emitiu nenhum “andtema’”. Pelo contririo, “uma simpatia imensa o permeou”;
“uma corrente de afeto e de admiragio foi derramada do Concilio sobre o mundo
humano moderno”. “Em vez de diagnésticos deprimentes, remédios encorajadores;
em vez de pressdgios funestos, mensagens de confianga partiram do Concilio para
o mundo contemporineo”. O estilo préprio do Vaticano II ¢ claramente realgado e,

indiretamente, distanciado daqueles dos concilios que o precederam.

38Publicados, por exemplo, no volume Tutti i documenti del Concilio (Mildo; Roma:

Massimo; UCIIM, 1988"), respectivamente pp. xi-xxi e xxiii-xxxii.

28



A teologia evangélica deve familiarizar-se com a conversio estilistica da Igreja
p6s-conciliar. Roma hoje nio fala mais a linguagem dspera, pontiaguda, dogmatica,
afiada de Trento e do Vaticano I. Fala um idioma sinuoso, envolvente, inclusivo,
amigavel, materno, ndo mais aridamente juridico, mas dinamicamente sacramental.
Dilatou a capacidade englobante da escuta aparente e do didlogo indefinido, sem
para isso operar uma cisio teologicamente definitiva com o passado. Se antes afas-
tava os dissidentes, hoje deseja acolher-lhes o aspecto positivo para o reconfigurar
na sintese catélica. Se antes silenciava os nao-catélicos, hoje os considera, em certa
medida, mais além, dispondo-se a valorizi-los ao abrir a prépria sintese. Se, por
um tempo, anatemizava os hereges, hoje os considera almas em busca de algo cujos
tormentos refletem igualmente uma verdade parcial que se deve tornar “catélica”.

O catolicismo mudou de estilo, e tal mudanga deve ser levada em conta por
aqueles que interagem com o universo catélico. Quem nio compreende a gra-
mitica do estilo catélico pode assim sofrer uma fascinagio imediata e constatar
que, de fato, tudo mudou, e nada é como antes. Este encanto apanha quem nio
compreende o que se passou no Vaticano II. Todavia, como sugerido na segdo
anterior, a trajetdria histérica do catolicismo moderno historicizou Trento, mas
nio o declarou oficialmente superado. O Vaticano II nio pagou nenhum prego
teolégico para mudar de estilo: nenhum repidio, nenhuma autocritica, nenhum
reconhecimento de pecado. O “estilo novo” desenvolveu o velho para relangar a
nova proje¢io da Igreja no intricado e inevitdvel confronto com o mundo. Para
utilizar uma expressio cara a Bento XVI, o que se passou no Vaticano II foi uma
operagdo de “reforma na continuidade”.*” Nio se trata mais de interagir com o
mundo para domini-lo do alto, mas de abragd-lo do lado. O catolicismo néo
desce do degrau das prerrogativas absolutistas acumuladas ao longo dos séculos,
mas se dobra para condescender ao mundo e parecer-se ao nivel dele. O estilo
¢ o instrumento empregado para atingir este objetivo, sem, contudo, repudiar a

prépria autocompreensio moldada por Trento e pelo Vaticano 1.

3. A arquitetura abrangente

O Concilio produziu uma quantidade considerdvel de documentos. Longe de se-

rem um aglomerado de textos dispares, eles constituem um corpus que reflete uma

#Bento XVI, “Discorso alla curia romana” (22 de dezembro de 2005), in Insegna-
menti di Benedetto XVI, vol. 1 (Cidade do Vaticano: LEV, 2006).

29



coeréncia prépria e que responde a uma visdo de conjunto. Certamente, nio se
trata de uma unidade plana e repetitiva, mas de uma unidade catdlica, repleta de
tensoes e de polaridades que o Concilio soube manter unidas, inserindo-as numa
estrutura teoldgica capaz de suporti-las.

E dito, com razio, que o Vaticano II foi um Concilio eclesiolégico. A Igreja
Catdlica refletiu, antes de tudo, acerca de si mesma para atualizar a sua auto-nar-
rativa e a sua missdo no mundo moderno, para além da rigidez herdada de Trento
e do Vaticano I. No seio desta reflexdo eclesiolégica renovada cujo centro propul-
sor é a Lumen gentium, segundo Karl Rahner, o Concilio amadureceu uma com-
preensdo atualizada da prépria igreja, ad intra (a liturgia, a revelagdo, os leigos), e
uma exposi¢do atualizada da missdo externa, ad extra (o ecumenismo, as relagoes
com os judeus, a missdo, o mundo moderno e a dignidade humana).* O “dentro”
e o “fora” sio duas faces da mesma moeda. Adotando uma metéfora lacustre, hd
quem tenha imaginado o corpus do Concilio como uma bacia hidrica em que “a
constitui¢do sobre a igreja (Lumen gentium) pode ser comparada a um lago com
dois afluentes e dois emissarios: os primeiros sdo dados da Revelagdo (constitui-
¢do Dei verbum) e da liturgia (constituicio Sacrosanctum concilium); os segundos
sdo a relagdo com o mundo contemporineo (constitui¢do pastoral Gaudium et
spes) e a atividade missiondria (decreto Ad gentes)”.

No centro do Concilio, encontra-se a Igreja, que reflete “a luz dos povos” e
que se faz missiondria “aos povos” no mundo moderno. E interessante notar como
a contribui¢io de todos os principais movimentos inspiradores que precederam
e acompanharam o Vaticano II tenha sido reconhecida, cada qual com um docu-
mento especifico. O movimento litirgico viu reconhecida a primazia da liturgia
em Sacrosanctum concilium. O movimento biblico se viu correspondido na nova
énfase sobre a Palavra de Deus de Dei verbum. O movimento ecuménico teve,
no decreto Unitatis redintegratio, o impulso para a participagao catélica no ecu-
menismo. O movimento missiondrio se viu revitalizado com o decreto Ad gentes.
A reflexdo sobre o “mistério” da igreja enquanto corpo mistico, ao qual deu voz a

enciclica Mystici corporis Christi de Pio XII, em 1943, encontrou em Lumen gen-

“Citado por Faggioli, Interpretare il Vaticano II, p. 128.
4F. Lambiasi, “La fioritura del Vaticano II. Le radici e i frutti del Concilio”, Parola
e Tempo 11 (2012), p. 25.

30



tium o seu enriquecimento adicional e o seu palco eclesiolégico. O envolvimento
social da reconstru¢do do pés-guerra achou em Gaudium et spes uma plataforma
para classificar, em sentido catélico, a presenca da Igreja na sociedade. Em suma, é
como se o Concilio tivesse coligido e unido de modo catdlico as ideias, os anseios,
as expectativas, os impetos dos movimentos que sopravam dentro da Igreja nas
décadas anteriores. O Vaticano II fez amadurecer as sementes espalhadas pelos
movimentos e as inseriu na vida da Igreja, dando-lhes uma organicidade teolégi-
ca e colocando-as a servigo da revitalizagio catdlica do século XX.

Para a teologia evangélica, isto significa que a leitura do Concilio nio podera
ser fragmentada e atomistica, mas deverd ter em mente a orientagio eclesiolégica
abrangente, com critérios hermenéuticos suficientemente unitirios que saibam es-
pecificar o cerne das questdes. O catolicismo continua a ser um sistema que requer
ser tratado como tal.* Cada constitui¢io do Concilio estd teologicamente ligada
as demais, podendo e devendo ser lida a luz do todo. A autocompreensio da Igre-
ja rege o ecumenismo, a liturgia, a teologia da Palavra, a mariologia, a liberdade
religiosa etc. Convém esforgar-se para conseguir ver nas entrelinhas a eclesiologia
catdlica que informa e molda as dire¢des indicadas pelo Concilio. Nio existe um
ecumenismo catélico que seja eclesiologicamente “leve”, sacramentalmente de bai-
xo perfil, mariologicamente livre e institucionalmente reformével. O Vaticano II
nos recorda que a Igreja Catélica se adapta a todos e deles se aproxima, mas ndo da

descontos eclesiolégicos a si mesma e, muito menos, aos demais.

4. A catolicidade estendida®

Logo em seguida a conclusio do Concilio, o te6logo protestante italiano Vittorio
Subilia publicaria um livro em que eram examinados os documentos aprovados

e em que se propunha uma interpretagio abrangente do catolicismo que surgiu

“Ver as penetrantes observagoes de P. Bolognesi, “Catholicisme romain et protes-
tantisme évangélique: réconciliation, mais sous quelles conditions?”, La revue réformée
63.4 (2012), N. 263, pp. 27-46.

“Nesta sessio, retomo parte do meu artigo “Das katholische Einheitsverstidnis und
die evangelische Alternative”, Bibel und Gemeinde 3 (2004), pp. 23-31; trad. ingl.: “Roman
Catholicism and the Evangelical Alternative”, Foundations 57 (Spring 2007), pp. 16-
21; trad. esp.: Evangélicos y catdlicos: comparten un _futuro comin? El desafio del catolicismo
romano para la fe evangélica (Barcelona: Centro Evangélico de Estudios Biblicos, 2008).

31



a partir do Concilio. O titulo desse livro, La nuova cattolicita del cattolicesimo [A
nova catolicidade do catolicismo],* sintetiza bem a andlise que se concentra na
chave de leitura da catolicidade. A catolicidade do catolicismo ¢é a capacidade de
englobar ideias divergentes, valores distintos, movimentos heterogéneos, fermen-
tos ainda em contraposi¢io entre si, integrando-os ao seio de um sistema de refe-
réncia unitdrio, justamente o catélico.” Se a fé evangélica escolhe (sola Scriptura,
solus Christus, sola gratia, sola fide), o catolicismo adiciona (Escrituras e tradigio,
Cristo e igreja, graca e méritos, fé e obras); se a fé evangélica se exprime com “sim,
sim” e “ndo, ndo” (segundo a expressio de 2Corintios 1.17-18), a catélica opta pelo
“sim” e 0 “ndo0” a0 mesmo tempo. O catolicismo possui, na verdade, uma platafor-
ma de pensamento tio ampla a ponto de conter tudo, uma tese e sua antitese, uma
afirmacio e a outra, um elemento e outro.

Na visdo catélica do mundo que o Concilio corroborou numa estrutura
renovada, mas consolidada, a natureza vem conjugada a graca, as Escrituras a
tradigdo, Cristo a igreja, a graca aos sacramentos, a fé as obras, a vida cristd a
religido popular, a piedade evangélica ao folclore pagio, a filosofia especulativa as
crendices supersticiosas, o centralismo eclesidstico ao universalismo catélico. Em
resumo, obstinadamente e#-e#, e-e, uma coisa e outra. Nao ha escolhas limpidas,
nitidas, exclusivas ou inspiradas por uma integridade de pensamento capaz de
escolher de modo coerente. Pelo contririo, a capacidade receptora catélica torna
o catolicismo um sistema sempre aberto a novas integra¢oes, em vista da progres-
siva expansio do préprio sistema.

O critério teolégico de fundo do catolicismo nio é a pureza evangélica ou
a autenticidade cristd, mas a integra¢do do particular num horizonte universal a
servi¢o da institui¢do que detém as rédeas de todo o esquema. O tnico “nao” que
o catolicismo sabe dizer diz respeito ao que ameaga o seu projeto, desejoso de
reconduzir o multiplo ao uno da Igreja Catélica. Quando este pilar ndo é ques-

tionado, tudo pode ser integrado e catolicizado. As capacidades de integra¢io do

44V. Subilia, La nuova cattolicitia del cattolicesimo (Turim: Claudiana, 1967).

“Insuperdvel abordagem da catolicidade, no sentido catélico, é A. Dulles, Zhe
Catholicity of the Church (Oxford: Clarendon Press, 1985). Cf. também o fasciculo “La
Chiesa Cattolica” da revista Communio 234 (2012), que contém muitos artigos sobre as

diversas dimensdes da catolicidade.

32



catolicismo, os seus recursos de absor¢io, sdo deveras extraordindrios. Por isso, é
necessario ter ciéncia do sistema do catolicismo e analisar a realidade do catoli-
cismo segundo uma abordagem sistémica.

De acordo com as inteng¢des expressas por Jodo XIII no discurso de aber-
tura, a catolicidade do Concilio se dirige, em particular, aos cristios nio-catdli-
cos, e ¢ 6bvio que assim o seja. Nao existe, de fato, um contexto melhor do que
a cristandade inteira para favorecer a universalidade do catolicismo romano. O
ecumenismo, portanto, é um laboratério privilegiado da catolicidade, um terreno
particularmente fértil para tal projeto.

A propésito do ecumenismo catélico, é preciso registrar um dado significati-
vo. Antes do Concilio Vaticano I, os cristios ndo-catdlicos, e em especial os pro-
testantes, eram considerados como “hereges”. As excomunhdes e os “andtemas”
pronunciados pelo Concilio de Trento nos confrontos com os protestantes fize-
ram mesmo que a Reforma protestante fosse considerada na categoria de heresia e
que os evangélicos fossem taxados com o nome de hereges. Nos paises de maioria
catélica, esta designagdo condicionou pesadamente o testemunho evangélico e,
muitas vezes, alimentou fortes discriminag¢des nos confrontos com os evangélicos.
Em relagdo a este epiteto, o Vaticano II introduziu uma novidade substancial na
visdo que o catolicismo tem dos outros cristios. Nos textos do Concilio, eles nao
sdo mais definidos hereges, mas, sim, “irmaos separados” (Unitatis redintegratio
3). Sdo reconhecidos como irmios, ainda que permanega a “separa¢io” derivada
do fato de que os outros cristios nio se colocam na Igreja Catdlica, que detém a
plenitude dos meios da graga divina. De qualquer maneira, trata-se de “irmdos” e,
da heresia a fraternidade, o passo ¢ notavel. Igualmente, o estilo das atitudes nos
confrontos com cristdos nio-catélicos mudou radicalmente apés o Concilio: ndo
mais aversdo, mas simpatia; ndo mais distincia, mas aproximag¢io.* No impeto
do Vaticano II, a Igreja Catdlica entrou integralmente no movimento ecumeénico,
tornando-se uma das entidades mais enérgicas e ativas. Nos ultimos anos, alids,
registrou-se mais um passo adiante. Na enciclica sobre o ecumenismo Uf unum
sint, de 1995, Jodo Paulo II define os cristdos nao-catélicos como “irmaos reen-

contrados”, demonstrando o fato de que o elemento da separagio que subsiste

*Para aprofundamento sobre Unitatis redintegratio, cf. L. Sartori, L'unita dei cris-

tiani. Commento al decreto conciliare sullecumenismo (Piadua: Messaggero, 1992).

33



nio deve langar sombra na dimensio da redescoberta que caracteriza as novas
relagdes entre catélicos e ndo-catdlicos. A catolicidade se tornou a gramdtica do
ecumenismo catélico.*

Hereges, irmios separados, irmaos reencontrados: trés etapas que assinalam
uma inversdo de tendéncia surpreendente que nio pode passar batida. Eviden-
temente, deve-se compreender a nova configuragio ecuménica a luz da estrutura
mais ampla da catolicidade. Os impulsos para uma realizagdo mais plena da cato-
licidade devem encontrar a solugdo na tentativa de integrar, antes de tudo, a cris-
tandade ao catolicismo. Todas as formas histéricas e confessionais da cristandade
podem ser reconduzidas para o interior do sistema catdlico, e é este um terreno
sensivel do envolvimento catdlico contemporineo. Os custos desta catolicidade
sdo, naturalmente, altos para a teologia evangélica. Na verdade, a dimensdo da
comunhdo com Roma e da submissdo a Roma sdo aspectos insepardveis e in-
dissoluveis da visio ecuménica do catolicismo. Nao existe um sem o outro. Ndo
se pode estar cum Petro, sendo sub Petro. Nao por acaso, trata-se ainda assim de
catolicismo, mas de catolicismo que ¢ e permanece visceralmente romano, papal,
mariano, vaticano. As aberturas ecuménicas do catolicismo sio, portanto, finali-
zadas na catolicizacdo da cristandade inteira. E o sistema catélico que a demanda
e é o sistema catélico que tem os recursos para realizd-la.

O discurso sobre o0 ecumenismo catélico poderia ser estendido também a re-
lagdo com as outras religides — obviamente, com os devidos ajustes. Na verdade,
a tradigdo catdlica consolidada ao longo dos séculos consagrara-se pelo principio
segundo o qual extra ecclesiam nulla salus, fora da igreja nao ha salva¢do. De acordo
com uma interpretacio rigida do dito de Cipriano que foi imposta na igreja me-
dieval, a pertenca a Igreja Catdlica era a condi¢io determinante para a salvagio. E
claro que os seguidores de outras religiées ficavam excluidos da possibilidade de
ser salvos, pelo fato de estarem fora da institui¢do romana. Aqui também convém
sublinhar a profunda transformagdo que ocorreu com o Vaticano II. Nos textos
conciliares, deveras, os seguidores das religides nio-cristdis mudaram de szazus,
assim como as religides ndo-cristds passaram a ser vistas sob uma nova luz. As

pessoas adeptas de outras religides, por mais estranhas ao cristianismo, nao sio

YG. Bruni, Grammatica dell ecumenismo. Verso uma nuova immagine di chiesa e di

uomo (Assis: Cittadella, 2005).

34



consideradas estranhas em relagio a Cristo. Sdo, pelo contririo, de algum modo
ligadas a Cristo (Lumen gentium 16), quer queiram ou nio, quer saibam ou nio.
Caso se considere o fato de que, ainda segundo o Concilio, os catélicos gozam de
uma relagio privilegiada com Cristo, sendo “incorporados” a ele (Lumen gentium
11.14.31), o catolicismo € visto como a conclusio, o cumprimento das aspiragdes
presentes nas religiées nao-cristas. A Igreja Catélica “subsistit in” Cristo (Lumen
gentium 8)," mas a graga de Deus jd estd presente na natureza das religides, e a
igreja, por suas prerrogativas especiais, ¢ o lugar onde elas podem ser elevadas a
sua concretizagio. Mais uma vez, o universalismo da salva¢io vem conjugado ao
particularismo da igreja.* Fica claro que a catolicidade do catolicismo transcende
os confins um tanto estreitos da cristandade e se volta a0 mundo das religides,
propondo a Igreja Catdlica como o lugar onde as legitimas reivindicagdes das
religides encontram a sua realizagio. A cristandade, as religides, a cultura, a socie-
dade, o0 mundo inteiro: eis as fronteiras da catolicidade do catolicismo.

Os exemplos poderiam ser ainda mais numerosos. De fato, no catolicismo,
vé-se uma ambiguidade bésica entre a afirmagdo simultdnea do “sim” e do “ndo”
ao evangelho, que passam a ser inseridos no interior do sistema. Isto determina a
coexisténcia de motivos biblicos e de motivos nao-biblicos. Como disse o grande
pregador galés do século passado, Martyn Lloyd-Jones, no catolicismo, “ndo se
verifica tanto uma negacio da verdade quanto um acréscimo a verdade que se tor-
na, de fato, um afastamento desta”.’® O sistema assim concebido fica em continua
oscilagdo, em continuo desenvolvimento. Ele estd em continua expansio porque
ndo ¢ controlado por um “sim” ou um “nio” que funcionem como critérios vincu-
lativos, mas por um “sim” e um “n@o” simultineos que abrem espagos enormes, a

custa, porém, da integridade biblica.

“#A. Maffeis, “Il dibattito sul significato della formula ‘subsistit in’ (LG 8) tra esegesi
testuale e interpretazione teologica”, Teologia 38 (2013), pp. 26-58.

“Neste complexo debate, orienta a compreensio da teologia catélica sobre o argu-
mento o volume de P. Selvadagi, T¢ologia, Religioni, Dialogo (Roma: Lateran University
Press, 2009). Por vezes, o magistério teve de intervir para sublinhar a diferenca entre a
catolicidade romana e um mero universalismo pluralistico. E o caso da declaracio Dormi-
nus Iesus, de 2000, concernente a “unicidade e universalidade salvifica de Jesus Cristo e da
igreja”, que recalibrou a tensdo no sentido romano da catolicidade.

%M. Lloyd-Jones, Roman Catholicism (Londres: Evangelical Press, s.d.), p. 3.

35



IV. Conclusdo: o “sim” e 0 “nao” ao evangelho

Depois deste longo passeio, que registrou o entrelacamento entre catolicismo e
evangelicalismo no cendrio contemporineo, elencou leituras evangélicas do Vati-
cano II e sugeriu pistas para orientar-se no legado do Concilio, chegou a hora de
tirar algumas conclusdes.” Para fazé-lo, pode-se remeter a um texto biblico que
ajuda a ver a diferenca entre catolicismo e fé evangélica, diferenca esta reduzida
aos seus termos mais radicais. Uma passagem biblica de 2 Corintios permite cap-

tar o que realmente estd em jogo. Segue o trecho:

Pois nosso motivo de orgulho € este: o testemunho da nossa consciéncia de
que temos vivido no mundo, principalmente em rela¢io a vds, em santidade e
sinceridade que vém de Deus, ndo em sabedoria carnal, mas na graga de Deus...
E, confiante nisso, quis primeiro visitar-vos, para que recebésseis o segundo be-
neficio de visitd-los enquanto ia para a Macedonia, e de 14 voltar até vés, e por
vosso intermédio ser encaminhado a Judeia. Serd que, ao decidir isso, usei de
leviandade? Ou serd que, ao decidir algo, fago-o como homem, para que haja
de minha parte tanto um sim quanto um néo? Mas, assim como Deus ¢ fiel, a
nossa palavra em rela¢io a vés ndo é um sim e um ndo, pois Jesus Cristo, o Filho
de Deus, que entre vés foi pregado... ndo foi um sim e um nio; mas nele sempre
houve sim. Pois, tantas quantas forem as promessas de Deus, nele estd o sim.
Portanto, também ¢ por meio dele que 0 amém é dado para a gléria de Deus por

nosso intermédio (2 Corintios 1.12-20).

O contexto do trecho lido pode ser resumido assim: no decorrer do exercicio
do servi¢o de Paulo, verificou-se uma mudanga de planos no itinerdrio aposté-
lico. As razdes deste replanejamento seriam explicadas mais a frente na carta
(cf. 1.23—2.4). De qualquer forma, sabe-se que a alteragio suscitara uma série
de perplexidades no seio da igreja de Corinto. Nesta passagem, Paulo encara os
criticos que ficaram revoltados com ele pela suposta leviandade no planejamento
dos deslocamentos relativos 2 missio dele.

Ora, a questdo da mudanga de itinerdrio é a ocasido que Paulo utiliza para

confrontar um assunto mais bdsico. Paulo parece estar ciente do fato de que as

*Ver também o documento da Alianga Evangélica Italiana, “Orientamenti evange-
lici per pensare il cattolicesimo”, Ideaitalia 3:5 (setembro de 1999).

36



criticas ndo visam simplesmente a questionar a sua capacidade de programar a
sua atividade, mas tém um objetivo muito mais alto: minar nas bases o servico
apostdlico, desacreditar a sua pregacio, negar a autoridade apostélica de Paulo.
Nio estd tanto em jogo o programa apostdlico quanto a mensagem apostélica,
nio tanto as etapas da viagem de Paulo quanto a prega¢io do evangelho de Paulo.
A situagdo é muito mais séria do que uma mudanga na agenda do apéstolo, e
o discurso de Paulo enfrenta as verdadeiras questoes subjacentes as criticas. As
acusagdes de instabilidade e de irresponsabilidade, Paulo responde invocando os
tragos distintivos da sua pregacio do evangelho: “a nossa palavra em rela¢io a vés
nio ¢ um sim e um nio”, diz ele no v. 18. A mensagem nio foi ambigua e contra-
ditéria, como as acusagdes parecem levar a crer. Em seguida, Paulo d4 um passo a
mais ao reivindicar a linearidade do andncio do evangelho e o seu enraizamento
nas promessas de Deus cumpridas em Cristo. A mensagem foi coerente, na me-
dida em que, diz ele no v. 19, “o Filho de Deus, que entre vés foi pregado... ndo
foi um sim e um nio; mas nele sempre houve sim”. A prega¢io nio foi um “sim”e
um “ndo” porque o préprio Cristo € o “sim” as promessas de Deus. Neste sentido,
a pregagio apostolica foi “o amém ... para a gléria de Deus”, o “sim” obediente da
té ao “sim” das promessas realizadas em Cristo.

Pois bem, o que este texto tem a dizer sobre o catolicismo? Tomando em-
prestada a linguagem de 2 Corintios, pode-se dizer que o catolicismo ¢ a religido
do “sim” e “nf0” 4 verdade de Deus, simultaneamente, da coexisténcia da afirma-
¢do e da negacdo da mensagem biblica, da coabitagido da adesdo e da rejeicdo a
Palavra de Deus. Nio se pode dizer que, no catolicismo, o “sim” falte por com-
pleto; o problema é que ndo se trata de um “sim, sim”, mas de um “sim e nio” ao
mesmo tempo. O “sim”vem justaposto ao “ndo”, de modo a produzir um efeito de
anulag¢io do “sim”; ndo é nem “sim” nem “nio”, ¢ “sim” e “ndo” a0 mesmo tempo.

De que modo isto se verifica? Por exemplo, a Cristo se diz “sim”, mas tam-
bém “nao”, porque, na visdo catdlica, as prerrogativas da igreja acabam por usurpar
o que compete exclusivamente a Jesus Cristo enquanto Senhor e Salvador. A
graca se diz “sim”, mas também “ndo”, na medida em que, para o catolicismo, a
natureza tem em si mesma a capacidade de reerguer-se, nio obstante o pecado. A
té se diz “sim”, mas também “ndo”, pois, segundo o catolicismo, hd a necessidade
de alcancar a graga de Deus através do sistema sacramental da igreja, sem que a

té seja suficiente por si s6. A Palavra de Deus se diz “sim”, mas também “ndo”, na

37



medida em que, as Escrituras, acoplam-se a tradi¢do da Igreja e o magistério, que
acabam por refrear a Biblia no controle eclesidstico. Ao culto rendido a Deus se
diz “sim”, mas também “nio0”, porque se incentiva a veneragio de Maria e de um
universo de outras figuras que desviam do culto ao inico Deus verdadeiro.

Esta teologia do “sim” e “ndo” foi dogmatizada em Trento, absolutizada com
o Vaticano I e atualizada no Vaticano II. O percurso secular viu o continuo con-
solidar-se da catolicidade romana. A catolicidade biblica, entretanto, nio esti na
dialética do “sim” e “ndo” gerida por uma institui¢do eclesidstica, mas na decisdo
de reconhecer, aderir e servir ao “sim” total ao evangelho. Apesar de todas as suas
boas intengdes de renovagio, o Concilio tornou ainda mais eldstica, extensa e aco-
lhedora a plataforma da catolicidade do catolicismo, sem encarar a questdo mais
basica: o “sim”ao evangelho deve ser um “sim” completo; do contrério, ¢ um “ndo”.

Publicado originalmente no fasciculo “Il Vaticano II in ottica evangélica” de

Studi di teologia 25.2 (2013), N. 50, pp. 97-125. Tradugdo: Djair Dias Filho.

Sobre o autor
Nascido em Mantua, na Lombardia, graduou-se em
histdria na Universidade de Bolonha, fez seus estudos
N teoldgicos na Faculdade Teoldgica Evangélica do Pais
' de Gales e doutorou-se em teologia no King's College de
' Londres. Frequentou o curso de aperfeicoamento em
bioética na Universidade de Padua. Foi pastor de uma
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde entao,
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma. E
professor de teologia histérica no IFED de Padua (1997-),
editor-chefe da revista Studi di teologia (2003-) e diretor
do Centro de estudos de ética e bioética do IFED, bem

Leonardo De Chirico

como da Reformanda Initiative. Entre os seus livros,
estdo Evangelical Theological Perspectives on Post-
Vatican Il Roman Catholicism (2003), Il papato (2015),
Quale unita? lecumenismo in discussione (2016), Maria.
Una guida evangelica (2017). Com Pietro Bolognesi

e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di teologia
evangelica (2007, reimpr. 2013). Sua obra mais recente
é Same Words, Different Worlds: Do Roman Catholics
and Evangelicals Believe the Same Gospel? (2021), a ser
publicada em portugués por Edi¢des Vida Nova, em
2022. Mora em Roma com a sua esposa e dois filhos.

38



