
4

O Concílio Vaticano II em  
perspectiva evangélica

Leonardo De Chirico 

Existem tarefas que podem ser postergadas no tempo, mas que não podem 
ser evitadas ao infinito. Cedo ou tarde, exigem ser executadas, sob pena 
de fracasso. Existem responsabilidades que podem ser procrastinadas até 

tempos melhores, mas não adiadas continuamente. Cedo ou tarde, é preciso to-
mar para si o encargo de enfrentá-las, sob o risco de estagnação na inação. Em 
certo sentido, a teologia evangélica se encontra em situação parecida em relação 
ao Concílio Vaticano II (1962-1965). A uma distância de cinquenta anos, a in-
terpretação teológica do Vaticano II ainda é uma tarefa que não foi executada 
seriamente, uma responsabilidade que não foi assumida pela teologia evangélica. 
O Vaticano II foi substancialmente negligenciado, visto de modo apressado ou 
tratado com grande superficialidade. 

No nosso tempo favorável ao diálogo, muitos evangélicos em diferentes or-
ganismos institucionais (de igrejas, de movimentos etc.) lançaram-se em iniciati-
vas de confronto teológico com o catolicismo. Ao norte e ao sul do mundo, então, 
constatam-se comprometedoras declarações de evangélicos que tomam posição 
acerca da “renovação” dentro da Igreja Católica ou que difundem entendimentos 



5

do catolicismo com base em uma radical diferença em relação à estrutura pós-tri-
dentina. “O catolicismo mudou”: esta é a síntese. 

O problema é que muitas destas iniciativas evangélicas são viciadas por uma 
deficiência de base. Pretendem confrontar-se com o catolicismo sem ter feito o es-
forço de entender o Vaticano II. Exprimem uma avaliação do catolicismo que não 
foi filtrada pela análise teológica do Vaticano II. Chegam até a “pontificar” sobre 
o catolicismo contemporâneo sem ter feito a lição sobre o Concílio. O resultado 
é que, com muita frequência, os evangélicos chegam ao confronto com Roma em 
jejum e acabam por comer quase tudo o que veem pela frente, sem ter as enzimas 
necessárias para metabolizar o diálogo. A tarefa ignorada dá a ilusão de poder ser 
postergada, mas o preço de tal negligência corre o risco de ser muito salgado. 

Confrontar-se com o Vaticano II é uma exigência que não pode ser adiada. 
Quem deseja entender o universo católico romano contemporâneo precisa passar 
necessariamente pelo Concílio Vaticano II. Trata-se de uma passagem obrigatória 
que não admite atalhos ou rotas alternativas. Isto não significa, necessariamente, 
fechar-se no Concílio, na medida em que o catolicismo é uma religião histórica e 
viva que precede e sucede ao Vaticano II — em suma, ultrapassa-o. Em todo caso, 
lidar com ele, avaliar os seus documentos e o seu “espírito”, fazer a relação entre 
o que o catolicismo foi antes do Concílio e o que teria se tornado em seguida, é 
um ato de responsabilidade teológica para quem quer que deseje desembaraçar-se 
nas dinâmicas religiosas do mundo contemporâneo. O Vaticano II é, portanto, 
um meio imprescindível para tentar se orientar, sem se perder ou sem decair em 
entendimentos precipitados ou excessivamente parciais, no universo católico e, 
através deste, no cenário religioso e ecumênico atual. 

Para qualquer pessoa, o risco de contentar-se com leituras descuidadas do 
catolicismo contemporâneo é elevado, ainda que não faltem os instrumentos úteis 
para penetrá-lo teologicamente.1

Para os evangélicos, em particular, isto tem como custo serem esmagados, 
mais ou menos conscientemente, com o abraço do catolicismo atual, que trans-
formou os “hereges” de um tempo nos “irmãos separados” do pós-Concílio. A 

1Em 1997, a nossa revista publicou o importante fascículo Pensare il cattolicesimo, 
Studi di teologia NS 8.2 (1997), n. 18, ao qual remetemos para uma orientação sólida 
sobre o tema. 



6

sedução nos confrontos dos evangélicos, a partir do Concílio, começou com o 
catolicismo missionário e combativo sobre os valores “inegociáveis” de João Paulo 
II, passando pelo catolicismo “ortodoxo” e “agostiniano” de Bento XVI e aumen-
tando a sua força atrativa com o catolicismo amigável e “espiritual” do papa Fran-
cisco. Os evangélicos ficaram sem rumo diante de tais movimentos, em certa me-
dida impensáveis numa época pré-conciliar. Enfim, se não partirmos do Vaticano 
II, não compreenderemos nada do que ocorreu nos últimos cinquenta anos e nos 
condenaremos a ser enredados, talvez inconscientemente, pelo abraço vigoroso e 
envolvente do catolicismo romano. 

Vaticano II: a teologia evangélica posta à prova

É opinião já difundida que, no âmbito da cristandade contemporânea, as entida-
des que gozam de certa vitalidade e que têm um futuro, ao menos aparente, são o 
catolicismo romano e o evangelicalismo.2 Depois de terem por décadas apostado 
bastante atenção ao diálogo com as igrejas protestantes históricas, que hoje se  
arrastam e não dão sinais de retomada, cada vez mais expoentes da Igreja Católica 
estão se apercebendo que não podem mais dar-se ao luxo de ignorar ou subesti-
mar o confronto com o mundo multifacetado do evangelicalismo. Os evangélicos 
tornaram-se um interlocutor ecumênico “interessante”, a ponto de determinar 
um deslocamento do eixo de atenção da parte de Roma no confronto com eles. 
Em contrapartida, os evangélicos, historicamente tão abertos à unidade cristã 
que foram os “inventores” do ecumenismo moderno, com a formação da Alian-
ça Evangélica em Londres, em 1846,3 mas igualmente opostos ao catolicismo 
romano, por um lado, e ao liberalismo protestante, por outro lado, afastaram-se 
da sua marginalidade conflituosa nas últimas décadas e entraram em círculos ou-
trora impensáveis. Ao se tornarem uma realidade numericamente impressionante 
e globalmente difundida, abriram-se a diversas formas de “diálogo”, sem saber 
bem o que estivessem fazendo, além de não mostrar uma consciência teológica 

2T. P. Rausch (ed.), Catholics and Evangelicals: Do They Share a Common Future? 
(Nova Iorque: Paulist Press, 2000). 

3R. Rouse, I movimenti volontari: mutamenti nel clima ecumenico”, in R. Rouse 
e S. C. Neill (eds.), Storia del movimento ecumênico dal 1517 al 1948, vol. 2 (Bolonha: il 
Mulino, 1973), pp. 203-216. 



7

à altura da situação. O desejo justamente de refutar o estigma de “seita” os levou 
rapidamente a aceitar uma postura mais branda, menos abrasiva, fluida em muitas 
frentes. 

Isto se aplica, sobretudo, nos confrontos com o catolicismo romano. E, aqui, 
entra em jogo o Vaticano II, na medida em que o Concílio foi o evento que 
redefiniu a agenda católica no século XX e assinalou uma troca de marcha nas 
relações externas a ele. Redesenhando a abordagem católica nos confrontos com 
outras igrejas e movimentos cristãos, segundo o princípio da “fraternidade sepa-
rada”, o Vaticano II atenuou as asperezas do passado, marcado pela luta contra os 
“hereges”e tentou alinhavar relações espiritualmente amigáveis, pacíficas e até co-
laborativas. Este “aggiornamento” ou “atualização” do lado católico surpreendeu, 
em certa medida, os interlocutores evangélicos que, timidamente, dispuseram-se 
a participar da interlocução, estupefatos com a tal “novidade”, mas talvez despre-
parados para encarar tal desafio.4 

Depois de aprofundarmos os diferentes contextos nos quais se desenvolveu o 
interesse recíproco entre catolicismo e evangelicalismo a partir dos anos de 1960, 
avaliaremos as leituras do Vaticano II por parte de teólogos evangélicos que se 
aventuraram, em diversas funções e com diferentes níveis de aprofundamento, na 
tarefa de aferir os textos do Concílio, para, então, abrirmos uma série de reflexões 
que permitam uma leitura teologicamente consciente do Vaticano II, de uma 
perspectiva evangélica. 

I. Entrelaçamentos de mundos distantes

O quadro em movimento das relações globais entre catolicismo e evangelica-
lismo encontra, no Concílio Vaticano II, um ponto de inflexão fundamental, 
sendo oportuno prestar mais atenção ao novo contexto que ele abriu no mundo 
católico e que teve importantes paralelos no mundo evangélico, do Congresso 
Missionário em Berlim em diante. O debate relativo às complexas dinâmicas 
do mundo católico não pertence ao enfoque de interesse deste estudo. Aqui, 
a tentativa de aprofundamento dirá respeito à vertente do mundo evangélico: 
o modo como ele se articulou depois da Segunda Guerra e os pontos de in-

4Remeto ao meu artigo “Evangelicals and the Roman Catholic Church since Vati-
can II”, European Journal of Theology 10.1 (2001), pp. 25-35. 



8

tersecção registrados com o mundo católico. Abordaremos três âmbitos para 
mostrar a rede de contatos que, após o Concílio, desenvolveram-se com o mun-
do evangélico e que podem ser considerados a substância espiritual, cultural e 
institucional em que aconteceu e ainda acontece a compreensão do Vaticano II 
no mundo evangélico. 

1. O interesse pela missão

O Vaticano II foi celebrado num tempo em que o cristianismo não-católico 
estava se reorganizando, após a tragédia das duas guerras mundiais. Com o esta-
belecimento do Conselho Mundial de Igrejas (Amsterdam, 1948), o movimento 
ecumênico, expressão do protestantismo “histórico”, recobrara vigor, depois das 
origens no começo do século e ganhara uma plataforma comum para o futuro.5 À 
margem das igrejas históricas, nos primeiros anos da década de 1960, o mundo 
evangélico não havia ainda totalmente se recuperado do choque do pós-guerra 
e estava cerrando mais uma vez as próprias fileiras depois de esgotar-se com 
o sobressalto desencadeado pelo Fundamentalismo no começo do século. Em 
1951, a Aliança Evangélica retomara as próprias atividades, dispondo de um 
perfil mundial que a levaria a se transformar em organismo representativo em 
escala global nas décadas seguintes. Além disso, apareceu do outro lado do Oce-
ano Atlântico o ativismo que rodeava o emergente evangelista americano Billy 
Graham (1921-2018). 

Foi somente em 1966, com o Concílio Vaticano II já terminado havia um 
ano, que o Congresso de Berlim sobre a missão, por iniciativa de Graham, con-
tribuiu para a ressurgência do evangelicalismo como movimento suficientemen-
te dotado de uma fisionomia e projeção próprias. De Berlim em diante, seriam 
criadas as bases que tornariam possível o Congresso de Lausanne para a evange-
lização do mundo (1974), verdadeira plataforma de lançamento e referência in-
ternacional do movimento evangélico contemporâneo, cujos efeitos reverberaram 
e tiveram seus desdobramentos nos congressos de Manila-Lausanne II (1989) e 

5A. Maffeis, “Concilio Vaticano II, dialogo ecumenico, recezione”, in M. Vergottini 
(ed.), La Chiesa e il Vaticano II. Problemi di ermeneutica e recezione conciliare (Milão: Glos-
sa, 2005), pp. 305-330. 



9

Cidade do Cabo-Lausanne III (2010).6 A teologia evangélica foi significativa-
mente influenciada pelo “espírito” de Lausanne.7

Em Lausanne, na verdade, o impulso evangelístico e a força financeira ame-
ricana se reuniram sob a direção teológica de John Stott e com o apelo à “missão 
integral” apresentado pelo evangelicalismo emergente da América Latina (E. Padilla, 
S. Escobar), resultando na “teologia de Lausanne”. Ela reiterava as propostas clássi-
cas da Reforma (a autoridade das Escrituras e a justificação somente pela graça) e 
as dos Avivamentos (a necessidade da conversão pessoal) com a urgência da missão 
cristã de uma perspectiva holística. Não por acaso, apenas depois de Lausanne se 
deu o diálogo informal sobre a missão entre grupos de trabalho evangélicos e cató-
licos (1977-1984), sob a presidência de John Stott e Basil Meeking.8

Os últimos vinte e cinco anos de relações entre católicos e evangélicos po-
dem ser lidos pelo prisma que mostra um percurso paralelo sobre temas e sensi-
bilidades parecidas, conduzido em encontros e contatos cada vez mais frequentes. 
Em suma, pode-se entrelaçar as histórias do evangelicalismo contemporâneo e do 
catolicismo romano, por exemplo, pelo tema da missão. De maneira esquemática, 
pode-se simplificar o paralelismo histórico que continua em curso. 

Ao decreto Ad gentes do Vaticano II (1965) sobre a atividade missionária da 
igreja, seguiu-se a Declaração de Berlim (1966) sobre a missão, fruto de um con-
gresso missionário internacional patrocinado por Billy Graham e presidido por 
Carl Henry. Berlim é considerado o pai do Movimento de Lausanne. 

Ao Pacto de Lausanne (1974), seguiu-se a exortação apostólica Evangelii 
nuntiandi de Paulo VI, em 1975, dando então lugar ao já citado diálogo informal 

6Cf. P. Bolognesi, “Losanna, Patto di”, in Dizionario di teologia evangélica (DTE), ed. 
P. Bolognesi, L. de Chirico, A. Ferrari (Marchirolo (VA): EUN 2007), pp. 406-407. Os 
textos de Berlim (1966), Lausana (1974) e Manila (1989) estão contidos em P. Bolog-
nesi (ed.), Dichiarazoni evangeliche. Il movimento evangelicale 1966-1996 (Bologna: EDB, 
1997). O texto da Cidade do Cabo (2010) foi publicado no pequeno volume impegno di 
Città del Capo (2010) (Roma-Chietti: GBU, 2011). 

7G. Rizza, “Per una teologia evangelica della missione dopo Losanna III”, Studi di 
teologia NS 23.2 (2011), N. 46, pp. 158-180.

8J. Stott e B. Meeking, The Evangelical-Roman Catholic Dialogue on Mission 1977-
1984 (Grand Rapids; Exeter: Eerdmans; Paternoster, 1986). O texto também está dis-
ponível online: <http://www.prounione.urbe.it/dia-int/e-rc/doc/e_e-rc_ev-cath.html>.



10

Evangelical RomanCatholic dialogue on mission [Diálogo evangélico e católico-ro-
mano sobre missão] (1977-1994), que viu o envolvimento direto de John Stott. 

Ao Manifesto de Manila ou Lausanne II (1989), seguiu-se a encíclica Re-
demptoris missio de João Paulo II, em 1990. Também neste caso, o tema da missão 
no mundo contemporâneo foi o plano de fundo para a reflexão dos respectivos 
mundos de referência.

Por fim, ao Compromisso da Cidade do Cabo ou Lausanne III (2010), segui-
ram-se a constituição, por parte de Bento XVI, do Pontifício Conselho para a 
Promoção da Nova Evangelização (2010) e a convocação do Sínodo dos bispos 
sobre o mesmo tema (2012). Neste caso, a missão foi assumida como “nova evan-
gelização” do mundo ocidental, mas é evidente que a sensibilidade em que ela se 
alicerça é missionária. 

É como se os dois movimentos estivessem percorrendo caminhos ora paralelos, 
ora entrecruzados, concentrando-se sobre temas comuns da missão no mundo 
contemporâneo. Seria interessante estudar estes entrelaçamentos para estabelecer 
o nível de efetiva distância ou convergência teológica presentes nos documentos 
e nas dinâmicas missiológicas correspondentes. Em todo caso, convém registrar a 
constatação de que a atenção evangélica pareça estar concentrada na missiologia 
e que o interesse com relação ao catolicismo tenha sido mediado pela missão. A 
impressão é que, para além do uso de um vocabulário parecido (que orbita no 
universo da missão), resta ainda elaborar uma compreensão evangélica da missão 
católica. A proximidade das linguagens sobre a missão não significa, necessaria-
mente, convergência das teologias da missão. De todo modo, é a partir da missão 
que o evangelicalismo começou a receber e a enviar sinais de interesse, nas suas 
confrontações com o catolicismo. 

2. As guerras culturais

Há outra frente em que os dois mundos se encontraram, sobretudo em certos 
contextos geográfico-culturais do ocidente. Após a queda da ideologia totalitária 
do comunismo, que fazia contraponto àquela das democracias liberais, a secula-
rização das sociedades ocidentais progressivamente erodiu o patrimônio dos “va-
lores” religiosos que as impregnava. Paradoxalmente, tanto o catolicismo quanto 
o evangelicalismo do pós-guerra desenvolveram leituras ferrenhamente críticas 
da ideologia ateísta do comunismo, mas sem reduzir as distâncias siderais entre 



11

ambos. Em seguida à implosão do comunismo, o ocidente veio a conhecer a ace-
leração da secularização, e a esta altura começou-se a registrar as convergências 
entre as almas religiosamente “conservadoras” da sociedade, acuadas com o avan-
ço dos impulsos libertários da cultura contemporânea, em detrimento da ordem 
tradicional sobre temas da vida e da família. 

A controvérsia sobre a legalização do aborto por demanda foi emblemática 
desta aproximação entre as partes, em nome dos “valores cristãos”. O caso Roe 
vs. Wade de 1973, nos Estados Unidos, polarizou a frente “pró-vida”, guiada pelo 
pensamento católico tradicionalista e pelo evangélico, em relação ao pensamento 
“pró-escolha”, impulsionado pelo pensamento secularizado e pelos componen-
tes liberais do protestantismo, determinando um alinhamento transversal entre 
católicos e evangélicos. Diferentemente do que se passou nos confrontos com o 
comunismo, desta vez o inimigo comum da secularização realmente aproximou 
as duas áreas, desencadeando processos de reconhecimento recíproco e de desco-
berta mútua. O caso do aborto foi apenas o primeiro que viu a emergência das 
“guerras culturais” (culture wars) comuns no campo da ética social e da bioética. 
Do aborto, passou-se à eutanásia, depois à defesa do embrião, depois ao reconhe-
cimento das uniões homossexuais e, então, à preservação da família tradicional. 
Os dois mundos se descobriram alinhados por todos os lados na arena do debate 
público e, a partir desta convergência, deram início à interlocução de modo am-
plo, certamente sem precedentes no passado de ambos, marcado pela abrasividade 
recíproca. A batalha pela vida foi um terreno mais fecundo do que as questões 
doutrinárias, que, por sua vez, foram postas de lado, uma vez que toda a atenção 
se voltou para as controvérsias éticas e sociais. 

Neste clima cultural, nos Estados Unidos teve início um diálogo informal 
dirigido por Chuck Colson, do lado evangélico, e Richard Neuhaus, do lado 
católico. Em 1994, a iniciativa elaborou um documento intitulado Evangeli-
cals and catholics together [Evangélicos e católicos unidos],9 buscando passar da 

9A tradução italiana “Evangelici e cattolici insieme” foi publicado em apêndice ao 
pequeno volume de M. Introvigne, Aspettando la Pentecoste. Il quarto ecumenismo (Pádua: 
Ed. Messaggero, 1996). Além dele, os dois documentos seguintes: “Il dono della salvezza” 
(1997) e “La tua Parola è verità” (2002) também foram publicados em G. Cereti e J. F. 
Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teologico interconfessionale, 
vol. 8: Dialoghi locali 1995-2001 (Bolonha: EDB, 2007). A iniciativa “Evangelicals and 



12

convergência em assuntos éticos para a exploração de possíveis aproximações em 
temas espirituais e missionários. Uma certa superficialidade teológica, certamente 
animada por boa vontade e impulsionada por preocupações compreensíveis, levou 
os participantes a identificar uma substancial convergência doutrinária, a ponto 
de poderem trabalhar juntos não só na arena pública, mas também numa “missão 
comum” bem mais empenhada. É como se entraves teológicos fundamentais e 
cinco séculos de história tivessem sido cancelados, num passe de mágica, tendo 
em conta a secularização galopante e os seus riscos sentidos.

Em 1997, um segundo documento, “The gift of salvation” [O dom da sal-
vação], aumentava ainda mais a dose, chegando a declarar que a secular con-
trovérsia sobre sola fide fora substancialmente superada. Em não mais do que 
algumas páginas, Lutero e Trento foram, de fato, considerados peças de museu, 
com a consequência de que o documento ficou mais próximo de Trento, sendo-
-lhe mesmo compatível, mas, sem dúvida, afastou-se da Reforma, atenuando a 
força radical de sola fide que é incompatível com a visão sacramental da salvação 
e da igreja.10 Os subscritores católicos exerceram um pouco de elasticidade na 
linguagem, sem assim haverem contradito a doutrina tridentina, enquanto os 
evangélicos pagaram a taxa mais onerosa com o afrouxamento das categorias fo-
renses da mensagem bíblica apropriada pela Reforma. Comentários semelhantes 
poderiam ser estendidos a todos os documentos produzidos na série “Evangéli-
cos e católicos unidos”. 

Na esteira desse clima cooperativo nos Estados Unidos, houve também 
vozes destacadas que se indagaram se, na realidade, a Reforma não teria esgo-
tado a sua carga propulsiva e, depois de cinco séculos, não poderia declarar-se 
definitivamente completada.11 Semelhante pragmatismo pode ser atribuído à 

catholics together” nos Estados Unidos continuou com mais outros documentos: “The 
communion of saints” (2003), “The call to holiness” (2004), “That they may have life” 
(2006) e “Do whatever he tells you: the blessed virgin Mary in christian faith and life” 
(2009).

10Para uma perspectiva teológica crítica a este diálogo, remeto ao meu artigo “Chris-
tian unity vis-à-vis roman catholicism: A critique of the evangelicals and catholics toge-
ther dialogue”, Evangelical Review of Theology 27 (2003), pp. 337-352. 

11É o caso de M. Noll e C. Nystrom, Is the reformation over? An evangelical assessment 
of contemporary roman catholicism (Grand Rapids: Baker Academic, 2005).



13

dificuldade evangélica de pensar teologicamente os desafios culturais e, portan-
to, de ler adequadamente as questões herdadas pela história. Isto torna particu-
larmente vulnerável e superficial a interpretação evangélica da teologia católica 
e da sua sinuosa catolicidade, que está em posição de se flexionar, mas não de 
se curvar. 

Além disso, este tipo de diálogo se vê afetado por uma síndrome de confusão 
daquilo que, pelo contrário, deve permanecer distinto. No caso, transforma as 
legítimas ocasiões de colaboração transversal na sociedade entre forças heterogê-
neas e em torno de objetivos comuns (co-beligerância) em uma forma de “aliança” 
que, presumidamente, fundamenta-se numa convergência sobre pontos cardeais 
da fé.12 De todo modo, era como se o clima amigável inaugurado a partir do 
Concílio tivesse inibido ainda mais a capacidade de crítica saudável por parte da 
teologia evangélica, muita mais requisitada por causa do avanço da secularização 
que então representava o verdadeiro perigo à igreja contemporânea. O Vaticano 
II não figura diretamente nos diálogos de “Evangélicos e católicos unidos”, mas a 
longa onda provocada pelo clima pós-conciliar foi um dos fatores determinantes 
da iniciativa, sem que os participantes evangélicos tivessem até então demonstra-
do suficiente consciência disto. 

3. Os diálogos institucionais

Além da reflexão sobre temas da missão e do contexto das guerras culturais, a 
“descoberta” evangélica do Vaticano II e do catolicismo pós-conciliar passou tam-
bém por uma temporada, ainda em curso, de diálogos oficiais entre a Aliança 
Evangélica Mundial (AEM) e o Pontifício Conselho para a Promoção da Uni-
dade dos Cristãos. 

12Na esteira da feliz distinção feita pelo apologista evangélico F. Schaeffer, La chiesa 
alla fine del XX secolo (Parma: Guanda, 1973), a “co-beligerência” literalmente significa 
“lutar ao lado de alguém”, concentra-se em um aspecto específico e é aberta a todos 
que dele partilham, independentemente das motivações e dos objetivos que os animam. 
“Aliança” pressupõe a unidade na verdade e diz respeito somente aos crentes nascidos de 
novo. Cf. o documento do Comitê de teologia e diálogo da Aliança Evangélica Italiana, 
“Alleanza e co-belligeranza: quando é biblicamente giusto collaborare?”, Ideaitalia 15.1 
(2011), pp. 9-10. 



14

A história do diálogo apresenta aspectos muito interessantes.13 Ele teve como 
plataforma de lançamento um documento que a Aliança Evangélica Mundial co-
missionou a uma força-tarefa de teólogos especialmente designada, dando-lhe o 
mandato de redigir uma perspectiva evangélica sobre o catolicismo. O resultado de 
tal trabalho, o Documento de Cingapura, foi a análise evangélica mais clara, concisa e 
eficaz sobre o catolicismo já lançada desde o Vaticano II.14 Nele está presente um su-
mário de leitura evangélica que se esforça em ler o Concílio situando-o no contexto 
da história milenar da Igreja de Roma e tentando interligar os diversos elementos 
que compõem o universo católico. A conclusão a que chega o Documento de Cinga-
pura é que, com base na sugerida leitura do catolicismo, existem “obstáculos insupe-
ráveis” que impedem seriamente qualquer tipo de comunhão “enquanto não houver 
na igreja de Roma uma reforma fundamental em conformidade com a Palavra de 
Deus”. Ora, foi exatamente um documento assim, marcado pela parrésia evangélica 
e com traços pouco propensos à linguagem ecumenicamente correta, que incentivou 
o início de um diálogo institucional entre o organismo mais representativo do evan-
gelicalismo global e o departamento vaticano responsável pelo diálogo ecumênico. 

Não é este o lugar de examinar as várias etapas do diálogo iniciado em 1993 
e ainda em andamento (Veneza 1993, Jerusalém 1997; Williams Bay 1999; Mun-
delein 2001; Swanwick 2002; São Paulo 2009; Roma 2011; Wheaton 2012). Um 
relatório provisório também foi publicado em italiano com o título “Chiesa, evan-
gelizzazione e vincoli di koinonia” [Igreja, evangelização e vínculos de koinonia] 
(2002). Igualmente após críticas expressas por várias Alianças evangélicas em paí-
ses de maioria católica, ele permaneceu no estágio de documento de estudo e não 
foi ratificado por nenhum dos dois organismos envolvidos no diálogo.15

13A história é contada exaustivamente por P. Bolognesi, “A history of the relation-
ship of the Evangelical Alliance with the Roman Catholic Church”, Evangelical Review 
of Theology 32 (2008), pp. 210-233. Remeto a este artigo para as indicações bibliográficas 
dos materiais produzidos pelo diálogo. 

14Este também se encontra no volume supracitado de P. Bolognesi (ed.), Dichiara-
zioni evangeliche, pp. 266-315. 

15G. Cereti e J. F. Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teo-
logico interconfessionale, vol. 7: Dialoghi Internazionale 1995-2005 (Bolonha: EDB, 2006). 
Este volume contém também os resultados do diálogo entre católicos e alguns pentecos-
tais que teve início em 1990. 



15

Inúmeros materiais do diálogo foram publicados na revista do Comitê  
Teológico da AEM, Evangelical Review of Theology. Eles representam um exercício 
teológico não insignificante sobre temas cruciais, como a relação entre Escrituras 
e tradição, a justificação pela fé, a missão, até porque são fruto do trabalho de te-
ólogos evangélicos experientes. Permanecem, porém, no estágio de colaborações 
de tendência fragmentária que se contentam em constatar o status quaestionis de 
uma doutrina particular ou de determinado tema, sem ter a força de sugerir uma 
análise no nível do sistema, extraindo-lhe as devidas consequências. Permanecem 
aquém de uma leitura abrangente do catolicismo e tocam somente na necessidade 
de acertar as contas com o Vaticano II, ajudando apenas em parte na tarefa de 
conscientizar teologicamente o movimento evangélico do peso que o Concílio 
teve para o catolicismo contemporâneo.

II. Ensaios de interpretação evangélica do Vaticano II

Os elementos até aqui reunidos mostram como a temporada do “diálogo” ocorri-
da no Vaticano II e no Congresso de Lausanne foi abordada com uma tendência 
bem intencionada do lado evangélico, que saltou de cabeça nas várias oportunida-
des de encontro e de confronto com a Igreja Católica e buscou interagir sobre as 
diversas questões colocadas na ordem do dia, sem, porém, indagar-se seriamente 
sobre o evento conciliar que reorientara o catolicismo, alterando-lhe os aspectos 
aparentes, ao menos nas relações externas.

É necessário, a esta altura, dar um passo para o lado e debruçar-se sobre 
tentativas de leitura do Vaticano II do lado evangélico. O fato de que, geralmente 
falando, o Concílio não foi assimilado nas suas dinâmicas basilares não significa 
que ele não tenha sido levado em conta num sentido absoluto. Nesta seção, 
portanto, será apresentado um panorama comentado dos modos como o Concílio 
foi lido e interpretado no mundo evangélico internacional. Esta breve resenha 
permitirá evidenciar as principais linhas interpretativas que caracterizaram a 
aproximação com o Vaticano II, bem como a precariedade delas em relação à 
complexidade do catolicismo contemporâneo.16

16Para uma abordagem mais ampla (também do ponto de vista bibliográfico), reme-
to ao meu livro Evangelical Theological Perspectives on Post-Vatican II Roman Catholicism 
(Berna-Frankfurt-Oxford: Peter Lang, 2003). 



16

1. O concílio que introduziu o “novo catolicismo”:  
Gerrit Berkouwer

O Vaticano II foi realizado num tempo em que as fileiras do evangelicalismo 
enquanto movimento suficientemente orgânico eram ainda bastante soltas para 
poderem formular uma representação unitária sobre o evento. Aconteceu, assim, 
que o único teólogo do campo evangélico a participar da assembleia conciliar na 
qualidade de observador foi o holandês Gerrit Berkouwer (1903-1996), em nome 
das Gereformeerde Kerken [Igrejas Reformadas] holandesas.17

Berkouwer é um dos “grandes” da teologia evangélica do século XX, em-
bora não desprovido de aspectos deficientes na sua doutrina das Escrituras. Na 
sua obra dogmática de envergadura, o confronto com o catolicismo foi presente 
e constante. Em particular no volume de 1948, Conflict met Rome [O conflito 
com Roma],18 portanto em plena fase pré-conciliar, Berkouwer sustenta a ne-
cessidade de uma abordagem sistêmica ao catolicismo. Diante de um universo 
histórica, teológica e institucionalmente complexo como a Igreja de Roma, re-
duzir a análise evangélica à somatória de leituras “atomísticas” das suas partes 
significa condenar-se a uma compreensão superficial e totalmente inadequa-
da. Nisto, Berkouwer segue a tradição reformada de seu compatriota Abraham 
Kuyper, que, nas Lições sobre o calvinismo proferidas cinquenta anos antes em 
Princeton (1898), defendera a fundamentação de análises centradas na “visão 
de mundo” expressa pelas diversas orientações ideológicas e religiosas.19 Para o 
Berkouwer pré-conciliar, o núcleo do catolicismo é constituído pela doutrina 
da encarnação contínua de Cristo na Igreja, pela doutrina romana da graça de 
caráter sinergista e pela deificação da natureza que é evidente, por exemplo, na 
mariologia católica. Nos confrontos com este catolicismo, da parte evangélica 
só pode haver um “conflito” teológico radical motivado pelo “coração” diferente 
que pulsa nas duas fés. 

Depois de ter prestado atenção aos desdobramentos na teologia católica 
imediatamente anteriores aos anos do Concílio (sobretudo ligados à nouvelle 

17Para uma introdução a Berkouwer, cf. o verbete a ele dedicado em DTE. 
18Trad. ingl.: The Conflict with Rome (Filadélfia: Presbyterian and Reformed, 1958).
19Ver P. S. Herlam, Creating a Christian Worldview: Abraham Kuyper’s Lectures on 

Calvinism (Grand Rapids; Carlisle: Eerdmans; Paternoster, 1998).



17

théologie de Y. Congar, H. Bouillard e J. Daniélou),20 Berkouwer participa do Va-
ticano II como observador e, com o Concílio ainda em andamento e durante as 
duas importantes constituições sobre a igreja (Lumen gentium e Gaudium et spes 
ainda não haviam sido aprovadas), publica, em 1964, a sua segunda monografia 
importante sobre o catolicismo: Vatikaans Concilie en nieuwe theologie (O Concílio 
Vaticano e a nova teologia).21 O próprio título é programático. Para Berkouwer, o 
Concílio encorajou a “nova” teologia que levou a um “novo” catolicismo. 

A “pressa” em publicar é indicação de um fervor devido a uma descoberta 
que se quer comunicar, sem tomar o tempo de penetrá-la de maneira mais apro-
fundada. O teólogo holandês se impressionou com a mudança de ênfases que foi 
se delineando no Concílio. Na eclesiologia, por exemplo, enfatizou-se a categoria 
bíblica do povo de Deus no caminho, com menos destaque para a sociedade hie-
rárquica perfeita. Na revelação, o papel das Escrituras foi sublinhado na economia 
geral da teologia conciliar, e o papel da razão, a seu modo mantido pelo Vaticano, 
foi posto em segundo plano. Tudo isto implica, para Berkouwer, a quebra de uma 
teologia católica estática e autorreferencial e a simultânea abertura de oportuni-
dades de diálogo com os evangélicos. O catolicismo está em movimento, e não se 
pode permitir ficar apenas a observar passivamente, vivendo das rendas históricas 
da polêmica confessional. É preciso aproveitar o momento de participar, exter-
namente, de um confronto que pode empurrar essa dinâmica interna ainda mais 
adiante. Para o teólogo holandês, se a palavra de ordem de 1948 é “conflito”, a de 
1964 é “diálogo”. Se, antes do Concílio, a linha de demarcação entre catolicismo 
e fé reformada passava pela orientação fundamental das respectivas teologias da 
graça, durante o Vaticano II a verdadeira questão que precisa ser aprofundada 
são as distintas articulações da eclesiologia.22 Não é uma mudança pequena. A 
teologia da graça está na base de cada locus doutrinário e atravessa cada manifes-
tação do sistema. A eclesiologia é, por sua vez, um locus específico e dá por certa 

20G. Berkouwer, Recent Developments in Roman Catholic Theology (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1958). 

21Trad. ingl.: The Second Vatican Council and the New Catholicism (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1965).

22Uma leitura interessante do lado católico sobre a interpretação que Berkouwer fez 
do catolicismo encontra-se no recente volume de E. Echeverria, Berkouwer and Catholi-
cism: Disputed Questions (Leiden: Brill, 2013). 



18

uma abordagem de fundo comum no que diz respeito à graça. A primeira é uma 
questão que incide sobre toda a teologia e impõe um confronto em todos os cam-
pos; a segunda é um âmbito circunscrito em relação à totalidade e demanda um 
aprofundamento mais setorial. A primeira dá lugar a uma alternativa evangélica; 
a segunda se enquadra no terreno da compatibilidade ecumênica. 

O que Berkouwer subestima é que o Concílio, sem dúvida, redistribuiu as 
tônicas doutrinárias e pastorais, mas, mesmo assim, sempre se tratou de deslo-
camentos de ênfases no interior de uma teologia cujos eixos de apoio não foram 
modificados e que permaneceu intacta na sua estrutura geral. A oportunidade de 
participar diretamente de um evento é a outra face da moeda do risco de perder 
a distância necessária e a lucidez crítica em relação ao que se vê e experimenta. 
Uma leitura menos impulsiva e mais ponderada sobre o Vaticano II talvez tivesse 
evitado em Berkouwer a ingenuidade de se surpreender com a visão da mudança 
católica que, na realidade, o fez perder de vista a continuidade substancial que 
o Concílio reiterou. Não é possível interpretar responsavelmente o catolicismo 
esquecendo o longuíssimo caminho histórico-doutrinário da Igreja de Roma e 
concentrando-se, quase exclusivamente, num dado momento histórico. O catoli-
cismo não é jamais só aquilo que aparece num dado momento histórico. É isto e, 
ao mesmo tempo, tudo que o precede. 

2. O concílio que criou polarizações sem resolução: David Wells

Talvez não haja teólogo evangélico vivo que tenha, tanto quanto David Wells 
(1939- ), refletido teologicamente sobre a parábola ascendente do movimento 
evangélico nos anos de 1960 e sobre os seus sintomas de crise a partir dos anos 
de 1990. Olhando sobretudo para o contexto americano, Wells é a alma crítica 
e autocrítica do evangelicalismo ocidental, cujo crescimento numérico e decrés-
cimo identitário ele observa simultaneamente, à custa do nivelamento à cultura 
consumista totalmente centrada no culto de si.23

Nos seus anos de juventude, Wells foi teólogo evangélico que levou a sério 
a exigência de dar atenção às dinâmicas do catolicismo que surgiu a partir do 

23Por ocasião da jubilação de Wells, publicou-se um interessante volume de artigos 
que refletem sobre temas próprios ao trabalho dele: R. Lints (ed.), Renewing the Evange-
lical Mission (Grand Rapids: Eerdmans, 2013). 



19

Vaticano II. O seu livro de 1972, Revolution in Rome [Revolução em Roma],24 foi 
um dos pouquíssimos escritos evangélicos de certa espessura sobre os textos do 
Concílio. No estudo dos documentos, Wells percebe imediatamente ter diante 
de si um complexo teológico fruto de hábeis e sábias concessões que foram reu-
nidas, não por meio de uma operação de síntese ponderada, mas mediante um 
amontoamento provisório de dados divergentes. A argumentação do Concílio 
procede por justaposição de ideias, conceitos, pensamentos, em que “teologias 
incompatíveis entre si” são colocadas umas ao lado das outras, numa obra de 
complexio oppositorum. 

Os títulos dados aos capítulos do livro ilustram a perplexidade de Wells ao 
lidar com o Concílio: “Quem fala por Roma hoje?”; “Autoridade: interna ou ex-
terna?”; “Deus: na cidade terrena ou na celeste?”; “O cristianismo: uma definição 
aberta ou fechada?”; “A igreja: o povo ou o papa?”. Os documentos do Vaticano 
são perpassados por uma cisão longitudinal. Para o teólogo evangélico, eles sus-
citam perguntas abertas às quais se pode responder de modos distintos, seguindo 
alguns textos em detrimento de outros, mas que poderiam ser invertidas, se os 
textos de referência fossem uns, e não outros. No Concílio, Roma mostrou ter 
uma “mente dividida” que gera uma fluidez em que ainda não se diz qual corrente 
prevalecerá. Por ora, a tensão entre tradição e atualização não fora resolvida, mas 
simplesmente constatada, à espera de desdobramentos posteriores. 

É claro que a persistente, coerente e científica aplicação da epistemologia 
católica do et-et (e-e), despista e confunde o teólogo evangélico acostumado a es-
colher entre Deus e os ídolos, entre a Bíblia e as tradições humanas, entre a graça 
e as obras, entre Cristo e os santos. A teologia do Concílio desempata as cartas 
em relação ao aut-aut (ou-ou) evangélico e adota uma abordagem radicalmente 
diferente. Em vez de fazer escolhas claras que rompem com o passado ou que 
simplesmente o reformulem, a teologia do Concílio quer ser uma teologia que 
reitera Trento e o Vaticano I, mas que adota de bom grado os ímpetos da nou-
velle théologie, acrescentando-os ao patrimônio tradicional. Diante deste evidente 
contorcionismo, Wells mostra a dificuldade evangélica de lidar com a gramática 
da catolicidade romana que expande, mediante o ousado procedimento do et-et, a 
síntese teológica. Para Wells, o ponto de equilíbrio do Concílio é frágil e destinado, 

24D. Wells, Revolution in Rome (Downers Grove: IVP, 1972). 



20

cedo ou tarde, a romper-se por ser intrinsicamente fraco. Uma teologia não pode 
resistir por muito tempo, caso se apoie em uma polarização sem soluções e em 
uma dialética entre pontos muito distantes. A justaposição é apenas um artifício 
transitório destinado a dar lugar a uma nova estrutura que verá o acerto de contas 
teológico entre frentes opostas. Ou, então, seguirá o fluxo rumo à reafirmação da 
tradição ou rumo ao avanço de tendências inovadoras. O Concílio é uma etapa 
que conduzirá o catolicismo para trás ou para frente, mas não poderá fazê-lo 
permanecer onde está. Com certeza, para Wells, a era das leituras evangélicas 
estereotipadas de um catolicismo granítico e imóvel está definitivamente supe-
rada. Roma não é um monolito, mas um corpo em movimento. Restará ver onde 
ele irá parar: eppur si muove — “ele ainda se mexe”, não está parado. A teologia 
evangélica deve adotar uma postura de espera: por ora, ela tem só um punhado 
de perguntas sem solução, mas, cedo ou tarde, algo acontecerá que desfará os nós 
que o Concílio fez surgir. 

Embora este convite seja compreensível, é necessário destacar um dado fac-
tual que, em relação a Wells, é mais fácil notarmos a cinquenta anos de distância 
do Vaticano II. Diferentemente do que anunciava Revolution in Rome, em 1972, 
o catolicismo não se partiu, e a justaposição não foi resolvida. Nenhum “partido” 
venceu sobre o outro. Às perguntas abertas de Wells, o catolicismo não deu respos-
tas unívocas, mas manteve a fluidez católica que continua a assegurar a polaridade. 
É preciso, pois, reconhecer que é a hermenêutica do catolicismo de Wells que foi 
incapaz de explicar até ao fim as dinâmicas da catolicidade. O catolicismo do Con-
cílio não escolhe entre duas polaridades, mas acresce, engloba, expande, abre numa 
e noutra direção. E o faz sem negar a tradição ou criar rupturas com esta. Sim-
plesmente a desenvolve, a “vive”, a projeta plenamente adiante, fazendo-a “crescer” 
com a história. As polaridades criam um campo de tensão que o catolicismo é 
capaz de suportar e que lhe constitui a plataforma móvel. Wells leu o catolicismo 
com uma hermenêutica evangélica da “escolha” e o achou fundamentalmente in-
coerente e instável, mas o catolicismo possui outra forma mentis teológica: não a da 
escolha esquadriada que exclui, mas a da escolha elíptica que catoliciza. 

3. O concílio que não mudou nada: Herbert Carson

Numa direção muito diferente se dá a abordagem ao Concílio por parte de 
Herbert Carson (m. 2004), pastor britânico das igrejas livres. Carson não é 



21

teólogo no sentido estrito, mas os seus três livros sobre o catolicismo dão voz 
a uma hermenêutica difundida em certas províncias conservadoras do mo-
vimento evangélico. Na realidade, embora sejam três volumes escritos em 
1964, 1976 e 1996, trata-se de um único livro atualizado em sua bibliografia 
e nos detalhes argumentativos, mas reiterado no sistema interpretativo. São 
três variantes de uma trama única. O primeiro livro, Roman Catholicism Today 
[Catolicismo romano hoje] foi lançado em 1964,25 com o Vaticano II ainda 
em curso, e tem como principal interlocutor crítico Grundriss der Katholischen 
Dogmatik [Esboço da dogmática católica] de Ludwig Ott, de 1954, compên-
dio clássico de orientação tomista. O segundo volume, Dawn or Twilight? A 
Study of Contemporary Roman Catholicism [Aurora ou crepúsculo? Estudo do 
catolicismo romano contemporâneo],26 saiu em 1976 e tem o corpus do Concí-
lio como referência católica preeminente. A última obra é de 1996 e interage, 
predominantemente, com o Catecismo da Igreja Católica de 1992.27 Como se 
deduz, Carson foi sucessivamente atualizando os textos católicos sobre os quais 
definia a sua leitura polemista, à medida que se lançavam textos autorizados do 
ponto de vista magistral. 

A tese básica, todavia, é idêntica. Roma se atualiza e produz novos docu-
mentos, mas é semper eadem, sempre a mesma, na sua configuração básica. Nas 
suas estruturas teológicas basilares, que, para Carson, são a autoridade — a rela-
ção entre Escrituras e tradição, os sacramentos, o sacerdócio, a missa, a mariolo-
gia, o purgatório e a justificação pela fé —, Roma não modifica a sua organização. 
A atualização é, na verdade, a camuflagem de uma identidade que permanece a 
mesma, ainda que busque, por vezes com êxito, representar-se de modo cosmeti-
camente dinâmico. Enfim, o catolicismo romano é uma ideologia estática, fincada 
na história, cimentada no dogma, presa na instituição. Ele pode decidir se moldar 
segundo as estruturas de plausibilidade do momento, mas está determinado a não 
se renegar a si próprio. Permanece onde está e ali sempre permanecerá.

25H. Carson, Roman Catholicism Today (Londres: Inter-Varsity Fellowship, 1964). 
26H. Carson, Dawn or Twilight? A Study of Contemporary Roman Catholicism 

(Leicester: IVP, 1976).
27H. Carson, The Faith of the Vatican: A Fresh Look at Roman Catholicism (Darling-

ton: Evangelical Press, 1996).



22

A leitura de Carson capta um dado da realidade que é importante reter. O 
Concílio não pensou em romper a continuidade da tradição e a estabilidade das 
instituições. Não foi um Concílio “reformador” no sentido evangélico do termo, 
nem “revolucionário” no sentido político da palavra. O catolicismo não é a religião 
da mudança alçada a programa. Dito isto, o Vaticano II não foi tampouco um Con-
cílio fotocópia que mecânica e servilmente reproduziu o que o catolicismo já era 
antes de ser realizado o evento. Aqui está o limite da hermenêutica de Carson, que 
corretamente constata a firmeza do sistema católico, mas subestima-se a capacidade 
de desenvolvimento autônomo. Não captar a real vitalidade católica significa repre-
sentar um catolicismo deveras engessado para ser verdadeiramente católico. 

Para resumir, o movimento evangélico elaborou, substancialmente, três cha-
ves de leitura do Concílio que podem ser rastreadas nos três autores brevemente 
examinados aqui. Roma verdadeiramente iniciou um caminho “novo” que inau-
gura uma nova fase em que pouco será igual ao que era antes, e muito será di-
ferente (Berkouwer). Roma é profundamente dividida no seu interior e precisa 
ainda decidir em qual lado deverá ficar: a tradição ou a atualização (Wells). Roma 
é sempre a mesma e não mudará jamais (Carson). Pode-se dizer que os desdobra-
mentos posteriores nas relações globais entre catolicismo e evangelicalismo foram 
remodelados à luz destas propostas interpretativas, sobretudo a primeira. 

III. Pistas para a interpretação evangélica do Vaticano II

A temporada pós-conciliar viu a gradual dissolução da aspereza das avaliações 
evangélicas do catolicismo que se haviam consolidado nos séculos de controvérsia 
doutrinária. O Vaticano II foi o evento que, do lado católico, despistou a crítica 
evangélica, obrigando-a a reposicionar-se ou, até mesmo, a repensar a secular abor-
dagem conflituosa. Em alguns casos, da total estranheza, senão mesmo da convicta 
adversidade, passou-se a tomadas de posição marcadas pela “fraternidade” calorosa, 
imediatamente acompanhada de substanciais aberturas de crédito, sem nenhuma 
tentativa de se indagar “como”, “quanto” e “para qual direção” o catolicismo se trans-
formara no Vaticano II. É como se, depois de séculos de discussões e contrastes, 
quase da noite para o dia, o Vaticano II tivesse trazido uma lufada de ar fresco, e os 
evangélicos tivessem assim se encantado de modo superficial. 

Algumas leituras do Vaticano II imediatamente posteriores ao Concílio de-
ram voz à surpresa evangélica, em reação ao que estava surgindo em Roma, sur-



23

presa que foi transmitida na necessidade de alinhavar um “diálogo” (Berkouwer). 
Outras iniciativas evangélicas pensaram ser possível fazer, pelo menos, um sério 
trabalho teológico sobre o Vaticano II, mantendo que uma abordagem baseada na 
“espiritualidade” dos interlocutores, no contato interpessoal, nas amizades, fosse 
mais do que suficiente para encarar com responsabilidade o diálogo. No entanto, 
as lentes hermenêuticas para aproximar-se do Concílio devem ser testadas, em 
última instância, à luz de uma consciência mais profunda da natureza histórica e 
doutrinária do catolicismo romano.

1. A trajetória histórica

O Vaticano II deve ser pensado na ótica da longa jornada da Igreja de Roma, so-
bretudo em relação ao Concílios que o precederam e que se seguiram à ruptura com 
a Reforma protestante do século XVI. Embora fosse um concílio profundamente 
arraigado no século XX, ele não foi singular na história da igreja, mas deve ser 
pensado no contexto de macro-períodos e de micro-períodos históricos. A com-
preensão do Vaticano II deve explicar uma tendência de longo prazo iniciada com 
a Contrarreforma e marcada por um enrijecimento polêmico contra o protestantis-
mo e a modernidade. Os diversos “aggiornamenti” e atualizações internos, por mais 
recorrentes e influentes que tenham sido (vide o Vaticano II), devem ser incluídos 
nessa “megatendência de matriz contrarreformista”28 que parte de Trento (1545-
1563), passa pelos dogmas marianos (1854: imaculada conceição; 1950: assunção 
corpórea), o Vaticano I (1869-1870), e chega aos pontificados contemporâneos.29

Em Trento, o catolicismo rejeitou as reivindicações da Reforma sobre a 
justificação somente pela graça, mediante a fé somente, e, a jusante ou a montante, 
enrijeceu a própria teologia sobre o pecado original e os sacramentos, acertando 

28F. Ferrario, Tra crisi e speranza. Contributi al dialogo ecumênico (Turim: Claudiana, 
2008), p. 17. Se a teologia evangélica tem uma tarefa específica, trata-se, segundo Fer-
rario, de propagar as leituras ecumênicas “otimistas” do catolicismo (p. 181). Todavia, 
corretamente relata o documento valdense de 1997 sobre o ecumenismo que este “não 
retoma a afirmação do caráter alternativo entre catolicismo e protestantismo” (p. 180). 
Ferrario também sabe que a postura do protestantismo histórico italiano diante do cato-
licismo preferiu a linha compatibilista de Valdo Vinay, em detrimento da postura crítica 
de Vittorio Subilia. 

29Ver G. Alberigo (ed.), Storia dei concili ecumenici (Brescia: Queriniana, 1990). 



24

com uma série de “anátemas” quem sustentasse as posições protestantes. De fato, 
decretou a incompatibilidade da Reforma com a doutrina oficial da Igreja de 
Roma e com a indisposição de Roma em empreender um percurso de revisão 
radical por uma perspectiva bíblica. Cinco séculos mais tarde, o Vaticano II teve, 
sem dúvida, um “estilo” eclesial e pastoral diferente em relação a Trento,30 mas 
não o modificou na substância, nem tampouco o renegou ao todo ou em parte. 
Após ter aprofundado a relação entre os dois concílios, o estudioso do Vaticano 
II Komonchak escreveu: “Não há nenhum ponto em que o Vaticano II se afaste 
do ensino dogmático do Concílio de Trento, mas, no Vaticano II, Trento e as suas 
problemáticas deixaram de servir como critérios supremos de fé. A tradição não 
foi mais lida à luz de Trento; Trento foi lido à luz da tradição”.31

No Vaticano II, Trento foi mantido ao fundo, sem hesitações, mas acrescen-
tando-se a Trento mais outras preocupações, temas e questões. Trento permanece 
no quadro do Vaticano II, mesmo que, neste último concílio, tivessem em mente 
as reivindicações da modernidade ao lado daquelas de Trento. O “paradigma tri-
dentino” foi, por assim dizer, historicizado, e a Trento se sobrepõem os desafios 
que a igreja vive no século XX.32 Após o Vaticano II, Trento deve ser lido à luz 
do último Concílio, que oferece uma hermenêutica atualizada da sua teologia. Na 
realidade, porém, o Vaticano II metabolizou Trento e não o renegou. 

Se o Concílio de Trento foi uma resposta à Reforma, o Vaticano I foi, subs-
tancialmente, uma tentativa de reação nos confrontos com as pretensões da mo-
dernidade de caráter ideológico e político. Sob ataque não estava tão-somente a 
teologia da Igreja de Roma (como no caso da Reforma), mas as prerrogativas cul-
turais da instituição-símbolo dela: o papado. A modernidade questionou teológi-
ca, política, institucional e culturalmente o catolicismo. Enquanto o evangelicalis-
mo, no embate com as reivindicações da modernidade, defendia os “fundamentos” 
da fé cristã (daí, o Fundamentalismo do início do século XX), o catolicismo se 

30 J. O’Malley, “Trent and Vatican II: Two Styles of Church”, in R. F. Bulman e F. 
J. Parrella (eds.), From Trent to Vatican II: Historical and Theological Investigations (Nova 
Iorque: Oxford University Press, 2006), pp. 301-320. 

31Citado por M. Faggioli, Interpretare il Vaticano II. Storia di un dibattito (Bolonha: 
EDB, 2013), p. 136. 

32P. Prodi, II paradigma tridentino. Un’epoca della storia della chiesa (Brescia: Morce-
lliana, 2010). 



25

punha na retaguarda das instituições da religião romana, blindando-lhes a legi-
timidade. Por receio de uma “revolução”, com o Vaticano I, a Igreja se encastela 
em si mesma e proclama a infalibilidade papal. A instituição ameaçada se torna 
indefectível. O ponto crítico se transforma em ponto inatacável. Não só a Igreja 
não escuta o mundo moderno, mas esfrega-lhe na cara o próprio símbolo identi-
tário, carregado num sentido ainda mais absolutista, e condena, sem apelo, todos 
os movimentos próprios da cultura moderna: dos direitos das pessoas ao desen-
volvimento das ciências, da liberdade de expressão à crítica à teocracia vaticana. 
O resultado é que o Vaticano I cria um deserto ao redor da igreja, incendeia-lhe 
o terreno circundante, corta as pontes com o mundo e cria um estado de belige-
rância contínua. Seria esta uma escolha estratégica digna de ser “católica”? Talvez 
fosse romana, demasiadamente romana, mas pouco católica. 

É exatamente aí que nasce, nas décadas seguintes, a necessidade de um 
Concílio Vaticano II; um concílio que encerrasse formalmente aquele inconcluso 
em 1870, interrompido pela incursão, em Roma, do exército italiano, mas tam-
bém um Concílio que retomasse o Vaticano I e trouxesse a formulação da Igreja 
Católica em confronto com o mundo moderno, num estágio significativamente 
diferente, de modo mais católico, mais dialógico, mais pronto para ouvir, menos 
crassamente autorreferencial, menos opositivo, mais acolhedor. Até mesmo no 
nome que lhe foi conferido, o Vaticano II está visceralmente ligado ao Vaticano I, 
do qual representa a continuação e a transformação, no segundo tempo do Con-
cílio em confronto com a modernidade. O Vaticano I foi demasiado unilateral 
para ser autenticamente católico. O Vaticano II prosseguiu-lhe o trabalho, modi-
ficando a postura pastoral nos confrontos com o mundo moderno e abrindo-se à 
globalidade das experiências eclesiais e sociais.33

A Igreja Católica não sentiu a necessidade de celebrar um segundo Concílio 
de Trento, um Trento II, mas mostrou a urgência de celebrar um Vaticano II. O pro-
testantismo histórico primeiro se “liberalizou”, afastando-se da herança teológica 
da Reforma, e então se ecumenicizou, perdendo a sua carga alternativa. Com a De-

33Em obra publicada dez anos mais tarde (The Prophetic Theology of George Tyrrell 
[Chico: Scholars Press, 1981]), David Wells defende que muitas reivindicações feitas 
pelos modernos (a historicidade do dogma, a necessidade de questionar o esquema neo-
tomista, a abertura à modernidade), anteriormente condenadas, serão, por sua vez, absor-
vidas pelo Vaticano II, numa inversão de tendência em quase 180 graus. 



26

claração conjunta sobre a doutrina da justificação entre católicos e luteranos, em 1999, 
Trento foi atualizado e reiterado na sua substância, enquanto a Reforma foi domes-
ticada e compatibilizada com as reivindicações tridentinas. Não foi necessário cele-
brar um Trento II porque o interlocutor histórico da Reforma primeiro esvaziou-se 
e, então, pacificou-se, enquadrando-se num esquema tridentino inalterado. Evi-
dentemente, o “estilo” católico mudou em relação a Trento, e os “anátemas” foram 
suspensos para aqueles que interpretam ecumenicamente as doutrinas da Reforma, 
mas a substância teológica do catolicismo contemporâneo ainda está impregnada 
de conteúdos tridentinos: é a igreja que medeia a graça de Deus mediante o seu 
sistema sacramental. Sola gratia continua rejeitada. Por outro lado, o evangelicalis-
mo cresceu numericamente somente após o Vaticano II e recentemente se dispôs 
ao “diálogo” com Roma. O risco é que, num clima de fortes pressões ecumênicas e 
de escassas iniciativas evangélicas, ele sofra de amnésia quanto à própria identidade 
protestante e relegue Trento a um passado remoto, hoje considerado definitivamen-
te superado. Uma leitura evangélica do Vaticano II, pelo contrário, deve se esforçar 
por manter sempre presente Trento, o Vaticano I e os dogmas marianos no plano 
de fundo. O Vaticano II, de fato, é filho legítimo de todo esse percurso e intérprete 
de toda essa herança. Mais do que seguir as vozes que pressionam pela convocação 
de um “Concílio Vaticano III” (o sonho do cardeal Martini) que enfrente os nós 
sem solução do Vaticano II, a teologia evangélica deveria modestamente sugerir a 
necessidade de um “Concílio de Trento II”, para reabrir e modificar, da perspectiva 
do Evangelho, a postura contrarreformista da Igreja Católica. 

Para a Igreja de Roma, a partida com a Reforma foi vencida em Trento e, 
do liberalismo teológico em diante, a Reforma não quis mais jogá-la, primeiro 
aceitando a compatibilidade ecumênica e, então, a rendição em torno do artigo 
decisivo da justificação pela fé. Com esta encerrada, a verdadeira partida, por-
tanto, foi com o outro desafio que o catolicismo encontrou nos últimos séculos: 
a modernidade. O Vaticano II teve de retomar a agenda do confronto com o 
mundo moderno, adotando, porém, outro “estilo” em relação àquele abrasivo e 
opositivo do Vaticano I. 

2. O fator “estilístico”

Deve-se entender o Vaticano II como continuação do Vaticano I numa direção 
diferente: não mais em oposição ao mundo moderno, mas em diálogo com ele. 



27

Não mais contra, mas ao lado e possivelmente dentro do mundo. Para assim fa-
zer, o Concílio precisou “inventar” outro “estilo”, mais consoante à catolicidade 
e capaz de superar a “sectarização” do Vaticano I. O Concílio, pois, trabalhou 
para aprimorar um estilo diferente de linguagem, um novo estilo em matéria de 
atitude, uma diferente postura interna e externa.34 Para O’Malley, “o contraste 
entre o Vaticano II e os concílios precedentes é evidente na terminologia, mais 
do que em qualquer outro aspecto: nas palavras que usa normalmente e nas 
que evita. Quais tipos de palavras estão ausentes? Aquelas ligadas à alienação, 
exclusão, inimizade, as de ameaça e intimidação, as de patrulhamento e puni-
ção”.35 Desaparecem os “anátemas” lançados contra os inimigos, a linguagem 
jurídica perde importância em favor da linguagem humanista de tom pasto-
ral, o gênero literário não tem como escopo denunciar erros e mostrar a prova 
racional, mas suscitar consenso e induzir o interlocutor à aprovação. A busca 
da persuasão toma o lugar da arma da coerção. A argumentação é parenética 
e exortativa, mais do que apodítica e definitiva. Este estilo tornou-se o prisma 
através do qual se deve olhar o Vaticano II, a peculiaridade do evento conci-
liar, assim como a categoria hermenêutica capaz de dar a razão da atualização  
na continuidade.36

O estilo do Vaticano II não é apenas uma questão formal, a nova camufla-
gem de um sistema em dificuldade. Pelo contrário, quer ser o novo modo de ser 
da Igreja Católica, e há teólogos que estão empregando a categoria do “estilo” 
para repensar o sentido abrangente do testemunho cristão.37 O estilo vira parte 
integral da mensagem e contribui de modo determinante para a sua apresentação. 
Para testar a plausibilidade da interpretação estilística do Concílio, basta ler os 

34O estudo que voltou sua atenção ao “estilo” e está suscitando um notável debate é 
J. O’Malley, Cosa è successo al Vaticano II? (Milão: Vita & Pensiero, 2010).

35Ibid., p. 50.
36Ver J. Famerée (ed.), Vatican II comme style. L’herméneutique théologique du Concile 

(Paris: Cerf, 2012). Sobre o idioma do Concílio, ver também G. Brancozzi, “L’impatto 
del concilio sulla lingua teologica. Neologismi e risignificazioni”, in Associazione Teolo-
gica Italiana, Concilio Vaticano II. Il “balzo innanzi” della teologia. (Milão: Glossa, 2012),  
pp. 147-180. 

37C. Theobald, Il cristianesimo come stile. Un modo di fare teologia nella postmodernità, 
2. vols. (Bolonha: EDB, 2009).



28

discursos de abertura de João XXIII (11 de outubro de 1962) e de encerramento 
de Paulo VI (07 de dezembro de 1965).38

Divergindo dos “profetas da desgraça” que anunciam o fim do mundo, o Papa 
Roncalli defende que, aderindo plenamente ao ensino de Trento e do Vaticano I, 
o mundo inteiro “aguarda um salto adiante rumo a um aprofundamento doutri-
nário”, ainda mais perfeitamente fiel à autêntica doutrina, que preserve “o mesmo 
sentido e a mesma sentença” da tradição. Como fazê-lo? Por meio da “medicina 
da misericórdia, mais do que da severidade”; a Igreja vai ao encontro “das neces-
sidades de hoje, mostrando a validade da sua doutrina, mais do que a condena-
ção”. Para João XXIII, a Igreja “quer mostrar-se mãe amorosa de todos, benigna, 
paciente, cheia de misericórdia e de bondade para com os filhos dela separados”. 
Este é o estilo materno do Vaticano II que modifica o estilo inquisitório de Trento 
e do Vaticano I. Para fazê-lo, a Igreja deseja recuperar a própria catolicidade, va-
lorizando a unidade dos católicos entre si, a unidade com os “cristãos separados” e 
a unidade com aqueles que “seguem religiões ainda não-cristãs”. Assim fazendo, 
o papa traça a agenda do Concílio e a especifica no crescimento da catolicidade 
interna e externa. Se Trento e o Vaticano I quiseram dividir com base na doutrina, 
o Vaticano II haveria de reunir todos mediante a humanidade da Igreja, alçada a 
estilo identificador. 

No discurso de encerramento, Paulo VI exprime já desde o primeiro parágrafo 
o sentido profundo do Concílio recém-concluído. Pode ser sintetizado na “confian-
ça no homem” e no “diálogo com o mundo”. São palavras de ordem muito distintas 
daquelas dos concílios anteriores. O Vaticano II “esteve vivamente interessado no 
estudo do mundo moderno” para mostrar-lhe “a caridade”. Apesar de ter acertado 
as contas com o humanismo secular, o Concílio não procurou o conflito, a luta, 
nem emitiu nenhum “anátema”. Pelo contrário, “uma simpatia imensa o permeou”; 
“uma corrente de afeto e de admiração foi derramada do Concílio sobre o mundo 
humano moderno”. “Em vez de diagnósticos deprimentes, remédios encorajadores; 
em vez de presságios funestos, mensagens de confiança partiram do Concílio para 
o mundo contemporâneo”. O estilo próprio do Vaticano II é claramente realçado e, 
indiretamente, distanciado daqueles dos concílios que o precederam. 

38Publicados, por exemplo, no volume Tutti i documenti del Concilio (Milão; Roma: 
Massimo; UCIIM, 198814), respectivamente pp. xi-xxi e xxiii-xxxii.



29

A teologia evangélica deve familiarizar-se com a conversão estilística da Igreja 
pós-conciliar. Roma hoje não fala mais a linguagem áspera, pontiaguda, dogmática, 
afiada de Trento e do Vaticano I. Fala um idioma sinuoso, envolvente, inclusivo, 
amigável, materno, não mais aridamente jurídico, mas dinamicamente sacramental. 
Dilatou a capacidade englobante da escuta aparente e do diálogo indefinido, sem 
para isso operar uma cisão teologicamente definitiva com o passado. Se antes afas-
tava os dissidentes, hoje deseja acolher-lhes o aspecto positivo para o reconfigurar 
na síntese católica. Se antes silenciava os não-católicos, hoje os considera, em certa 
medida, mais além, dispondo-se a valorizá-los ao abrir a própria síntese. Se, por 
um tempo, anatemizava os hereges, hoje os considera almas em busca de algo cujos 
tormentos refletem igualmente uma verdade parcial que se deve tornar “católica”. 

O catolicismo mudou de estilo, e tal mudança deve ser levada em conta por 
aqueles que interagem com o universo católico. Quem não compreende a gra-
mática do estilo católico pode assim sofrer uma fascinação imediata e constatar 
que, de fato, tudo mudou, e nada é como antes. Este encanto apanha quem não 
compreende o que se passou no Vaticano II. Todavia, como sugerido na seção 
anterior, a trajetória histórica do catolicismo moderno historicizou Trento, mas 
não o declarou oficialmente superado. O Vaticano II não pagou nenhum preço 
teológico para mudar de estilo: nenhum repúdio, nenhuma autocrítica, nenhum 
reconhecimento de pecado. O “estilo novo” desenvolveu o velho para relançar a 
nova projeção da Igreja no intricado e inevitável confronto com o mundo. Para 
utilizar uma expressão cara a Bento XVI, o que se passou no Vaticano II foi uma 
operação de “reforma na continuidade”.39 Não se trata mais de interagir com o 
mundo para dominá-lo do alto, mas de abraçá-lo do lado. O catolicismo não 
desce do degrau das prerrogativas absolutistas acumuladas ao longo dos séculos, 
mas se dobra para condescender ao mundo e parecer-se ao nível dele. O estilo 
é o instrumento empregado para atingir este objetivo, sem, contudo, repudiar a 
própria autocompreensão moldada por Trento e pelo Vaticano I. 	

3. A arquitetura abrangente

O Concílio produziu uma quantidade considerável de documentos. Longe de se-
rem um aglomerado de textos díspares, eles constituem um corpus que reflete uma 

39Bento XVI, “Discorso alla curia romana” (22 de dezembro de 2005), in Insegna-
menti di Benedetto XVI, vol. 1 (Cidade do Vaticano: LEV, 2006). 



30

coerência própria e que responde a uma visão de conjunto. Certamente, não se 
trata de uma unidade plana e repetitiva, mas de uma unidade católica, repleta de 
tensões e de polaridades que o Concílio soube manter unidas, inserindo-as numa 
estrutura teológica capaz de suportá-las. 

É dito, com razão, que o Vaticano II foi um Concílio eclesiológico. A Igreja 
Católica refletiu, antes de tudo, acerca de si mesma para atualizar a sua auto-nar-
rativa e a sua missão no mundo moderno, para além da rigidez herdada de Trento 
e do Vaticano I. No seio desta reflexão eclesiológica renovada cujo centro propul-
sor é a Lumen gentium, segundo Karl Rahner, o Concílio amadureceu uma com-
preensão atualizada da própria igreja, ad intra (a liturgia, a revelação, os leigos), e 
uma exposição atualizada da missão externa, ad extra (o ecumenismo, as relações 
com os judeus, a missão, o mundo moderno e a dignidade humana).40 O “dentro” 
e o “fora” são duas faces da mesma moeda. Adotando uma metáfora lacustre, há 
quem tenha imaginado o corpus do Concílio como uma bacia hídrica em que “a 
constituição sobre a igreja (Lumen gentium) pode ser comparada a um lago com 
dois afluentes e dois emissários: os primeiros são dados da Revelação (constitui-
ção Dei verbum) e da liturgia (constituição Sacrosanctum concilium); os segundos 
são a relação com o mundo contemporâneo (constituição pastoral Gaudium et 
spes) e a atividade missionária (decreto Ad gentes)”.41

No centro do Concílio, encontra-se a Igreja, que reflete “a luz dos povos” e 
que se faz missionária “aos povos” no mundo moderno. É interessante notar como 
a contribuição de todos os principais movimentos inspiradores que precederam 
e acompanharam o Vaticano II tenha sido reconhecida, cada qual com um docu-
mento específico. O movimento litúrgico viu reconhecida a primazia da liturgia 
em Sacrosanctum concilium. O movimento bíblico se viu correspondido na nova 
ênfase sobre a Palavra de Deus de Dei verbum. O movimento ecumênico teve, 
no decreto Unitatis redintegratio, o impulso para a participação católica no ecu-
menismo. O movimento missionário se viu revitalizado com o decreto Ad gentes. 
A reflexão sobre o “mistério” da igreja enquanto corpo místico, ao qual deu voz a 
encíclica Mystici corporis Christi de Pio XII, em 1943, encontrou em Lumen gen-

40Citado por Faggioli, Interpretare il Vaticano II, p. 128.
41F. Lambiasi, “La fioritura del Vaticano II. Le radici e i frutti del Concilio”, Parola 

e Tempo 11 (2012), p. 25.



31

tium o seu enriquecimento adicional e o seu palco eclesiológico. O envolvimento 
social da reconstrução do pós-guerra achou em Gaudium et spes uma plataforma 
para classificar, em sentido católico, a presença da Igreja na sociedade. Em suma, é 
como se o Concílio tivesse coligido e unido de modo católico as ideias, os anseios, 
as expectativas, os ímpetos dos movimentos que sopravam dentro da Igreja nas 
décadas anteriores. O Vaticano II fez amadurecer as sementes espalhadas pelos 
movimentos e as inseriu na vida da Igreja, dando-lhes uma organicidade teológi-
ca e colocando-as a serviço da revitalização católica do século XX.

Para a teologia evangélica, isto significa que a leitura do Concílio não poderá 
ser fragmentada e atomística, mas deverá ter em mente a orientação eclesiológica 
abrangente, com critérios hermenêuticos suficientemente unitários que saibam es-
pecificar o cerne das questões. O catolicismo continua a ser um sistema que requer 
ser tratado como tal.42 Cada constituição do Concílio está teologicamente ligada 
às demais, podendo e devendo ser lida à luz do todo. A autocompreensão da Igre-
ja rege o ecumenismo, a liturgia, a teologia da Palavra, a mariologia, a liberdade 
religiosa etc. Convém esforçar-se para conseguir ver nas entrelinhas a eclesiologia 
católica que informa e molda as direções indicadas pelo Concílio. Não existe um 
ecumenismo católico que seja eclesiologicamente “leve”, sacramentalmente de bai-
xo perfil, mariologicamente livre e institucionalmente reformável. O Vaticano II 
nos recorda que a Igreja Católica se adapta a todos e deles se aproxima, mas não dá 
descontos eclesiológicos a si mesma e, muito menos, aos demais. 

4. A catolicidade estendida43

Logo em seguida à conclusão do Concílio, o teólogo protestante italiano Vittorio 
Subilia publicaria um livro em que eram examinados os documentos aprovados 
e em que se propunha uma interpretação abrangente do catolicismo que surgiu 

42Ver as penetrantes observações de P. Bolognesi, “Catholicisme romain et protes-
tantisme évangélique: réconciliation, mais sous quelles conditions?”, La revue réformée 
63.4 (2012), N. 263, pp. 27-46. 

43Nesta sessão, retomo parte do meu artigo “Das katholische Einheitsverstädnis und 
die evangelische Alternative”, Bibel und Gemeinde 3 (2004), pp. 23-31; trad. ingl.: “Roman 
Catholicism and the Evangelical Alternative”, Foundations 57 (Spring 2007), pp. 16-
21; trad. esp.: Evangélicos y católicos: comparten un futuro común? El desafío del catolicismo 
romano para la fe evangélica (Barcelona: Centro Evangélico de Estudios Bíblicos, 2008).



32

a partir do Concílio. O título desse livro, La nuova cattolicità del cattolicesimo [A 
nova catolicidade do catolicismo],44 sintetiza bem a análise que se concentra na 
chave de leitura da catolicidade. A catolicidade do catolicismo é a capacidade de 
englobar ideias divergentes, valores distintos, movimentos heterogêneos, fermen-
tos ainda em contraposição entre si, integrando-os ao seio de um sistema de refe-
rência unitário, justamente o católico.45 Se a fé evangélica escolhe (sola Scriptura, 
solus Christus, sola gratia, sola fide), o catolicismo adiciona (Escrituras e tradição, 
Cristo e igreja, graça e méritos, fé e obras); se a fé evangélica se exprime com “sim, 
sim” e “não, não” (segundo a expressão de 2Coríntios 1.17-18), a católica opta pelo 
“sim” e o “não” ao mesmo tempo. O catolicismo possui, na verdade, uma platafor-
ma de pensamento tão ampla a ponto de conter tudo, uma tese e sua antítese, uma 
afirmação e a outra, um elemento e outro. 

Na visão católica do mundo que o Concílio corroborou numa estrutura 
renovada, mas consolidada, a natureza vem conjugada à graça, as Escrituras à 
tradição, Cristo à igreja, a graça aos sacramentos, a fé às obras, a vida cristã à 
religião popular, a piedade evangélica ao folclore pagão, a filosofia especulativa às 
crendices supersticiosas, o centralismo eclesiástico ao universalismo católico. Em 
resumo, obstinadamente et-et, e-e, uma coisa e outra. Não há escolhas límpidas, 
nítidas, exclusivas ou inspiradas por uma integridade de pensamento capaz de 
escolher de modo coerente. Pelo contrário, a capacidade receptora católica torna 
o catolicismo um sistema sempre aberto a novas integrações, em vista da progres-
siva expansão do próprio sistema. 

O critério teológico de fundo do catolicismo não é a pureza evangélica ou 
a autenticidade cristã, mas a integração do particular num horizonte universal a 
serviço da instituição que detém as rédeas de todo o esquema. O único “não” que 
o catolicismo sabe dizer diz respeito ao que ameaça o seu projeto, desejoso de 
reconduzir o múltiplo ao uno da Igreja Católica. Quando este pilar não é ques-
tionado, tudo pode ser integrado e catolicizado. As capacidades de integração do 

44V. Subilia, La nuova cattolicità del cattolicesimo (Turim: Claudiana, 1967).
45Insuperável abordagem da catolicidade, no sentido católico, é A. Dulles, The 

Catholicity of the Church (Oxford: Clarendon Press, 1985). Cf. também o fascículo “La 
Chiesa Cattolica” da revista Communio 234 (2012), que contém muitos artigos sobre as 
diversas dimensões da catolicidade.



33

catolicismo, os seus recursos de absorção, são deveras extraordinários. Por isso, é 
necessário ter ciência do sistema do catolicismo e analisar a realidade do catoli-
cismo segundo uma abordagem sistêmica. 

De acordo com as intenções expressas por João XIII no discurso de aber-
tura, a catolicidade do Concílio se dirige, em particular, aos cristãos não-católi-
cos, e é óbvio que assim o seja. Não existe, de fato, um contexto melhor do que 
a cristandade inteira para favorecer a universalidade do catolicismo romano. O 
ecumenismo, portanto, é um laboratório privilegiado da catolicidade, um terreno 
particularmente fértil para tal projeto. 

A propósito do ecumenismo católico, é preciso registrar um dado significati-
vo. Antes do Concílio Vaticano II, os cristãos não-católicos, e em especial os pro-
testantes, eram considerados como “hereges”. As excomunhões e os “anátemas” 
pronunciados pelo Concílio de Trento nos confrontos com os protestantes fize-
ram mesmo que a Reforma protestante fosse considerada na categoria de heresia e 
que os evangélicos fossem taxados com o nome de hereges. Nos países de maioria 
católica, esta designação condicionou pesadamente o testemunho evangélico e, 
muitas vezes, alimentou fortes discriminações nos confrontos com os evangélicos. 
Em relação a este epíteto, o Vaticano II introduziu uma novidade substancial na 
visão que o catolicismo tem dos outros cristãos. Nos textos do Concílio, eles não 
são mais definidos hereges, mas, sim, “irmãos separados” (Unitatis redintegratio 
3). São reconhecidos como irmãos, ainda que permaneça a “separação” derivada 
do fato de que os outros cristãos não se colocam na Igreja Católica, que detém a 
plenitude dos meios da graça divina. De qualquer maneira, trata-se de “irmãos” e, 
da heresia à fraternidade, o passo é notável. Igualmente, o estilo das atitudes nos 
confrontos com cristãos não-católicos mudou radicalmente após o Concílio: não 
mais aversão, mas simpatia; não mais distância, mas aproximação.46 No ímpeto 
do Vaticano II, a Igreja Católica entrou integralmente no movimento ecumênico, 
tornando-se uma das entidades mais enérgicas e ativas. Nos últimos anos, aliás, 
registrou-se mais um passo adiante. Na encíclica sobre o ecumenismo Ut unum 
sint, de 1995, João Paulo II define os cristãos não-católicos como “irmãos reen-
contrados”, demonstrando o fato de que o elemento da separação que subsiste 

46Para aprofundamento sobre Unitatis redintegratio, cf. L. Sartori, L’unità dei cris-
tiani. Commento al decreto conciliare sull’ecumenismo (Pádua: Messaggero, 1992).



34

não deve lançar sombra na dimensão da redescoberta que caracteriza as novas 
relações entre católicos e não-católicos. A catolicidade se tornou a gramática do 
ecumenismo católico.47

Hereges, irmãos separados, irmãos reencontrados: três etapas que assinalam 
uma inversão de tendência surpreendente que não pode passar batida. Eviden-
temente, deve-se compreender a nova configuração ecumênica à luz da estrutura 
mais ampla da catolicidade. Os impulsos para uma realização mais plena da cato-
licidade devem encontrar a solução na tentativa de integrar, antes de tudo, a cris-
tandade ao catolicismo. Todas as formas históricas e confessionais da cristandade 
podem ser reconduzidas para o interior do sistema católico, e é este um terreno 
sensível do envolvimento católico contemporâneo. Os custos desta catolicidade 
são, naturalmente, altos para a teologia evangélica. Na verdade, a dimensão da 
comunhão com Roma e da submissão a Roma são aspectos inseparáveis e in-
dissolúveis da visão ecumênica do catolicismo. Não existe um sem o outro. Não 
se pode estar cum Petro, senão sub Petro. Não por acaso, trata-se ainda assim de 
catolicismo, mas de catolicismo que é e permanece visceralmente romano, papal, 
mariano, vaticano. As aberturas ecumênicas do catolicismo são, portanto, finali-
zadas na catolicização da cristandade inteira. É o sistema católico que a demanda 
e é o sistema católico que tem os recursos para realizá-la. 

O discurso sobre o ecumenismo católico poderia ser estendido também à re-
lação com as outras religiões — obviamente, com os devidos ajustes. Na verdade, 
a tradição católica consolidada ao longo dos séculos consagrara-se pelo princípio 
segundo o qual extra ecclesiam nulla salus, fora da igreja não há salvação. De acordo 
com uma interpretação rígida do dito de Cipriano que foi imposta na igreja me-
dieval, a pertença à Igreja Católica era a condição determinante para a salvação. É 
claro que os seguidores de outras religiões ficavam excluídos da possibilidade de 
ser salvos, pelo fato de estarem fora da instituição romana. Aqui também convém 
sublinhar a profunda transformação que ocorreu com o Vaticano II. Nos textos 
conciliares, deveras, os seguidores das religiões não-cristãs mudaram de status, 
assim como as religiões não-cristãs passaram a ser vistas sob uma nova luz. As 
pessoas adeptas de outras religiões, por mais estranhas ao cristianismo, não são 

47G. Bruni, Grammatica dell ’ecumenismo. Verso uma nuova immagine di chiesa e di 
uomo (Assis: Cittadella, 2005). 



35

consideradas estranhas em relação a Cristo. São, pelo contrário, de algum modo 
ligadas a Cristo (Lumen gentium 16), quer queiram ou não, quer saibam ou não. 
Caso se considere o fato de que, ainda segundo o Concílio, os católicos gozam de 
uma relação privilegiada com Cristo, sendo “incorporados” a ele (Lumen gentium 
11.14.31), o catolicismo é visto como a conclusão, o cumprimento das aspirações 
presentes nas religiões não-cristãs. A Igreja Católica “subsistit in” Cristo (Lumen 
gentium 8),48 mas a graça de Deus já está presente na natureza das religiões, e a 
igreja, por suas prerrogativas especiais, é o lugar onde elas podem ser elevadas à 
sua concretização. Mais uma vez, o universalismo da salvação vem conjugado ao 
particularismo da igreja.49 Fica claro que a catolicidade do catolicismo transcende 
os confins um tanto estreitos da cristandade e se volta ao mundo das religiões, 
propondo a Igreja Católica como o lugar onde as legítimas reivindicações das 
religiões encontram a sua realização. A cristandade, as religiões, a cultura, a socie-
dade, o mundo inteiro: eis as fronteiras da catolicidade do catolicismo. 

Os exemplos poderiam ser ainda mais numerosos. De fato, no catolicismo, 
vê-se uma ambiguidade básica entre a afirmação simultânea do “sim” e do “não” 
ao evangelho, que passam a ser inseridos no interior do sistema. Isto determina a 
coexistência de motivos bíblicos e de motivos não-bíblicos. Como disse o grande 
pregador galês do século passado, Martyn Lloyd-Jones, no catolicismo, “não se 
verifica tanto uma negação da verdade quanto um acréscimo à verdade que se tor-
na, de fato, um afastamento desta”.50 O sistema assim concebido fica em contínua 
oscilação, em contínuo desenvolvimento. Ele está em contínua expansão porque 
não é controlado por um “sim” ou um “não” que funcionem como critérios vincu-
lativos, mas por um “sim” e um “não” simultâneos que abrem espaços enormes, à 
custa, porém, da integridade bíblica. 

48A. Maffeis, “Il dibattito sul significato della formula ‘subsistit in’ (LG 8) tra esegesi 
testuale e interpretazione teologica”, Teologia 38 (2013), pp. 26-58. 

49Neste complexo debate, orienta a compreensão da teologia católica sobre o argu-
mento o volume de P. Selvadagi, Teologia, Religioni, Dialogo (Roma: Lateran University 
Press, 2009). Por vezes, o magistério teve de intervir para sublinhar a diferença entre a 
catolicidade romana e um mero universalismo pluralístico. É o caso da declaração Domi-
nus Iesus, de 2000, concernente à “unicidade e universalidade salvífica de Jesus Cristo e da 
igreja”, que recalibrou a tensão no sentido romano da catolicidade.

50M. Lloyd-Jones, Roman Catholicism (Londres: Evangelical Press, s.d.), p. 3. 



36

IV. Conclusão: o “sim” e o “não” ao evangelho

Depois deste longo passeio, que registrou o entrelaçamento entre catolicismo e 
evangelicalismo no cenário contemporâneo, elencou leituras evangélicas do Vati-
cano II e sugeriu pistas para orientar-se no legado do Concílio, chegou a hora de 
tirar algumas conclusões.51 Para fazê-lo, pode-se remeter a um texto bíblico que 
ajuda a ver a diferença entre catolicismo e fé evangélica, diferença esta reduzida 
aos seus termos mais radicais. Uma passagem bíblica de 2 Coríntios permite cap-
tar o que realmente está em jogo. Segue o trecho:

	 Pois nosso motivo de orgulho é este: o testemunho da nossa consciência de 
que temos vivido no mundo, principalmente em relação a vós, em santidade e 
sinceridade que vêm de Deus, não em sabedoria carnal, mas na graça de Deus... 
E, confiante nisso, quis primeiro visitar-vos, para que recebêsseis o segundo be-
nefício de visitá-los enquanto ia para a Macedônia, e de lá voltar até vós, e por 
vosso intermédio ser encaminhado à Judeia. Será que, ao decidir isso, usei de 
leviandade? Ou será que, ao decidir algo, faço-o como homem, para que haja 
de minha parte tanto um sim quanto um não? Mas, assim como Deus é fiel, a 
nossa palavra em relação a vós não é um sim e um não, pois Jesus Cristo, o Filho 
de Deus, que entre vós foi pregado... não foi um sim e um não; mas nele sempre 
houve sim. Pois, tantas quantas forem as promessas de Deus, nele está o sim. 
Portanto, também é por meio dele que o amém é dado para a glória de Deus por 
nosso intermédio (2 Coríntios 1.12-20).

O contexto do trecho lido pode ser resumido assim: no decorrer do exercício 
do serviço de Paulo, verificou-se uma mudança de planos no itinerário apostó-
lico. As razões deste replanejamento seriam explicadas mais à frente na carta 
(cf. 1.23—2.4). De qualquer forma, sabe-se que a alteração suscitara uma série 
de perplexidades no seio da igreja de Corinto. Nesta passagem, Paulo encara os 
críticos que ficaram revoltados com ele pela suposta leviandade no planejamento 
dos deslocamentos relativos à missão dele. 

Ora, a questão da mudança de itinerário é a ocasião que Paulo utiliza para 
confrontar um assunto mais básico. Paulo parece estar ciente do fato de que as 

51Ver também o documento da Aliança Evangélica Italiana, “Orientamenti evange-
lici per pensare il cattolicesimo”, Ideaitalia 3:5 (setembro de 1999). 



37

críticas não visam simplesmente a questionar a sua capacidade de programar a 
sua atividade, mas têm um objetivo muito mais alto: minar nas bases o serviço 
apostólico, desacreditar a sua pregação, negar a autoridade apostólica de Paulo. 
Não está tanto em jogo o programa apostólico quanto a mensagem apostólica, 
não tanto as etapas da viagem de Paulo quanto a pregação do evangelho de Paulo. 
A situação é muito mais séria do que uma mudança na agenda do apóstolo, e 
o discurso de Paulo enfrenta as verdadeiras questões subjacentes às críticas. Às 
acusações de instabilidade e de irresponsabilidade, Paulo responde invocando os 
traços distintivos da sua pregação do evangelho: “a nossa palavra em relação a vós 
não é um sim e um não”, diz ele no v. 18. A mensagem não foi ambígua e contra-
ditória, como as acusações parecem levar a crer. Em seguida, Paulo dá um passo a 
mais ao reivindicar a linearidade do anúncio do evangelho e o seu enraizamento 
nas promessas de Deus cumpridas em Cristo. A mensagem foi coerente, na me-
dida em que, diz ele no v. 19, “o Filho de Deus, que entre vós foi pregado... não 
foi um sim e um não; mas nele sempre houve sim”. A pregação não foi um “sim” e 
um “não” porque o próprio Cristo é o “sim” às promessas de Deus. Neste sentido, 
a pregação apostólica foi “o amém ... para a glória de Deus”, o “sim” obediente da 
fé ao “sim” das promessas realizadas em Cristo.

Pois bem, o que este texto tem a dizer sobre o catolicismo? Tomando em-
prestada a linguagem de 2 Coríntios, pode-se dizer que o catolicismo é a religião 
do “sim” e “não” à verdade de Deus, simultaneamente, da coexistência da afirma-
ção e da negação da mensagem bíblica, da coabitação da adesão e da rejeição à 
Palavra de Deus. Não se pode dizer que, no catolicismo, o “sim” falte por com-
pleto; o problema é que não se trata de um “sim, sim”, mas de um “sim e não” ao 
mesmo tempo. O “sim” vem justaposto ao “não”, de modo a produzir um efeito de 
anulação do “sim”; não é nem “sim” nem “não”, é “sim” e “não” ao mesmo tempo.

De que modo isto se verifica? Por exemplo, a Cristo se diz “sim”, mas tam-
bém “não”, porque, na visão católica, as prerrogativas da igreja acabam por usurpar 
o que compete exclusivamente a Jesus Cristo enquanto Senhor e Salvador. À 
graça se diz “sim”, mas também “não”, na medida em que, para o catolicismo, a 
natureza tem em si mesma a capacidade de reerguer-se, não obstante o pecado. À 
fé se diz “sim”, mas também “não”, pois, segundo o catolicismo, há a necessidade 
de alcançar a graça de Deus através do sistema sacramental da igreja, sem que a 
fé seja suficiente por si só. À Palavra de Deus se diz “sim”, mas também “não”, na 



38

medida em que, às Escrituras, acoplam-se a tradição da Igreja e o magistério, que 
acabam por refrear a Bíblia no controle eclesiástico. Ao culto rendido a Deus se 
diz “sim”, mas também “não”, porque se incentiva a veneração de Maria e de um 
universo de outras figuras que desviam do culto ao único Deus verdadeiro. 

Esta teologia do “sim” e “não” foi dogmatizada em Trento, absolutizada com 
o Vaticano I e atualizada no Vaticano II. O percurso secular viu o contínuo con-
solidar-se da catolicidade romana. A catolicidade bíblica, entretanto, não está na 
dialética do “sim” e “não” gerida por uma instituição eclesiástica, mas na decisão 
de reconhecer, aderir e servir ao “sim” total ao evangelho. Apesar de todas as suas 
boas intenções de renovação, o Concílio tornou ainda mais elástica, extensa e aco-
lhedora a plataforma da catolicidade do catolicismo, sem encarar a questão mais 
básica: o “sim” ao evangelho deve ser um “sim” completo; do contrário, é um “não”. 

Publicado originalmente no fascículo “Il Vaticano II in ottica evangélica” de 
Studi di teologia 25.2 (2013), N. 50, pp. 97-125. Tradução: Djair Dias Filho.

Nascido em Mântua, na Lombardia, graduou-se em 
história na Universidade de Bolonha, fez seus estudos 
teológicos na Faculdade Teológica Evangélica do País 
de Gales e doutorou-se em teologia no King’s College de 
Londres. Frequentou o curso de aperfeiçoamento em 
bioética na Universidade de Pádua. Foi pastor de uma 
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde então, 
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma. É 
professor de teologia histórica no IFED de Pádua (1997- ), 
editor-chefe da revista Studi di teologia (2003- ) e diretor 
do Centro de estudos de ética e bioética do IFED, bem 
como da Reformanda Initiative. Entre os seus livros, 
estão Evangelical Theological Perspectives on Post-
Vatican II Roman Catholicism (2003), Il papato (2015), 
Quale unità? L’ecumenismo in discussione (2016), Maria. 
Una guida evangelica (2017). Com Pietro Bolognesi 
e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di teologia 
evangelica (2007, reimpr. 2013). Sua obra mais recente 
é Same Words, Different Worlds: Do Roman Catholics 
and Evangelicals Believe the Same Gospel? (2021), a ser 
publicada em português por Edições Vida Nova, em 
2022. Mora em Roma com a sua esposa e dois filhos.

Sobre o autor

Leonardo De Chirico


