
Teologia Brasileira
Nº 92 | 2022 ISSN 2238-0388

1.  O Concílio Vaticano II em perspectiva evangélica	 4
     Leonardo De Chirico

2.  Localizando a santidade na dogmática:  
     a necessidade de uma metafísica e uma crítica 
     à matriz evangélica	 39
     Rafael N. Bello

3.  Escolasticismo Reformado: ascensão, declínio 
     e suas características	 51
     Francisco das Chagas Nascimento Sousa Tourinho

4.  Vocação para o ministério pastoral	 71
    Bedamloa P. Cubala

Lançamentos	 81



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Eliel Vieira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!

Neste ano comemoram-se 60 anos do início do 
Vaticano II, uma série de conferências realizadas entre 1962 e 
1965 consideradas o grande evento que redefiniu a agenda ca-
tólica no século XX. Nesta edição, Leonardo De Chirico dis-
cute esse acontecimento à luz da perspectiva evangélica apre-
sentando diversos teólogos que se aventuraram no exercício de 
avaliar teologicamente os textos do Concílio.

Quase sempre a doutrina da santificação é apresentada 
meramente como uma espécie de pureza moral. Muitos a va-
loram como uma forma de separação do mundo. Rafael Bello 
nos entrega um texto que localiza a santidade na dogmática. 
Sabemos o que é ser santo dentro do contexto canônico.

Francisco das Chagas, em seu artigo, trata da relação en-
tre calvinismo e escolasticismo. O autor demonstra o motivo 
pelo qual a teologia escolástica é importante para a teologia 
reformada atualmente.

Por fim, publicamos um texto de Bedamloa Cubala que 
reflete sobre a sagrada vocação para o ministério pastoral. O 
autor nos lembra de que a vida ministerial não é simplesmen-
te uma profissão. Há uma confirmação interna que parte do 
próprio coração da pessoa e também uma confirmação externa 

testemunhada na vida da igreja pelo vocacio-
nado.

No vídeo desta edição, disponibilizamos 
uma palestra de G.K. Beale apresentada duran-
te o 9º Congresso de Teologia Vida Nova. Beale 
apresenta uma bela exegese de Mateus 2.15, 

explicando o uso de Oseias 11.1 na passagem.
Boa leitura!

https://www.youtube.com/watch?v=BJf5wkMenns
https://www.youtube.com/watch?v=BJf5wkMenns


4

O Concílio Vaticano II em  
perspectiva evangélica

Leonardo De Chirico 

Existem tarefas que podem ser postergadas no tempo, mas que não podem 
ser evitadas ao infinito. Cedo ou tarde, exigem ser executadas, sob pena 
de fracasso. Existem responsabilidades que podem ser procrastinadas até 

tempos melhores, mas não adiadas continuamente. Cedo ou tarde, é preciso to-
mar para si o encargo de enfrentá-las, sob o risco de estagnação na inação. Em 
certo sentido, a teologia evangélica se encontra em situação parecida em relação 
ao Concílio Vaticano II (1962-1965). A uma distância de cinquenta anos, a in-
terpretação teológica do Vaticano II ainda é uma tarefa que não foi executada 
seriamente, uma responsabilidade que não foi assumida pela teologia evangélica. 
O Vaticano II foi substancialmente negligenciado, visto de modo apressado ou 
tratado com grande superficialidade. 

No nosso tempo favorável ao diálogo, muitos evangélicos em diferentes or-
ganismos institucionais (de igrejas, de movimentos etc.) lançaram-se em iniciati-
vas de confronto teológico com o catolicismo. Ao norte e ao sul do mundo, então, 
constatam-se comprometedoras declarações de evangélicos que tomam posição 
acerca da “renovação” dentro da Igreja Católica ou que difundem entendimentos 



5

do catolicismo com base em uma radical diferença em relação à estrutura pós-tri-
dentina. “O catolicismo mudou”: esta é a síntese. 

O problema é que muitas destas iniciativas evangélicas são viciadas por uma 
deficiência de base. Pretendem confrontar-se com o catolicismo sem ter feito o es-
forço de entender o Vaticano II. Exprimem uma avaliação do catolicismo que não 
foi filtrada pela análise teológica do Vaticano II. Chegam até a “pontificar” sobre 
o catolicismo contemporâneo sem ter feito a lição sobre o Concílio. O resultado 
é que, com muita frequência, os evangélicos chegam ao confronto com Roma em 
jejum e acabam por comer quase tudo o que veem pela frente, sem ter as enzimas 
necessárias para metabolizar o diálogo. A tarefa ignorada dá a ilusão de poder ser 
postergada, mas o preço de tal negligência corre o risco de ser muito salgado. 

Confrontar-se com o Vaticano II é uma exigência que não pode ser adiada. 
Quem deseja entender o universo católico romano contemporâneo precisa passar 
necessariamente pelo Concílio Vaticano II. Trata-se de uma passagem obrigatória 
que não admite atalhos ou rotas alternativas. Isto não significa, necessariamente, 
fechar-se no Concílio, na medida em que o catolicismo é uma religião histórica e 
viva que precede e sucede ao Vaticano II — em suma, ultrapassa-o. Em todo caso, 
lidar com ele, avaliar os seus documentos e o seu “espírito”, fazer a relação entre 
o que o catolicismo foi antes do Concílio e o que teria se tornado em seguida, é 
um ato de responsabilidade teológica para quem quer que deseje desembaraçar-se 
nas dinâmicas religiosas do mundo contemporâneo. O Vaticano II é, portanto, 
um meio imprescindível para tentar se orientar, sem se perder ou sem decair em 
entendimentos precipitados ou excessivamente parciais, no universo católico e, 
através deste, no cenário religioso e ecumênico atual. 

Para qualquer pessoa, o risco de contentar-se com leituras descuidadas do 
catolicismo contemporâneo é elevado, ainda que não faltem os instrumentos úteis 
para penetrá-lo teologicamente.1

Para os evangélicos, em particular, isto tem como custo serem esmagados, 
mais ou menos conscientemente, com o abraço do catolicismo atual, que trans-
formou os “hereges” de um tempo nos “irmãos separados” do pós-Concílio. A 

1Em 1997, a nossa revista publicou o importante fascículo Pensare il cattolicesimo, 
Studi di teologia NS 8.2 (1997), n. 18, ao qual remetemos para uma orientação sólida 
sobre o tema. 



6

sedução nos confrontos dos evangélicos, a partir do Concílio, começou com o 
catolicismo missionário e combativo sobre os valores “inegociáveis” de João Paulo 
II, passando pelo catolicismo “ortodoxo” e “agostiniano” de Bento XVI e aumen-
tando a sua força atrativa com o catolicismo amigável e “espiritual” do papa Fran-
cisco. Os evangélicos ficaram sem rumo diante de tais movimentos, em certa me-
dida impensáveis numa época pré-conciliar. Enfim, se não partirmos do Vaticano 
II, não compreenderemos nada do que ocorreu nos últimos cinquenta anos e nos 
condenaremos a ser enredados, talvez inconscientemente, pelo abraço vigoroso e 
envolvente do catolicismo romano. 

Vaticano II: a teologia evangélica posta à prova

É opinião já difundida que, no âmbito da cristandade contemporânea, as entida-
des que gozam de certa vitalidade e que têm um futuro, ao menos aparente, são o 
catolicismo romano e o evangelicalismo.2 Depois de terem por décadas apostado 
bastante atenção ao diálogo com as igrejas protestantes históricas, que hoje se  
arrastam e não dão sinais de retomada, cada vez mais expoentes da Igreja Católica 
estão se apercebendo que não podem mais dar-se ao luxo de ignorar ou subesti-
mar o confronto com o mundo multifacetado do evangelicalismo. Os evangélicos 
tornaram-se um interlocutor ecumênico “interessante”, a ponto de determinar 
um deslocamento do eixo de atenção da parte de Roma no confronto com eles. 
Em contrapartida, os evangélicos, historicamente tão abertos à unidade cristã 
que foram os “inventores” do ecumenismo moderno, com a formação da Alian-
ça Evangélica em Londres, em 1846,3 mas igualmente opostos ao catolicismo 
romano, por um lado, e ao liberalismo protestante, por outro lado, afastaram-se 
da sua marginalidade conflituosa nas últimas décadas e entraram em círculos ou-
trora impensáveis. Ao se tornarem uma realidade numericamente impressionante 
e globalmente difundida, abriram-se a diversas formas de “diálogo”, sem saber 
bem o que estivessem fazendo, além de não mostrar uma consciência teológica 

2T. P. Rausch (ed.), Catholics and Evangelicals: Do They Share a Common Future? 
(Nova Iorque: Paulist Press, 2000). 

3R. Rouse, I movimenti volontari: mutamenti nel clima ecumenico”, in R. Rouse 
e S. C. Neill (eds.), Storia del movimento ecumênico dal 1517 al 1948, vol. 2 (Bolonha: il 
Mulino, 1973), pp. 203-216. 



7

à altura da situação. O desejo justamente de refutar o estigma de “seita” os levou 
rapidamente a aceitar uma postura mais branda, menos abrasiva, fluida em muitas 
frentes. 

Isto se aplica, sobretudo, nos confrontos com o catolicismo romano. E, aqui, 
entra em jogo o Vaticano II, na medida em que o Concílio foi o evento que 
redefiniu a agenda católica no século XX e assinalou uma troca de marcha nas 
relações externas a ele. Redesenhando a abordagem católica nos confrontos com 
outras igrejas e movimentos cristãos, segundo o princípio da “fraternidade sepa-
rada”, o Vaticano II atenuou as asperezas do passado, marcado pela luta contra os 
“hereges”e tentou alinhavar relações espiritualmente amigáveis, pacíficas e até co-
laborativas. Este “aggiornamento” ou “atualização” do lado católico surpreendeu, 
em certa medida, os interlocutores evangélicos que, timidamente, dispuseram-se 
a participar da interlocução, estupefatos com a tal “novidade”, mas talvez despre-
parados para encarar tal desafio.4 

Depois de aprofundarmos os diferentes contextos nos quais se desenvolveu o 
interesse recíproco entre catolicismo e evangelicalismo a partir dos anos de 1960, 
avaliaremos as leituras do Vaticano II por parte de teólogos evangélicos que se 
aventuraram, em diversas funções e com diferentes níveis de aprofundamento, na 
tarefa de aferir os textos do Concílio, para, então, abrirmos uma série de reflexões 
que permitam uma leitura teologicamente consciente do Vaticano II, de uma 
perspectiva evangélica. 

I. Entrelaçamentos de mundos distantes

O quadro em movimento das relações globais entre catolicismo e evangelica-
lismo encontra, no Concílio Vaticano II, um ponto de inflexão fundamental, 
sendo oportuno prestar mais atenção ao novo contexto que ele abriu no mundo 
católico e que teve importantes paralelos no mundo evangélico, do Congresso 
Missionário em Berlim em diante. O debate relativo às complexas dinâmicas 
do mundo católico não pertence ao enfoque de interesse deste estudo. Aqui, 
a tentativa de aprofundamento dirá respeito à vertente do mundo evangélico: 
o modo como ele se articulou depois da Segunda Guerra e os pontos de in-

4Remeto ao meu artigo “Evangelicals and the Roman Catholic Church since Vati-
can II”, European Journal of Theology 10.1 (2001), pp. 25-35. 



8

tersecção registrados com o mundo católico. Abordaremos três âmbitos para 
mostrar a rede de contatos que, após o Concílio, desenvolveram-se com o mun-
do evangélico e que podem ser considerados a substância espiritual, cultural e 
institucional em que aconteceu e ainda acontece a compreensão do Vaticano II 
no mundo evangélico. 

1. O interesse pela missão

O Vaticano II foi celebrado num tempo em que o cristianismo não-católico 
estava se reorganizando, após a tragédia das duas guerras mundiais. Com o esta-
belecimento do Conselho Mundial de Igrejas (Amsterdam, 1948), o movimento 
ecumênico, expressão do protestantismo “histórico”, recobrara vigor, depois das 
origens no começo do século e ganhara uma plataforma comum para o futuro.5 À 
margem das igrejas históricas, nos primeiros anos da década de 1960, o mundo 
evangélico não havia ainda totalmente se recuperado do choque do pós-guerra 
e estava cerrando mais uma vez as próprias fileiras depois de esgotar-se com 
o sobressalto desencadeado pelo Fundamentalismo no começo do século. Em 
1951, a Aliança Evangélica retomara as próprias atividades, dispondo de um 
perfil mundial que a levaria a se transformar em organismo representativo em 
escala global nas décadas seguintes. Além disso, apareceu do outro lado do Oce-
ano Atlântico o ativismo que rodeava o emergente evangelista americano Billy 
Graham (1921-2018). 

Foi somente em 1966, com o Concílio Vaticano II já terminado havia um 
ano, que o Congresso de Berlim sobre a missão, por iniciativa de Graham, con-
tribuiu para a ressurgência do evangelicalismo como movimento suficientemen-
te dotado de uma fisionomia e projeção próprias. De Berlim em diante, seriam 
criadas as bases que tornariam possível o Congresso de Lausanne para a evange-
lização do mundo (1974), verdadeira plataforma de lançamento e referência in-
ternacional do movimento evangélico contemporâneo, cujos efeitos reverberaram 
e tiveram seus desdobramentos nos congressos de Manila-Lausanne II (1989) e 

5A. Maffeis, “Concilio Vaticano II, dialogo ecumenico, recezione”, in M. Vergottini 
(ed.), La Chiesa e il Vaticano II. Problemi di ermeneutica e recezione conciliare (Milão: Glos-
sa, 2005), pp. 305-330. 



9

Cidade do Cabo-Lausanne III (2010).6 A teologia evangélica foi significativa-
mente influenciada pelo “espírito” de Lausanne.7

Em Lausanne, na verdade, o impulso evangelístico e a força financeira ame-
ricana se reuniram sob a direção teológica de John Stott e com o apelo à “missão 
integral” apresentado pelo evangelicalismo emergente da América Latina (E. Padilla, 
S. Escobar), resultando na “teologia de Lausanne”. Ela reiterava as propostas clássi-
cas da Reforma (a autoridade das Escrituras e a justificação somente pela graça) e 
as dos Avivamentos (a necessidade da conversão pessoal) com a urgência da missão 
cristã de uma perspectiva holística. Não por acaso, apenas depois de Lausanne se 
deu o diálogo informal sobre a missão entre grupos de trabalho evangélicos e cató-
licos (1977-1984), sob a presidência de John Stott e Basil Meeking.8

Os últimos vinte e cinco anos de relações entre católicos e evangélicos po-
dem ser lidos pelo prisma que mostra um percurso paralelo sobre temas e sensi-
bilidades parecidas, conduzido em encontros e contatos cada vez mais frequentes. 
Em suma, pode-se entrelaçar as histórias do evangelicalismo contemporâneo e do 
catolicismo romano, por exemplo, pelo tema da missão. De maneira esquemática, 
pode-se simplificar o paralelismo histórico que continua em curso. 

Ao decreto Ad gentes do Vaticano II (1965) sobre a atividade missionária da 
igreja, seguiu-se a Declaração de Berlim (1966) sobre a missão, fruto de um con-
gresso missionário internacional patrocinado por Billy Graham e presidido por 
Carl Henry. Berlim é considerado o pai do Movimento de Lausanne. 

Ao Pacto de Lausanne (1974), seguiu-se a exortação apostólica Evangelii 
nuntiandi de Paulo VI, em 1975, dando então lugar ao já citado diálogo informal 

6Cf. P. Bolognesi, “Losanna, Patto di”, in Dizionario di teologia evangélica (DTE), ed. 
P. Bolognesi, L. de Chirico, A. Ferrari (Marchirolo (VA): EUN 2007), pp. 406-407. Os 
textos de Berlim (1966), Lausana (1974) e Manila (1989) estão contidos em P. Bolog-
nesi (ed.), Dichiarazoni evangeliche. Il movimento evangelicale 1966-1996 (Bologna: EDB, 
1997). O texto da Cidade do Cabo (2010) foi publicado no pequeno volume impegno di 
Città del Capo (2010) (Roma-Chietti: GBU, 2011). 

7G. Rizza, “Per una teologia evangelica della missione dopo Losanna III”, Studi di 
teologia NS 23.2 (2011), N. 46, pp. 158-180.

8J. Stott e B. Meeking, The Evangelical-Roman Catholic Dialogue on Mission 1977-
1984 (Grand Rapids; Exeter: Eerdmans; Paternoster, 1986). O texto também está dis-
ponível online: <http://www.prounione.urbe.it/dia-int/e-rc/doc/e_e-rc_ev-cath.html>.



10

Evangelical RomanCatholic dialogue on mission [Diálogo evangélico e católico-ro-
mano sobre missão] (1977-1994), que viu o envolvimento direto de John Stott. 

Ao Manifesto de Manila ou Lausanne II (1989), seguiu-se a encíclica Re-
demptoris missio de João Paulo II, em 1990. Também neste caso, o tema da missão 
no mundo contemporâneo foi o plano de fundo para a reflexão dos respectivos 
mundos de referência.

Por fim, ao Compromisso da Cidade do Cabo ou Lausanne III (2010), segui-
ram-se a constituição, por parte de Bento XVI, do Pontifício Conselho para a 
Promoção da Nova Evangelização (2010) e a convocação do Sínodo dos bispos 
sobre o mesmo tema (2012). Neste caso, a missão foi assumida como “nova evan-
gelização” do mundo ocidental, mas é evidente que a sensibilidade em que ela se 
alicerça é missionária. 

É como se os dois movimentos estivessem percorrendo caminhos ora paralelos, 
ora entrecruzados, concentrando-se sobre temas comuns da missão no mundo 
contemporâneo. Seria interessante estudar estes entrelaçamentos para estabelecer 
o nível de efetiva distância ou convergência teológica presentes nos documentos 
e nas dinâmicas missiológicas correspondentes. Em todo caso, convém registrar a 
constatação de que a atenção evangélica pareça estar concentrada na missiologia 
e que o interesse com relação ao catolicismo tenha sido mediado pela missão. A 
impressão é que, para além do uso de um vocabulário parecido (que orbita no 
universo da missão), resta ainda elaborar uma compreensão evangélica da missão 
católica. A proximidade das linguagens sobre a missão não significa, necessaria-
mente, convergência das teologias da missão. De todo modo, é a partir da missão 
que o evangelicalismo começou a receber e a enviar sinais de interesse, nas suas 
confrontações com o catolicismo. 

2. As guerras culturais

Há outra frente em que os dois mundos se encontraram, sobretudo em certos 
contextos geográfico-culturais do ocidente. Após a queda da ideologia totalitária 
do comunismo, que fazia contraponto àquela das democracias liberais, a secula-
rização das sociedades ocidentais progressivamente erodiu o patrimônio dos “va-
lores” religiosos que as impregnava. Paradoxalmente, tanto o catolicismo quanto 
o evangelicalismo do pós-guerra desenvolveram leituras ferrenhamente críticas 
da ideologia ateísta do comunismo, mas sem reduzir as distâncias siderais entre 



11

ambos. Em seguida à implosão do comunismo, o ocidente veio a conhecer a ace-
leração da secularização, e a esta altura começou-se a registrar as convergências 
entre as almas religiosamente “conservadoras” da sociedade, acuadas com o avan-
ço dos impulsos libertários da cultura contemporânea, em detrimento da ordem 
tradicional sobre temas da vida e da família. 

A controvérsia sobre a legalização do aborto por demanda foi emblemática 
desta aproximação entre as partes, em nome dos “valores cristãos”. O caso Roe 
vs. Wade de 1973, nos Estados Unidos, polarizou a frente “pró-vida”, guiada pelo 
pensamento católico tradicionalista e pelo evangélico, em relação ao pensamento 
“pró-escolha”, impulsionado pelo pensamento secularizado e pelos componen-
tes liberais do protestantismo, determinando um alinhamento transversal entre 
católicos e evangélicos. Diferentemente do que se passou nos confrontos com o 
comunismo, desta vez o inimigo comum da secularização realmente aproximou 
as duas áreas, desencadeando processos de reconhecimento recíproco e de desco-
berta mútua. O caso do aborto foi apenas o primeiro que viu a emergência das 
“guerras culturais” (culture wars) comuns no campo da ética social e da bioética. 
Do aborto, passou-se à eutanásia, depois à defesa do embrião, depois ao reconhe-
cimento das uniões homossexuais e, então, à preservação da família tradicional. 
Os dois mundos se descobriram alinhados por todos os lados na arena do debate 
público e, a partir desta convergência, deram início à interlocução de modo am-
plo, certamente sem precedentes no passado de ambos, marcado pela abrasividade 
recíproca. A batalha pela vida foi um terreno mais fecundo do que as questões 
doutrinárias, que, por sua vez, foram postas de lado, uma vez que toda a atenção 
se voltou para as controvérsias éticas e sociais. 

Neste clima cultural, nos Estados Unidos teve início um diálogo informal 
dirigido por Chuck Colson, do lado evangélico, e Richard Neuhaus, do lado 
católico. Em 1994, a iniciativa elaborou um documento intitulado Evangeli-
cals and catholics together [Evangélicos e católicos unidos],9 buscando passar da 

9A tradução italiana “Evangelici e cattolici insieme” foi publicado em apêndice ao 
pequeno volume de M. Introvigne, Aspettando la Pentecoste. Il quarto ecumenismo (Pádua: 
Ed. Messaggero, 1996). Além dele, os dois documentos seguintes: “Il dono della salvezza” 
(1997) e “La tua Parola è verità” (2002) também foram publicados em G. Cereti e J. F. 
Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teologico interconfessionale, 
vol. 8: Dialoghi locali 1995-2001 (Bolonha: EDB, 2007). A iniciativa “Evangelicals and 



12

convergência em assuntos éticos para a exploração de possíveis aproximações em 
temas espirituais e missionários. Uma certa superficialidade teológica, certamente 
animada por boa vontade e impulsionada por preocupações compreensíveis, levou 
os participantes a identificar uma substancial convergência doutrinária, a ponto 
de poderem trabalhar juntos não só na arena pública, mas também numa “missão 
comum” bem mais empenhada. É como se entraves teológicos fundamentais e 
cinco séculos de história tivessem sido cancelados, num passe de mágica, tendo 
em conta a secularização galopante e os seus riscos sentidos.

Em 1997, um segundo documento, “The gift of salvation” [O dom da sal-
vação], aumentava ainda mais a dose, chegando a declarar que a secular con-
trovérsia sobre sola fide fora substancialmente superada. Em não mais do que 
algumas páginas, Lutero e Trento foram, de fato, considerados peças de museu, 
com a consequência de que o documento ficou mais próximo de Trento, sendo-
-lhe mesmo compatível, mas, sem dúvida, afastou-se da Reforma, atenuando a 
força radical de sola fide que é incompatível com a visão sacramental da salvação 
e da igreja.10 Os subscritores católicos exerceram um pouco de elasticidade na 
linguagem, sem assim haverem contradito a doutrina tridentina, enquanto os 
evangélicos pagaram a taxa mais onerosa com o afrouxamento das categorias fo-
renses da mensagem bíblica apropriada pela Reforma. Comentários semelhantes 
poderiam ser estendidos a todos os documentos produzidos na série “Evangéli-
cos e católicos unidos”. 

Na esteira desse clima cooperativo nos Estados Unidos, houve também 
vozes destacadas que se indagaram se, na realidade, a Reforma não teria esgo-
tado a sua carga propulsiva e, depois de cinco séculos, não poderia declarar-se 
definitivamente completada.11 Semelhante pragmatismo pode ser atribuído à 

catholics together” nos Estados Unidos continuou com mais outros documentos: “The 
communion of saints” (2003), “The call to holiness” (2004), “That they may have life” 
(2006) e “Do whatever he tells you: the blessed virgin Mary in christian faith and life” 
(2009).

10Para uma perspectiva teológica crítica a este diálogo, remeto ao meu artigo “Chris-
tian unity vis-à-vis roman catholicism: A critique of the evangelicals and catholics toge-
ther dialogue”, Evangelical Review of Theology 27 (2003), pp. 337-352. 

11É o caso de M. Noll e C. Nystrom, Is the reformation over? An evangelical assessment 
of contemporary roman catholicism (Grand Rapids: Baker Academic, 2005).



13

dificuldade evangélica de pensar teologicamente os desafios culturais e, portan-
to, de ler adequadamente as questões herdadas pela história. Isto torna particu-
larmente vulnerável e superficial a interpretação evangélica da teologia católica 
e da sua sinuosa catolicidade, que está em posição de se flexionar, mas não de 
se curvar. 

Além disso, este tipo de diálogo se vê afetado por uma síndrome de confusão 
daquilo que, pelo contrário, deve permanecer distinto. No caso, transforma as 
legítimas ocasiões de colaboração transversal na sociedade entre forças heterogê-
neas e em torno de objetivos comuns (co-beligerância) em uma forma de “aliança” 
que, presumidamente, fundamenta-se numa convergência sobre pontos cardeais 
da fé.12 De todo modo, era como se o clima amigável inaugurado a partir do 
Concílio tivesse inibido ainda mais a capacidade de crítica saudável por parte da 
teologia evangélica, muita mais requisitada por causa do avanço da secularização 
que então representava o verdadeiro perigo à igreja contemporânea. O Vaticano 
II não figura diretamente nos diálogos de “Evangélicos e católicos unidos”, mas a 
longa onda provocada pelo clima pós-conciliar foi um dos fatores determinantes 
da iniciativa, sem que os participantes evangélicos tivessem até então demonstra-
do suficiente consciência disto. 

3. Os diálogos institucionais

Além da reflexão sobre temas da missão e do contexto das guerras culturais, a 
“descoberta” evangélica do Vaticano II e do catolicismo pós-conciliar passou tam-
bém por uma temporada, ainda em curso, de diálogos oficiais entre a Aliança 
Evangélica Mundial (AEM) e o Pontifício Conselho para a Promoção da Uni-
dade dos Cristãos. 

12Na esteira da feliz distinção feita pelo apologista evangélico F. Schaeffer, La chiesa 
alla fine del XX secolo (Parma: Guanda, 1973), a “co-beligerência” literalmente significa 
“lutar ao lado de alguém”, concentra-se em um aspecto específico e é aberta a todos 
que dele partilham, independentemente das motivações e dos objetivos que os animam. 
“Aliança” pressupõe a unidade na verdade e diz respeito somente aos crentes nascidos de 
novo. Cf. o documento do Comitê de teologia e diálogo da Aliança Evangélica Italiana, 
“Alleanza e co-belligeranza: quando é biblicamente giusto collaborare?”, Ideaitalia 15.1 
(2011), pp. 9-10. 



14

A história do diálogo apresenta aspectos muito interessantes.13 Ele teve como 
plataforma de lançamento um documento que a Aliança Evangélica Mundial co-
missionou a uma força-tarefa de teólogos especialmente designada, dando-lhe o 
mandato de redigir uma perspectiva evangélica sobre o catolicismo. O resultado de 
tal trabalho, o Documento de Cingapura, foi a análise evangélica mais clara, concisa e 
eficaz sobre o catolicismo já lançada desde o Vaticano II.14 Nele está presente um su-
mário de leitura evangélica que se esforça em ler o Concílio situando-o no contexto 
da história milenar da Igreja de Roma e tentando interligar os diversos elementos 
que compõem o universo católico. A conclusão a que chega o Documento de Cinga-
pura é que, com base na sugerida leitura do catolicismo, existem “obstáculos insupe-
ráveis” que impedem seriamente qualquer tipo de comunhão “enquanto não houver 
na igreja de Roma uma reforma fundamental em conformidade com a Palavra de 
Deus”. Ora, foi exatamente um documento assim, marcado pela parrésia evangélica 
e com traços pouco propensos à linguagem ecumenicamente correta, que incentivou 
o início de um diálogo institucional entre o organismo mais representativo do evan-
gelicalismo global e o departamento vaticano responsável pelo diálogo ecumênico. 

Não é este o lugar de examinar as várias etapas do diálogo iniciado em 1993 
e ainda em andamento (Veneza 1993, Jerusalém 1997; Williams Bay 1999; Mun-
delein 2001; Swanwick 2002; São Paulo 2009; Roma 2011; Wheaton 2012). Um 
relatório provisório também foi publicado em italiano com o título “Chiesa, evan-
gelizzazione e vincoli di koinonia” [Igreja, evangelização e vínculos de koinonia] 
(2002). Igualmente após críticas expressas por várias Alianças evangélicas em paí-
ses de maioria católica, ele permaneceu no estágio de documento de estudo e não 
foi ratificado por nenhum dos dois organismos envolvidos no diálogo.15

13A história é contada exaustivamente por P. Bolognesi, “A history of the relation-
ship of the Evangelical Alliance with the Roman Catholic Church”, Evangelical Review 
of Theology 32 (2008), pp. 210-233. Remeto a este artigo para as indicações bibliográficas 
dos materiais produzidos pelo diálogo. 

14Este também se encontra no volume supracitado de P. Bolognesi (ed.), Dichiara-
zioni evangeliche, pp. 266-315. 

15G. Cereti e J. F. Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teo-
logico interconfessionale, vol. 7: Dialoghi Internazionale 1995-2005 (Bolonha: EDB, 2006). 
Este volume contém também os resultados do diálogo entre católicos e alguns pentecos-
tais que teve início em 1990. 



15

Inúmeros materiais do diálogo foram publicados na revista do Comitê  
Teológico da AEM, Evangelical Review of Theology. Eles representam um exercício 
teológico não insignificante sobre temas cruciais, como a relação entre Escrituras 
e tradição, a justificação pela fé, a missão, até porque são fruto do trabalho de te-
ólogos evangélicos experientes. Permanecem, porém, no estágio de colaborações 
de tendência fragmentária que se contentam em constatar o status quaestionis de 
uma doutrina particular ou de determinado tema, sem ter a força de sugerir uma 
análise no nível do sistema, extraindo-lhe as devidas consequências. Permanecem 
aquém de uma leitura abrangente do catolicismo e tocam somente na necessidade 
de acertar as contas com o Vaticano II, ajudando apenas em parte na tarefa de 
conscientizar teologicamente o movimento evangélico do peso que o Concílio 
teve para o catolicismo contemporâneo.

II. Ensaios de interpretação evangélica do Vaticano II

Os elementos até aqui reunidos mostram como a temporada do “diálogo” ocorri-
da no Vaticano II e no Congresso de Lausanne foi abordada com uma tendência 
bem intencionada do lado evangélico, que saltou de cabeça nas várias oportunida-
des de encontro e de confronto com a Igreja Católica e buscou interagir sobre as 
diversas questões colocadas na ordem do dia, sem, porém, indagar-se seriamente 
sobre o evento conciliar que reorientara o catolicismo, alterando-lhe os aspectos 
aparentes, ao menos nas relações externas.

É necessário, a esta altura, dar um passo para o lado e debruçar-se sobre 
tentativas de leitura do Vaticano II do lado evangélico. O fato de que, geralmente 
falando, o Concílio não foi assimilado nas suas dinâmicas basilares não significa 
que ele não tenha sido levado em conta num sentido absoluto. Nesta seção, 
portanto, será apresentado um panorama comentado dos modos como o Concílio 
foi lido e interpretado no mundo evangélico internacional. Esta breve resenha 
permitirá evidenciar as principais linhas interpretativas que caracterizaram a 
aproximação com o Vaticano II, bem como a precariedade delas em relação à 
complexidade do catolicismo contemporâneo.16

16Para uma abordagem mais ampla (também do ponto de vista bibliográfico), reme-
to ao meu livro Evangelical Theological Perspectives on Post-Vatican II Roman Catholicism 
(Berna-Frankfurt-Oxford: Peter Lang, 2003). 



16

1. O concílio que introduziu o “novo catolicismo”:  
Gerrit Berkouwer

O Vaticano II foi realizado num tempo em que as fileiras do evangelicalismo 
enquanto movimento suficientemente orgânico eram ainda bastante soltas para 
poderem formular uma representação unitária sobre o evento. Aconteceu, assim, 
que o único teólogo do campo evangélico a participar da assembleia conciliar na 
qualidade de observador foi o holandês Gerrit Berkouwer (1903-1996), em nome 
das Gereformeerde Kerken [Igrejas Reformadas] holandesas.17

Berkouwer é um dos “grandes” da teologia evangélica do século XX, em-
bora não desprovido de aspectos deficientes na sua doutrina das Escrituras. Na 
sua obra dogmática de envergadura, o confronto com o catolicismo foi presente 
e constante. Em particular no volume de 1948, Conflict met Rome [O conflito 
com Roma],18 portanto em plena fase pré-conciliar, Berkouwer sustenta a ne-
cessidade de uma abordagem sistêmica ao catolicismo. Diante de um universo 
histórica, teológica e institucionalmente complexo como a Igreja de Roma, re-
duzir a análise evangélica à somatória de leituras “atomísticas” das suas partes 
significa condenar-se a uma compreensão superficial e totalmente inadequa-
da. Nisto, Berkouwer segue a tradição reformada de seu compatriota Abraham 
Kuyper, que, nas Lições sobre o calvinismo proferidas cinquenta anos antes em 
Princeton (1898), defendera a fundamentação de análises centradas na “visão 
de mundo” expressa pelas diversas orientações ideológicas e religiosas.19 Para o 
Berkouwer pré-conciliar, o núcleo do catolicismo é constituído pela doutrina 
da encarnação contínua de Cristo na Igreja, pela doutrina romana da graça de 
caráter sinergista e pela deificação da natureza que é evidente, por exemplo, na 
mariologia católica. Nos confrontos com este catolicismo, da parte evangélica 
só pode haver um “conflito” teológico radical motivado pelo “coração” diferente 
que pulsa nas duas fés. 

Depois de ter prestado atenção aos desdobramentos na teologia católica 
imediatamente anteriores aos anos do Concílio (sobretudo ligados à nouvelle 

17Para uma introdução a Berkouwer, cf. o verbete a ele dedicado em DTE. 
18Trad. ingl.: The Conflict with Rome (Filadélfia: Presbyterian and Reformed, 1958).
19Ver P. S. Herlam, Creating a Christian Worldview: Abraham Kuyper’s Lectures on 

Calvinism (Grand Rapids; Carlisle: Eerdmans; Paternoster, 1998).



17

théologie de Y. Congar, H. Bouillard e J. Daniélou),20 Berkouwer participa do Va-
ticano II como observador e, com o Concílio ainda em andamento e durante as 
duas importantes constituições sobre a igreja (Lumen gentium e Gaudium et spes 
ainda não haviam sido aprovadas), publica, em 1964, a sua segunda monografia 
importante sobre o catolicismo: Vatikaans Concilie en nieuwe theologie (O Concílio 
Vaticano e a nova teologia).21 O próprio título é programático. Para Berkouwer, o 
Concílio encorajou a “nova” teologia que levou a um “novo” catolicismo. 

A “pressa” em publicar é indicação de um fervor devido a uma descoberta 
que se quer comunicar, sem tomar o tempo de penetrá-la de maneira mais apro-
fundada. O teólogo holandês se impressionou com a mudança de ênfases que foi 
se delineando no Concílio. Na eclesiologia, por exemplo, enfatizou-se a categoria 
bíblica do povo de Deus no caminho, com menos destaque para a sociedade hie-
rárquica perfeita. Na revelação, o papel das Escrituras foi sublinhado na economia 
geral da teologia conciliar, e o papel da razão, a seu modo mantido pelo Vaticano, 
foi posto em segundo plano. Tudo isto implica, para Berkouwer, a quebra de uma 
teologia católica estática e autorreferencial e a simultânea abertura de oportuni-
dades de diálogo com os evangélicos. O catolicismo está em movimento, e não se 
pode permitir ficar apenas a observar passivamente, vivendo das rendas históricas 
da polêmica confessional. É preciso aproveitar o momento de participar, exter-
namente, de um confronto que pode empurrar essa dinâmica interna ainda mais 
adiante. Para o teólogo holandês, se a palavra de ordem de 1948 é “conflito”, a de 
1964 é “diálogo”. Se, antes do Concílio, a linha de demarcação entre catolicismo 
e fé reformada passava pela orientação fundamental das respectivas teologias da 
graça, durante o Vaticano II a verdadeira questão que precisa ser aprofundada 
são as distintas articulações da eclesiologia.22 Não é uma mudança pequena. A 
teologia da graça está na base de cada locus doutrinário e atravessa cada manifes-
tação do sistema. A eclesiologia é, por sua vez, um locus específico e dá por certa 

20G. Berkouwer, Recent Developments in Roman Catholic Theology (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1958). 

21Trad. ingl.: The Second Vatican Council and the New Catholicism (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1965).

22Uma leitura interessante do lado católico sobre a interpretação que Berkouwer fez 
do catolicismo encontra-se no recente volume de E. Echeverria, Berkouwer and Catholi-
cism: Disputed Questions (Leiden: Brill, 2013). 



18

uma abordagem de fundo comum no que diz respeito à graça. A primeira é uma 
questão que incide sobre toda a teologia e impõe um confronto em todos os cam-
pos; a segunda é um âmbito circunscrito em relação à totalidade e demanda um 
aprofundamento mais setorial. A primeira dá lugar a uma alternativa evangélica; 
a segunda se enquadra no terreno da compatibilidade ecumênica. 

O que Berkouwer subestima é que o Concílio, sem dúvida, redistribuiu as 
tônicas doutrinárias e pastorais, mas, mesmo assim, sempre se tratou de deslo-
camentos de ênfases no interior de uma teologia cujos eixos de apoio não foram 
modificados e que permaneceu intacta na sua estrutura geral. A oportunidade de 
participar diretamente de um evento é a outra face da moeda do risco de perder 
a distância necessária e a lucidez crítica em relação ao que se vê e experimenta. 
Uma leitura menos impulsiva e mais ponderada sobre o Vaticano II talvez tivesse 
evitado em Berkouwer a ingenuidade de se surpreender com a visão da mudança 
católica que, na realidade, o fez perder de vista a continuidade substancial que 
o Concílio reiterou. Não é possível interpretar responsavelmente o catolicismo 
esquecendo o longuíssimo caminho histórico-doutrinário da Igreja de Roma e 
concentrando-se, quase exclusivamente, num dado momento histórico. O catoli-
cismo não é jamais só aquilo que aparece num dado momento histórico. É isto e, 
ao mesmo tempo, tudo que o precede. 

2. O concílio que criou polarizações sem resolução: David Wells

Talvez não haja teólogo evangélico vivo que tenha, tanto quanto David Wells 
(1939- ), refletido teologicamente sobre a parábola ascendente do movimento 
evangélico nos anos de 1960 e sobre os seus sintomas de crise a partir dos anos 
de 1990. Olhando sobretudo para o contexto americano, Wells é a alma crítica 
e autocrítica do evangelicalismo ocidental, cujo crescimento numérico e decrés-
cimo identitário ele observa simultaneamente, à custa do nivelamento à cultura 
consumista totalmente centrada no culto de si.23

Nos seus anos de juventude, Wells foi teólogo evangélico que levou a sério 
a exigência de dar atenção às dinâmicas do catolicismo que surgiu a partir do 

23Por ocasião da jubilação de Wells, publicou-se um interessante volume de artigos 
que refletem sobre temas próprios ao trabalho dele: R. Lints (ed.), Renewing the Evange-
lical Mission (Grand Rapids: Eerdmans, 2013). 



19

Vaticano II. O seu livro de 1972, Revolution in Rome [Revolução em Roma],24 foi 
um dos pouquíssimos escritos evangélicos de certa espessura sobre os textos do 
Concílio. No estudo dos documentos, Wells percebe imediatamente ter diante 
de si um complexo teológico fruto de hábeis e sábias concessões que foram reu-
nidas, não por meio de uma operação de síntese ponderada, mas mediante um 
amontoamento provisório de dados divergentes. A argumentação do Concílio 
procede por justaposição de ideias, conceitos, pensamentos, em que “teologias 
incompatíveis entre si” são colocadas umas ao lado das outras, numa obra de 
complexio oppositorum. 

Os títulos dados aos capítulos do livro ilustram a perplexidade de Wells ao 
lidar com o Concílio: “Quem fala por Roma hoje?”; “Autoridade: interna ou ex-
terna?”; “Deus: na cidade terrena ou na celeste?”; “O cristianismo: uma definição 
aberta ou fechada?”; “A igreja: o povo ou o papa?”. Os documentos do Vaticano 
são perpassados por uma cisão longitudinal. Para o teólogo evangélico, eles sus-
citam perguntas abertas às quais se pode responder de modos distintos, seguindo 
alguns textos em detrimento de outros, mas que poderiam ser invertidas, se os 
textos de referência fossem uns, e não outros. No Concílio, Roma mostrou ter 
uma “mente dividida” que gera uma fluidez em que ainda não se diz qual corrente 
prevalecerá. Por ora, a tensão entre tradição e atualização não fora resolvida, mas 
simplesmente constatada, à espera de desdobramentos posteriores. 

É claro que a persistente, coerente e científica aplicação da epistemologia 
católica do et-et (e-e), despista e confunde o teólogo evangélico acostumado a es-
colher entre Deus e os ídolos, entre a Bíblia e as tradições humanas, entre a graça 
e as obras, entre Cristo e os santos. A teologia do Concílio desempata as cartas 
em relação ao aut-aut (ou-ou) evangélico e adota uma abordagem radicalmente 
diferente. Em vez de fazer escolhas claras que rompem com o passado ou que 
simplesmente o reformulem, a teologia do Concílio quer ser uma teologia que 
reitera Trento e o Vaticano I, mas que adota de bom grado os ímpetos da nou-
velle théologie, acrescentando-os ao patrimônio tradicional. Diante deste evidente 
contorcionismo, Wells mostra a dificuldade evangélica de lidar com a gramática 
da catolicidade romana que expande, mediante o ousado procedimento do et-et, a 
síntese teológica. Para Wells, o ponto de equilíbrio do Concílio é frágil e destinado, 

24D. Wells, Revolution in Rome (Downers Grove: IVP, 1972). 



20

cedo ou tarde, a romper-se por ser intrinsicamente fraco. Uma teologia não pode 
resistir por muito tempo, caso se apoie em uma polarização sem soluções e em 
uma dialética entre pontos muito distantes. A justaposição é apenas um artifício 
transitório destinado a dar lugar a uma nova estrutura que verá o acerto de contas 
teológico entre frentes opostas. Ou, então, seguirá o fluxo rumo à reafirmação da 
tradição ou rumo ao avanço de tendências inovadoras. O Concílio é uma etapa 
que conduzirá o catolicismo para trás ou para frente, mas não poderá fazê-lo 
permanecer onde está. Com certeza, para Wells, a era das leituras evangélicas 
estereotipadas de um catolicismo granítico e imóvel está definitivamente supe-
rada. Roma não é um monolito, mas um corpo em movimento. Restará ver onde 
ele irá parar: eppur si muove — “ele ainda se mexe”, não está parado. A teologia 
evangélica deve adotar uma postura de espera: por ora, ela tem só um punhado 
de perguntas sem solução, mas, cedo ou tarde, algo acontecerá que desfará os nós 
que o Concílio fez surgir. 

Embora este convite seja compreensível, é necessário destacar um dado fac-
tual que, em relação a Wells, é mais fácil notarmos a cinquenta anos de distância 
do Vaticano II. Diferentemente do que anunciava Revolution in Rome, em 1972, 
o catolicismo não se partiu, e a justaposição não foi resolvida. Nenhum “partido” 
venceu sobre o outro. Às perguntas abertas de Wells, o catolicismo não deu respos-
tas unívocas, mas manteve a fluidez católica que continua a assegurar a polaridade. 
É preciso, pois, reconhecer que é a hermenêutica do catolicismo de Wells que foi 
incapaz de explicar até ao fim as dinâmicas da catolicidade. O catolicismo do Con-
cílio não escolhe entre duas polaridades, mas acresce, engloba, expande, abre numa 
e noutra direção. E o faz sem negar a tradição ou criar rupturas com esta. Sim-
plesmente a desenvolve, a “vive”, a projeta plenamente adiante, fazendo-a “crescer” 
com a história. As polaridades criam um campo de tensão que o catolicismo é 
capaz de suportar e que lhe constitui a plataforma móvel. Wells leu o catolicismo 
com uma hermenêutica evangélica da “escolha” e o achou fundamentalmente in-
coerente e instável, mas o catolicismo possui outra forma mentis teológica: não a da 
escolha esquadriada que exclui, mas a da escolha elíptica que catoliciza. 

3. O concílio que não mudou nada: Herbert Carson

Numa direção muito diferente se dá a abordagem ao Concílio por parte de 
Herbert Carson (m. 2004), pastor britânico das igrejas livres. Carson não é 



21

teólogo no sentido estrito, mas os seus três livros sobre o catolicismo dão voz 
a uma hermenêutica difundida em certas províncias conservadoras do mo-
vimento evangélico. Na realidade, embora sejam três volumes escritos em 
1964, 1976 e 1996, trata-se de um único livro atualizado em sua bibliografia 
e nos detalhes argumentativos, mas reiterado no sistema interpretativo. São 
três variantes de uma trama única. O primeiro livro, Roman Catholicism Today 
[Catolicismo romano hoje] foi lançado em 1964,25 com o Vaticano II ainda 
em curso, e tem como principal interlocutor crítico Grundriss der Katholischen 
Dogmatik [Esboço da dogmática católica] de Ludwig Ott, de 1954, compên-
dio clássico de orientação tomista. O segundo volume, Dawn or Twilight? A 
Study of Contemporary Roman Catholicism [Aurora ou crepúsculo? Estudo do 
catolicismo romano contemporâneo],26 saiu em 1976 e tem o corpus do Concí-
lio como referência católica preeminente. A última obra é de 1996 e interage, 
predominantemente, com o Catecismo da Igreja Católica de 1992.27 Como se 
deduz, Carson foi sucessivamente atualizando os textos católicos sobre os quais 
definia a sua leitura polemista, à medida que se lançavam textos autorizados do 
ponto de vista magistral. 

A tese básica, todavia, é idêntica. Roma se atualiza e produz novos docu-
mentos, mas é semper eadem, sempre a mesma, na sua configuração básica. Nas 
suas estruturas teológicas basilares, que, para Carson, são a autoridade — a rela-
ção entre Escrituras e tradição, os sacramentos, o sacerdócio, a missa, a mariolo-
gia, o purgatório e a justificação pela fé —, Roma não modifica a sua organização. 
A atualização é, na verdade, a camuflagem de uma identidade que permanece a 
mesma, ainda que busque, por vezes com êxito, representar-se de modo cosmeti-
camente dinâmico. Enfim, o catolicismo romano é uma ideologia estática, fincada 
na história, cimentada no dogma, presa na instituição. Ele pode decidir se moldar 
segundo as estruturas de plausibilidade do momento, mas está determinado a não 
se renegar a si próprio. Permanece onde está e ali sempre permanecerá.

25H. Carson, Roman Catholicism Today (Londres: Inter-Varsity Fellowship, 1964). 
26H. Carson, Dawn or Twilight? A Study of Contemporary Roman Catholicism 

(Leicester: IVP, 1976).
27H. Carson, The Faith of the Vatican: A Fresh Look at Roman Catholicism (Darling-

ton: Evangelical Press, 1996).



22

A leitura de Carson capta um dado da realidade que é importante reter. O 
Concílio não pensou em romper a continuidade da tradição e a estabilidade das 
instituições. Não foi um Concílio “reformador” no sentido evangélico do termo, 
nem “revolucionário” no sentido político da palavra. O catolicismo não é a religião 
da mudança alçada a programa. Dito isto, o Vaticano II não foi tampouco um Con-
cílio fotocópia que mecânica e servilmente reproduziu o que o catolicismo já era 
antes de ser realizado o evento. Aqui está o limite da hermenêutica de Carson, que 
corretamente constata a firmeza do sistema católico, mas subestima-se a capacidade 
de desenvolvimento autônomo. Não captar a real vitalidade católica significa repre-
sentar um catolicismo deveras engessado para ser verdadeiramente católico. 

Para resumir, o movimento evangélico elaborou, substancialmente, três cha-
ves de leitura do Concílio que podem ser rastreadas nos três autores brevemente 
examinados aqui. Roma verdadeiramente iniciou um caminho “novo” que inau-
gura uma nova fase em que pouco será igual ao que era antes, e muito será di-
ferente (Berkouwer). Roma é profundamente dividida no seu interior e precisa 
ainda decidir em qual lado deverá ficar: a tradição ou a atualização (Wells). Roma 
é sempre a mesma e não mudará jamais (Carson). Pode-se dizer que os desdobra-
mentos posteriores nas relações globais entre catolicismo e evangelicalismo foram 
remodelados à luz destas propostas interpretativas, sobretudo a primeira. 

III. Pistas para a interpretação evangélica do Vaticano II

A temporada pós-conciliar viu a gradual dissolução da aspereza das avaliações 
evangélicas do catolicismo que se haviam consolidado nos séculos de controvérsia 
doutrinária. O Vaticano II foi o evento que, do lado católico, despistou a crítica 
evangélica, obrigando-a a reposicionar-se ou, até mesmo, a repensar a secular abor-
dagem conflituosa. Em alguns casos, da total estranheza, senão mesmo da convicta 
adversidade, passou-se a tomadas de posição marcadas pela “fraternidade” calorosa, 
imediatamente acompanhada de substanciais aberturas de crédito, sem nenhuma 
tentativa de se indagar “como”, “quanto” e “para qual direção” o catolicismo se trans-
formara no Vaticano II. É como se, depois de séculos de discussões e contrastes, 
quase da noite para o dia, o Vaticano II tivesse trazido uma lufada de ar fresco, e os 
evangélicos tivessem assim se encantado de modo superficial. 

Algumas leituras do Vaticano II imediatamente posteriores ao Concílio de-
ram voz à surpresa evangélica, em reação ao que estava surgindo em Roma, sur-



23

presa que foi transmitida na necessidade de alinhavar um “diálogo” (Berkouwer). 
Outras iniciativas evangélicas pensaram ser possível fazer, pelo menos, um sério 
trabalho teológico sobre o Vaticano II, mantendo que uma abordagem baseada na 
“espiritualidade” dos interlocutores, no contato interpessoal, nas amizades, fosse 
mais do que suficiente para encarar com responsabilidade o diálogo. No entanto, 
as lentes hermenêuticas para aproximar-se do Concílio devem ser testadas, em 
última instância, à luz de uma consciência mais profunda da natureza histórica e 
doutrinária do catolicismo romano.

1. A trajetória histórica

O Vaticano II deve ser pensado na ótica da longa jornada da Igreja de Roma, so-
bretudo em relação ao Concílios que o precederam e que se seguiram à ruptura com 
a Reforma protestante do século XVI. Embora fosse um concílio profundamente 
arraigado no século XX, ele não foi singular na história da igreja, mas deve ser 
pensado no contexto de macro-períodos e de micro-períodos históricos. A com-
preensão do Vaticano II deve explicar uma tendência de longo prazo iniciada com 
a Contrarreforma e marcada por um enrijecimento polêmico contra o protestantis-
mo e a modernidade. Os diversos “aggiornamenti” e atualizações internos, por mais 
recorrentes e influentes que tenham sido (vide o Vaticano II), devem ser incluídos 
nessa “megatendência de matriz contrarreformista”28 que parte de Trento (1545-
1563), passa pelos dogmas marianos (1854: imaculada conceição; 1950: assunção 
corpórea), o Vaticano I (1869-1870), e chega aos pontificados contemporâneos.29

Em Trento, o catolicismo rejeitou as reivindicações da Reforma sobre a 
justificação somente pela graça, mediante a fé somente, e, a jusante ou a montante, 
enrijeceu a própria teologia sobre o pecado original e os sacramentos, acertando 

28F. Ferrario, Tra crisi e speranza. Contributi al dialogo ecumênico (Turim: Claudiana, 
2008), p. 17. Se a teologia evangélica tem uma tarefa específica, trata-se, segundo Fer-
rario, de propagar as leituras ecumênicas “otimistas” do catolicismo (p. 181). Todavia, 
corretamente relata o documento valdense de 1997 sobre o ecumenismo que este “não 
retoma a afirmação do caráter alternativo entre catolicismo e protestantismo” (p. 180). 
Ferrario também sabe que a postura do protestantismo histórico italiano diante do cato-
licismo preferiu a linha compatibilista de Valdo Vinay, em detrimento da postura crítica 
de Vittorio Subilia. 

29Ver G. Alberigo (ed.), Storia dei concili ecumenici (Brescia: Queriniana, 1990). 



24

com uma série de “anátemas” quem sustentasse as posições protestantes. De fato, 
decretou a incompatibilidade da Reforma com a doutrina oficial da Igreja de 
Roma e com a indisposição de Roma em empreender um percurso de revisão 
radical por uma perspectiva bíblica. Cinco séculos mais tarde, o Vaticano II teve, 
sem dúvida, um “estilo” eclesial e pastoral diferente em relação a Trento,30 mas 
não o modificou na substância, nem tampouco o renegou ao todo ou em parte. 
Após ter aprofundado a relação entre os dois concílios, o estudioso do Vaticano 
II Komonchak escreveu: “Não há nenhum ponto em que o Vaticano II se afaste 
do ensino dogmático do Concílio de Trento, mas, no Vaticano II, Trento e as suas 
problemáticas deixaram de servir como critérios supremos de fé. A tradição não 
foi mais lida à luz de Trento; Trento foi lido à luz da tradição”.31

No Vaticano II, Trento foi mantido ao fundo, sem hesitações, mas acrescen-
tando-se a Trento mais outras preocupações, temas e questões. Trento permanece 
no quadro do Vaticano II, mesmo que, neste último concílio, tivessem em mente 
as reivindicações da modernidade ao lado daquelas de Trento. O “paradigma tri-
dentino” foi, por assim dizer, historicizado, e a Trento se sobrepõem os desafios 
que a igreja vive no século XX.32 Após o Vaticano II, Trento deve ser lido à luz 
do último Concílio, que oferece uma hermenêutica atualizada da sua teologia. Na 
realidade, porém, o Vaticano II metabolizou Trento e não o renegou. 

Se o Concílio de Trento foi uma resposta à Reforma, o Vaticano I foi, subs-
tancialmente, uma tentativa de reação nos confrontos com as pretensões da mo-
dernidade de caráter ideológico e político. Sob ataque não estava tão-somente a 
teologia da Igreja de Roma (como no caso da Reforma), mas as prerrogativas cul-
turais da instituição-símbolo dela: o papado. A modernidade questionou teológi-
ca, política, institucional e culturalmente o catolicismo. Enquanto o evangelicalis-
mo, no embate com as reivindicações da modernidade, defendia os “fundamentos” 
da fé cristã (daí, o Fundamentalismo do início do século XX), o catolicismo se 

30 J. O’Malley, “Trent and Vatican II: Two Styles of Church”, in R. F. Bulman e F. 
J. Parrella (eds.), From Trent to Vatican II: Historical and Theological Investigations (Nova 
Iorque: Oxford University Press, 2006), pp. 301-320. 

31Citado por M. Faggioli, Interpretare il Vaticano II. Storia di un dibattito (Bolonha: 
EDB, 2013), p. 136. 

32P. Prodi, II paradigma tridentino. Un’epoca della storia della chiesa (Brescia: Morce-
lliana, 2010). 



25

punha na retaguarda das instituições da religião romana, blindando-lhes a legi-
timidade. Por receio de uma “revolução”, com o Vaticano I, a Igreja se encastela 
em si mesma e proclama a infalibilidade papal. A instituição ameaçada se torna 
indefectível. O ponto crítico se transforma em ponto inatacável. Não só a Igreja 
não escuta o mundo moderno, mas esfrega-lhe na cara o próprio símbolo identi-
tário, carregado num sentido ainda mais absolutista, e condena, sem apelo, todos 
os movimentos próprios da cultura moderna: dos direitos das pessoas ao desen-
volvimento das ciências, da liberdade de expressão à crítica à teocracia vaticana. 
O resultado é que o Vaticano I cria um deserto ao redor da igreja, incendeia-lhe 
o terreno circundante, corta as pontes com o mundo e cria um estado de belige-
rância contínua. Seria esta uma escolha estratégica digna de ser “católica”? Talvez 
fosse romana, demasiadamente romana, mas pouco católica. 

É exatamente aí que nasce, nas décadas seguintes, a necessidade de um 
Concílio Vaticano II; um concílio que encerrasse formalmente aquele inconcluso 
em 1870, interrompido pela incursão, em Roma, do exército italiano, mas tam-
bém um Concílio que retomasse o Vaticano I e trouxesse a formulação da Igreja 
Católica em confronto com o mundo moderno, num estágio significativamente 
diferente, de modo mais católico, mais dialógico, mais pronto para ouvir, menos 
crassamente autorreferencial, menos opositivo, mais acolhedor. Até mesmo no 
nome que lhe foi conferido, o Vaticano II está visceralmente ligado ao Vaticano I, 
do qual representa a continuação e a transformação, no segundo tempo do Con-
cílio em confronto com a modernidade. O Vaticano I foi demasiado unilateral 
para ser autenticamente católico. O Vaticano II prosseguiu-lhe o trabalho, modi-
ficando a postura pastoral nos confrontos com o mundo moderno e abrindo-se à 
globalidade das experiências eclesiais e sociais.33

A Igreja Católica não sentiu a necessidade de celebrar um segundo Concílio 
de Trento, um Trento II, mas mostrou a urgência de celebrar um Vaticano II. O pro-
testantismo histórico primeiro se “liberalizou”, afastando-se da herança teológica 
da Reforma, e então se ecumenicizou, perdendo a sua carga alternativa. Com a De-

33Em obra publicada dez anos mais tarde (The Prophetic Theology of George Tyrrell 
[Chico: Scholars Press, 1981]), David Wells defende que muitas reivindicações feitas 
pelos modernos (a historicidade do dogma, a necessidade de questionar o esquema neo-
tomista, a abertura à modernidade), anteriormente condenadas, serão, por sua vez, absor-
vidas pelo Vaticano II, numa inversão de tendência em quase 180 graus. 



26

claração conjunta sobre a doutrina da justificação entre católicos e luteranos, em 1999, 
Trento foi atualizado e reiterado na sua substância, enquanto a Reforma foi domes-
ticada e compatibilizada com as reivindicações tridentinas. Não foi necessário cele-
brar um Trento II porque o interlocutor histórico da Reforma primeiro esvaziou-se 
e, então, pacificou-se, enquadrando-se num esquema tridentino inalterado. Evi-
dentemente, o “estilo” católico mudou em relação a Trento, e os “anátemas” foram 
suspensos para aqueles que interpretam ecumenicamente as doutrinas da Reforma, 
mas a substância teológica do catolicismo contemporâneo ainda está impregnada 
de conteúdos tridentinos: é a igreja que medeia a graça de Deus mediante o seu 
sistema sacramental. Sola gratia continua rejeitada. Por outro lado, o evangelicalis-
mo cresceu numericamente somente após o Vaticano II e recentemente se dispôs 
ao “diálogo” com Roma. O risco é que, num clima de fortes pressões ecumênicas e 
de escassas iniciativas evangélicas, ele sofra de amnésia quanto à própria identidade 
protestante e relegue Trento a um passado remoto, hoje considerado definitivamen-
te superado. Uma leitura evangélica do Vaticano II, pelo contrário, deve se esforçar 
por manter sempre presente Trento, o Vaticano I e os dogmas marianos no plano 
de fundo. O Vaticano II, de fato, é filho legítimo de todo esse percurso e intérprete 
de toda essa herança. Mais do que seguir as vozes que pressionam pela convocação 
de um “Concílio Vaticano III” (o sonho do cardeal Martini) que enfrente os nós 
sem solução do Vaticano II, a teologia evangélica deveria modestamente sugerir a 
necessidade de um “Concílio de Trento II”, para reabrir e modificar, da perspectiva 
do Evangelho, a postura contrarreformista da Igreja Católica. 

Para a Igreja de Roma, a partida com a Reforma foi vencida em Trento e, 
do liberalismo teológico em diante, a Reforma não quis mais jogá-la, primeiro 
aceitando a compatibilidade ecumênica e, então, a rendição em torno do artigo 
decisivo da justificação pela fé. Com esta encerrada, a verdadeira partida, por-
tanto, foi com o outro desafio que o catolicismo encontrou nos últimos séculos: 
a modernidade. O Vaticano II teve de retomar a agenda do confronto com o 
mundo moderno, adotando, porém, outro “estilo” em relação àquele abrasivo e 
opositivo do Vaticano I. 

2. O fator “estilístico”

Deve-se entender o Vaticano II como continuação do Vaticano I numa direção 
diferente: não mais em oposição ao mundo moderno, mas em diálogo com ele. 



27

Não mais contra, mas ao lado e possivelmente dentro do mundo. Para assim fa-
zer, o Concílio precisou “inventar” outro “estilo”, mais consoante à catolicidade 
e capaz de superar a “sectarização” do Vaticano I. O Concílio, pois, trabalhou 
para aprimorar um estilo diferente de linguagem, um novo estilo em matéria de 
atitude, uma diferente postura interna e externa.34 Para O’Malley, “o contraste 
entre o Vaticano II e os concílios precedentes é evidente na terminologia, mais 
do que em qualquer outro aspecto: nas palavras que usa normalmente e nas 
que evita. Quais tipos de palavras estão ausentes? Aquelas ligadas à alienação, 
exclusão, inimizade, as de ameaça e intimidação, as de patrulhamento e puni-
ção”.35 Desaparecem os “anátemas” lançados contra os inimigos, a linguagem 
jurídica perde importância em favor da linguagem humanista de tom pasto-
ral, o gênero literário não tem como escopo denunciar erros e mostrar a prova 
racional, mas suscitar consenso e induzir o interlocutor à aprovação. A busca 
da persuasão toma o lugar da arma da coerção. A argumentação é parenética 
e exortativa, mais do que apodítica e definitiva. Este estilo tornou-se o prisma 
através do qual se deve olhar o Vaticano II, a peculiaridade do evento conci-
liar, assim como a categoria hermenêutica capaz de dar a razão da atualização  
na continuidade.36

O estilo do Vaticano II não é apenas uma questão formal, a nova camufla-
gem de um sistema em dificuldade. Pelo contrário, quer ser o novo modo de ser 
da Igreja Católica, e há teólogos que estão empregando a categoria do “estilo” 
para repensar o sentido abrangente do testemunho cristão.37 O estilo vira parte 
integral da mensagem e contribui de modo determinante para a sua apresentação. 
Para testar a plausibilidade da interpretação estilística do Concílio, basta ler os 

34O estudo que voltou sua atenção ao “estilo” e está suscitando um notável debate é 
J. O’Malley, Cosa è successo al Vaticano II? (Milão: Vita & Pensiero, 2010).

35Ibid., p. 50.
36Ver J. Famerée (ed.), Vatican II comme style. L’herméneutique théologique du Concile 

(Paris: Cerf, 2012). Sobre o idioma do Concílio, ver também G. Brancozzi, “L’impatto 
del concilio sulla lingua teologica. Neologismi e risignificazioni”, in Associazione Teolo-
gica Italiana, Concilio Vaticano II. Il “balzo innanzi” della teologia. (Milão: Glossa, 2012),  
pp. 147-180. 

37C. Theobald, Il cristianesimo come stile. Un modo di fare teologia nella postmodernità, 
2. vols. (Bolonha: EDB, 2009).



28

discursos de abertura de João XXIII (11 de outubro de 1962) e de encerramento 
de Paulo VI (07 de dezembro de 1965).38

Divergindo dos “profetas da desgraça” que anunciam o fim do mundo, o Papa 
Roncalli defende que, aderindo plenamente ao ensino de Trento e do Vaticano I, 
o mundo inteiro “aguarda um salto adiante rumo a um aprofundamento doutri-
nário”, ainda mais perfeitamente fiel à autêntica doutrina, que preserve “o mesmo 
sentido e a mesma sentença” da tradição. Como fazê-lo? Por meio da “medicina 
da misericórdia, mais do que da severidade”; a Igreja vai ao encontro “das neces-
sidades de hoje, mostrando a validade da sua doutrina, mais do que a condena-
ção”. Para João XXIII, a Igreja “quer mostrar-se mãe amorosa de todos, benigna, 
paciente, cheia de misericórdia e de bondade para com os filhos dela separados”. 
Este é o estilo materno do Vaticano II que modifica o estilo inquisitório de Trento 
e do Vaticano I. Para fazê-lo, a Igreja deseja recuperar a própria catolicidade, va-
lorizando a unidade dos católicos entre si, a unidade com os “cristãos separados” e 
a unidade com aqueles que “seguem religiões ainda não-cristãs”. Assim fazendo, 
o papa traça a agenda do Concílio e a especifica no crescimento da catolicidade 
interna e externa. Se Trento e o Vaticano I quiseram dividir com base na doutrina, 
o Vaticano II haveria de reunir todos mediante a humanidade da Igreja, alçada a 
estilo identificador. 

No discurso de encerramento, Paulo VI exprime já desde o primeiro parágrafo 
o sentido profundo do Concílio recém-concluído. Pode ser sintetizado na “confian-
ça no homem” e no “diálogo com o mundo”. São palavras de ordem muito distintas 
daquelas dos concílios anteriores. O Vaticano II “esteve vivamente interessado no 
estudo do mundo moderno” para mostrar-lhe “a caridade”. Apesar de ter acertado 
as contas com o humanismo secular, o Concílio não procurou o conflito, a luta, 
nem emitiu nenhum “anátema”. Pelo contrário, “uma simpatia imensa o permeou”; 
“uma corrente de afeto e de admiração foi derramada do Concílio sobre o mundo 
humano moderno”. “Em vez de diagnósticos deprimentes, remédios encorajadores; 
em vez de presságios funestos, mensagens de confiança partiram do Concílio para 
o mundo contemporâneo”. O estilo próprio do Vaticano II é claramente realçado e, 
indiretamente, distanciado daqueles dos concílios que o precederam. 

38Publicados, por exemplo, no volume Tutti i documenti del Concilio (Milão; Roma: 
Massimo; UCIIM, 198814), respectivamente pp. xi-xxi e xxiii-xxxii.



29

A teologia evangélica deve familiarizar-se com a conversão estilística da Igreja 
pós-conciliar. Roma hoje não fala mais a linguagem áspera, pontiaguda, dogmática, 
afiada de Trento e do Vaticano I. Fala um idioma sinuoso, envolvente, inclusivo, 
amigável, materno, não mais aridamente jurídico, mas dinamicamente sacramental. 
Dilatou a capacidade englobante da escuta aparente e do diálogo indefinido, sem 
para isso operar uma cisão teologicamente definitiva com o passado. Se antes afas-
tava os dissidentes, hoje deseja acolher-lhes o aspecto positivo para o reconfigurar 
na síntese católica. Se antes silenciava os não-católicos, hoje os considera, em certa 
medida, mais além, dispondo-se a valorizá-los ao abrir a própria síntese. Se, por 
um tempo, anatemizava os hereges, hoje os considera almas em busca de algo cujos 
tormentos refletem igualmente uma verdade parcial que se deve tornar “católica”. 

O catolicismo mudou de estilo, e tal mudança deve ser levada em conta por 
aqueles que interagem com o universo católico. Quem não compreende a gra-
mática do estilo católico pode assim sofrer uma fascinação imediata e constatar 
que, de fato, tudo mudou, e nada é como antes. Este encanto apanha quem não 
compreende o que se passou no Vaticano II. Todavia, como sugerido na seção 
anterior, a trajetória histórica do catolicismo moderno historicizou Trento, mas 
não o declarou oficialmente superado. O Vaticano II não pagou nenhum preço 
teológico para mudar de estilo: nenhum repúdio, nenhuma autocrítica, nenhum 
reconhecimento de pecado. O “estilo novo” desenvolveu o velho para relançar a 
nova projeção da Igreja no intricado e inevitável confronto com o mundo. Para 
utilizar uma expressão cara a Bento XVI, o que se passou no Vaticano II foi uma 
operação de “reforma na continuidade”.39 Não se trata mais de interagir com o 
mundo para dominá-lo do alto, mas de abraçá-lo do lado. O catolicismo não 
desce do degrau das prerrogativas absolutistas acumuladas ao longo dos séculos, 
mas se dobra para condescender ao mundo e parecer-se ao nível dele. O estilo 
é o instrumento empregado para atingir este objetivo, sem, contudo, repudiar a 
própria autocompreensão moldada por Trento e pelo Vaticano I. 	

3. A arquitetura abrangente

O Concílio produziu uma quantidade considerável de documentos. Longe de se-
rem um aglomerado de textos díspares, eles constituem um corpus que reflete uma 

39Bento XVI, “Discorso alla curia romana” (22 de dezembro de 2005), in Insegna-
menti di Benedetto XVI, vol. 1 (Cidade do Vaticano: LEV, 2006). 



30

coerência própria e que responde a uma visão de conjunto. Certamente, não se 
trata de uma unidade plana e repetitiva, mas de uma unidade católica, repleta de 
tensões e de polaridades que o Concílio soube manter unidas, inserindo-as numa 
estrutura teológica capaz de suportá-las. 

É dito, com razão, que o Vaticano II foi um Concílio eclesiológico. A Igreja 
Católica refletiu, antes de tudo, acerca de si mesma para atualizar a sua auto-nar-
rativa e a sua missão no mundo moderno, para além da rigidez herdada de Trento 
e do Vaticano I. No seio desta reflexão eclesiológica renovada cujo centro propul-
sor é a Lumen gentium, segundo Karl Rahner, o Concílio amadureceu uma com-
preensão atualizada da própria igreja, ad intra (a liturgia, a revelação, os leigos), e 
uma exposição atualizada da missão externa, ad extra (o ecumenismo, as relações 
com os judeus, a missão, o mundo moderno e a dignidade humana).40 O “dentro” 
e o “fora” são duas faces da mesma moeda. Adotando uma metáfora lacustre, há 
quem tenha imaginado o corpus do Concílio como uma bacia hídrica em que “a 
constituição sobre a igreja (Lumen gentium) pode ser comparada a um lago com 
dois afluentes e dois emissários: os primeiros são dados da Revelação (constitui-
ção Dei verbum) e da liturgia (constituição Sacrosanctum concilium); os segundos 
são a relação com o mundo contemporâneo (constituição pastoral Gaudium et 
spes) e a atividade missionária (decreto Ad gentes)”.41

No centro do Concílio, encontra-se a Igreja, que reflete “a luz dos povos” e 
que se faz missionária “aos povos” no mundo moderno. É interessante notar como 
a contribuição de todos os principais movimentos inspiradores que precederam 
e acompanharam o Vaticano II tenha sido reconhecida, cada qual com um docu-
mento específico. O movimento litúrgico viu reconhecida a primazia da liturgia 
em Sacrosanctum concilium. O movimento bíblico se viu correspondido na nova 
ênfase sobre a Palavra de Deus de Dei verbum. O movimento ecumênico teve, 
no decreto Unitatis redintegratio, o impulso para a participação católica no ecu-
menismo. O movimento missionário se viu revitalizado com o decreto Ad gentes. 
A reflexão sobre o “mistério” da igreja enquanto corpo místico, ao qual deu voz a 
encíclica Mystici corporis Christi de Pio XII, em 1943, encontrou em Lumen gen-

40Citado por Faggioli, Interpretare il Vaticano II, p. 128.
41F. Lambiasi, “La fioritura del Vaticano II. Le radici e i frutti del Concilio”, Parola 

e Tempo 11 (2012), p. 25.



31

tium o seu enriquecimento adicional e o seu palco eclesiológico. O envolvimento 
social da reconstrução do pós-guerra achou em Gaudium et spes uma plataforma 
para classificar, em sentido católico, a presença da Igreja na sociedade. Em suma, é 
como se o Concílio tivesse coligido e unido de modo católico as ideias, os anseios, 
as expectativas, os ímpetos dos movimentos que sopravam dentro da Igreja nas 
décadas anteriores. O Vaticano II fez amadurecer as sementes espalhadas pelos 
movimentos e as inseriu na vida da Igreja, dando-lhes uma organicidade teológi-
ca e colocando-as a serviço da revitalização católica do século XX.

Para a teologia evangélica, isto significa que a leitura do Concílio não poderá 
ser fragmentada e atomística, mas deverá ter em mente a orientação eclesiológica 
abrangente, com critérios hermenêuticos suficientemente unitários que saibam es-
pecificar o cerne das questões. O catolicismo continua a ser um sistema que requer 
ser tratado como tal.42 Cada constituição do Concílio está teologicamente ligada 
às demais, podendo e devendo ser lida à luz do todo. A autocompreensão da Igre-
ja rege o ecumenismo, a liturgia, a teologia da Palavra, a mariologia, a liberdade 
religiosa etc. Convém esforçar-se para conseguir ver nas entrelinhas a eclesiologia 
católica que informa e molda as direções indicadas pelo Concílio. Não existe um 
ecumenismo católico que seja eclesiologicamente “leve”, sacramentalmente de bai-
xo perfil, mariologicamente livre e institucionalmente reformável. O Vaticano II 
nos recorda que a Igreja Católica se adapta a todos e deles se aproxima, mas não dá 
descontos eclesiológicos a si mesma e, muito menos, aos demais. 

4. A catolicidade estendida43

Logo em seguida à conclusão do Concílio, o teólogo protestante italiano Vittorio 
Subilia publicaria um livro em que eram examinados os documentos aprovados 
e em que se propunha uma interpretação abrangente do catolicismo que surgiu 

42Ver as penetrantes observações de P. Bolognesi, “Catholicisme romain et protes-
tantisme évangélique: réconciliation, mais sous quelles conditions?”, La revue réformée 
63.4 (2012), N. 263, pp. 27-46. 

43Nesta sessão, retomo parte do meu artigo “Das katholische Einheitsverstädnis und 
die evangelische Alternative”, Bibel und Gemeinde 3 (2004), pp. 23-31; trad. ingl.: “Roman 
Catholicism and the Evangelical Alternative”, Foundations 57 (Spring 2007), pp. 16-
21; trad. esp.: Evangélicos y católicos: comparten un futuro común? El desafío del catolicismo 
romano para la fe evangélica (Barcelona: Centro Evangélico de Estudios Bíblicos, 2008).



32

a partir do Concílio. O título desse livro, La nuova cattolicità del cattolicesimo [A 
nova catolicidade do catolicismo],44 sintetiza bem a análise que se concentra na 
chave de leitura da catolicidade. A catolicidade do catolicismo é a capacidade de 
englobar ideias divergentes, valores distintos, movimentos heterogêneos, fermen-
tos ainda em contraposição entre si, integrando-os ao seio de um sistema de refe-
rência unitário, justamente o católico.45 Se a fé evangélica escolhe (sola Scriptura, 
solus Christus, sola gratia, sola fide), o catolicismo adiciona (Escrituras e tradição, 
Cristo e igreja, graça e méritos, fé e obras); se a fé evangélica se exprime com “sim, 
sim” e “não, não” (segundo a expressão de 2Coríntios 1.17-18), a católica opta pelo 
“sim” e o “não” ao mesmo tempo. O catolicismo possui, na verdade, uma platafor-
ma de pensamento tão ampla a ponto de conter tudo, uma tese e sua antítese, uma 
afirmação e a outra, um elemento e outro. 

Na visão católica do mundo que o Concílio corroborou numa estrutura 
renovada, mas consolidada, a natureza vem conjugada à graça, as Escrituras à 
tradição, Cristo à igreja, a graça aos sacramentos, a fé às obras, a vida cristã à 
religião popular, a piedade evangélica ao folclore pagão, a filosofia especulativa às 
crendices supersticiosas, o centralismo eclesiástico ao universalismo católico. Em 
resumo, obstinadamente et-et, e-e, uma coisa e outra. Não há escolhas límpidas, 
nítidas, exclusivas ou inspiradas por uma integridade de pensamento capaz de 
escolher de modo coerente. Pelo contrário, a capacidade receptora católica torna 
o catolicismo um sistema sempre aberto a novas integrações, em vista da progres-
siva expansão do próprio sistema. 

O critério teológico de fundo do catolicismo não é a pureza evangélica ou 
a autenticidade cristã, mas a integração do particular num horizonte universal a 
serviço da instituição que detém as rédeas de todo o esquema. O único “não” que 
o catolicismo sabe dizer diz respeito ao que ameaça o seu projeto, desejoso de 
reconduzir o múltiplo ao uno da Igreja Católica. Quando este pilar não é ques-
tionado, tudo pode ser integrado e catolicizado. As capacidades de integração do 

44V. Subilia, La nuova cattolicità del cattolicesimo (Turim: Claudiana, 1967).
45Insuperável abordagem da catolicidade, no sentido católico, é A. Dulles, The 

Catholicity of the Church (Oxford: Clarendon Press, 1985). Cf. também o fascículo “La 
Chiesa Cattolica” da revista Communio 234 (2012), que contém muitos artigos sobre as 
diversas dimensões da catolicidade.



33

catolicismo, os seus recursos de absorção, são deveras extraordinários. Por isso, é 
necessário ter ciência do sistema do catolicismo e analisar a realidade do catoli-
cismo segundo uma abordagem sistêmica. 

De acordo com as intenções expressas por João XIII no discurso de aber-
tura, a catolicidade do Concílio se dirige, em particular, aos cristãos não-católi-
cos, e é óbvio que assim o seja. Não existe, de fato, um contexto melhor do que 
a cristandade inteira para favorecer a universalidade do catolicismo romano. O 
ecumenismo, portanto, é um laboratório privilegiado da catolicidade, um terreno 
particularmente fértil para tal projeto. 

A propósito do ecumenismo católico, é preciso registrar um dado significati-
vo. Antes do Concílio Vaticano II, os cristãos não-católicos, e em especial os pro-
testantes, eram considerados como “hereges”. As excomunhões e os “anátemas” 
pronunciados pelo Concílio de Trento nos confrontos com os protestantes fize-
ram mesmo que a Reforma protestante fosse considerada na categoria de heresia e 
que os evangélicos fossem taxados com o nome de hereges. Nos países de maioria 
católica, esta designação condicionou pesadamente o testemunho evangélico e, 
muitas vezes, alimentou fortes discriminações nos confrontos com os evangélicos. 
Em relação a este epíteto, o Vaticano II introduziu uma novidade substancial na 
visão que o catolicismo tem dos outros cristãos. Nos textos do Concílio, eles não 
são mais definidos hereges, mas, sim, “irmãos separados” (Unitatis redintegratio 
3). São reconhecidos como irmãos, ainda que permaneça a “separação” derivada 
do fato de que os outros cristãos não se colocam na Igreja Católica, que detém a 
plenitude dos meios da graça divina. De qualquer maneira, trata-se de “irmãos” e, 
da heresia à fraternidade, o passo é notável. Igualmente, o estilo das atitudes nos 
confrontos com cristãos não-católicos mudou radicalmente após o Concílio: não 
mais aversão, mas simpatia; não mais distância, mas aproximação.46 No ímpeto 
do Vaticano II, a Igreja Católica entrou integralmente no movimento ecumênico, 
tornando-se uma das entidades mais enérgicas e ativas. Nos últimos anos, aliás, 
registrou-se mais um passo adiante. Na encíclica sobre o ecumenismo Ut unum 
sint, de 1995, João Paulo II define os cristãos não-católicos como “irmãos reen-
contrados”, demonstrando o fato de que o elemento da separação que subsiste 

46Para aprofundamento sobre Unitatis redintegratio, cf. L. Sartori, L’unità dei cris-
tiani. Commento al decreto conciliare sull’ecumenismo (Pádua: Messaggero, 1992).



34

não deve lançar sombra na dimensão da redescoberta que caracteriza as novas 
relações entre católicos e não-católicos. A catolicidade se tornou a gramática do 
ecumenismo católico.47

Hereges, irmãos separados, irmãos reencontrados: três etapas que assinalam 
uma inversão de tendência surpreendente que não pode passar batida. Eviden-
temente, deve-se compreender a nova configuração ecumênica à luz da estrutura 
mais ampla da catolicidade. Os impulsos para uma realização mais plena da cato-
licidade devem encontrar a solução na tentativa de integrar, antes de tudo, a cris-
tandade ao catolicismo. Todas as formas históricas e confessionais da cristandade 
podem ser reconduzidas para o interior do sistema católico, e é este um terreno 
sensível do envolvimento católico contemporâneo. Os custos desta catolicidade 
são, naturalmente, altos para a teologia evangélica. Na verdade, a dimensão da 
comunhão com Roma e da submissão a Roma são aspectos inseparáveis e in-
dissolúveis da visão ecumênica do catolicismo. Não existe um sem o outro. Não 
se pode estar cum Petro, senão sub Petro. Não por acaso, trata-se ainda assim de 
catolicismo, mas de catolicismo que é e permanece visceralmente romano, papal, 
mariano, vaticano. As aberturas ecumênicas do catolicismo são, portanto, finali-
zadas na catolicização da cristandade inteira. É o sistema católico que a demanda 
e é o sistema católico que tem os recursos para realizá-la. 

O discurso sobre o ecumenismo católico poderia ser estendido também à re-
lação com as outras religiões — obviamente, com os devidos ajustes. Na verdade, 
a tradição católica consolidada ao longo dos séculos consagrara-se pelo princípio 
segundo o qual extra ecclesiam nulla salus, fora da igreja não há salvação. De acordo 
com uma interpretação rígida do dito de Cipriano que foi imposta na igreja me-
dieval, a pertença à Igreja Católica era a condição determinante para a salvação. É 
claro que os seguidores de outras religiões ficavam excluídos da possibilidade de 
ser salvos, pelo fato de estarem fora da instituição romana. Aqui também convém 
sublinhar a profunda transformação que ocorreu com o Vaticano II. Nos textos 
conciliares, deveras, os seguidores das religiões não-cristãs mudaram de status, 
assim como as religiões não-cristãs passaram a ser vistas sob uma nova luz. As 
pessoas adeptas de outras religiões, por mais estranhas ao cristianismo, não são 

47G. Bruni, Grammatica dell ’ecumenismo. Verso uma nuova immagine di chiesa e di 
uomo (Assis: Cittadella, 2005). 



35

consideradas estranhas em relação a Cristo. São, pelo contrário, de algum modo 
ligadas a Cristo (Lumen gentium 16), quer queiram ou não, quer saibam ou não. 
Caso se considere o fato de que, ainda segundo o Concílio, os católicos gozam de 
uma relação privilegiada com Cristo, sendo “incorporados” a ele (Lumen gentium 
11.14.31), o catolicismo é visto como a conclusão, o cumprimento das aspirações 
presentes nas religiões não-cristãs. A Igreja Católica “subsistit in” Cristo (Lumen 
gentium 8),48 mas a graça de Deus já está presente na natureza das religiões, e a 
igreja, por suas prerrogativas especiais, é o lugar onde elas podem ser elevadas à 
sua concretização. Mais uma vez, o universalismo da salvação vem conjugado ao 
particularismo da igreja.49 Fica claro que a catolicidade do catolicismo transcende 
os confins um tanto estreitos da cristandade e se volta ao mundo das religiões, 
propondo a Igreja Católica como o lugar onde as legítimas reivindicações das 
religiões encontram a sua realização. A cristandade, as religiões, a cultura, a socie-
dade, o mundo inteiro: eis as fronteiras da catolicidade do catolicismo. 

Os exemplos poderiam ser ainda mais numerosos. De fato, no catolicismo, 
vê-se uma ambiguidade básica entre a afirmação simultânea do “sim” e do “não” 
ao evangelho, que passam a ser inseridos no interior do sistema. Isto determina a 
coexistência de motivos bíblicos e de motivos não-bíblicos. Como disse o grande 
pregador galês do século passado, Martyn Lloyd-Jones, no catolicismo, “não se 
verifica tanto uma negação da verdade quanto um acréscimo à verdade que se tor-
na, de fato, um afastamento desta”.50 O sistema assim concebido fica em contínua 
oscilação, em contínuo desenvolvimento. Ele está em contínua expansão porque 
não é controlado por um “sim” ou um “não” que funcionem como critérios vincu-
lativos, mas por um “sim” e um “não” simultâneos que abrem espaços enormes, à 
custa, porém, da integridade bíblica. 

48A. Maffeis, “Il dibattito sul significato della formula ‘subsistit in’ (LG 8) tra esegesi 
testuale e interpretazione teologica”, Teologia 38 (2013), pp. 26-58. 

49Neste complexo debate, orienta a compreensão da teologia católica sobre o argu-
mento o volume de P. Selvadagi, Teologia, Religioni, Dialogo (Roma: Lateran University 
Press, 2009). Por vezes, o magistério teve de intervir para sublinhar a diferença entre a 
catolicidade romana e um mero universalismo pluralístico. É o caso da declaração Domi-
nus Iesus, de 2000, concernente à “unicidade e universalidade salvífica de Jesus Cristo e da 
igreja”, que recalibrou a tensão no sentido romano da catolicidade.

50M. Lloyd-Jones, Roman Catholicism (Londres: Evangelical Press, s.d.), p. 3. 



36

IV. Conclusão: o “sim” e o “não” ao evangelho

Depois deste longo passeio, que registrou o entrelaçamento entre catolicismo e 
evangelicalismo no cenário contemporâneo, elencou leituras evangélicas do Vati-
cano II e sugeriu pistas para orientar-se no legado do Concílio, chegou a hora de 
tirar algumas conclusões.51 Para fazê-lo, pode-se remeter a um texto bíblico que 
ajuda a ver a diferença entre catolicismo e fé evangélica, diferença esta reduzida 
aos seus termos mais radicais. Uma passagem bíblica de 2 Coríntios permite cap-
tar o que realmente está em jogo. Segue o trecho:

	 Pois nosso motivo de orgulho é este: o testemunho da nossa consciência de 
que temos vivido no mundo, principalmente em relação a vós, em santidade e 
sinceridade que vêm de Deus, não em sabedoria carnal, mas na graça de Deus... 
E, confiante nisso, quis primeiro visitar-vos, para que recebêsseis o segundo be-
nefício de visitá-los enquanto ia para a Macedônia, e de lá voltar até vós, e por 
vosso intermédio ser encaminhado à Judeia. Será que, ao decidir isso, usei de 
leviandade? Ou será que, ao decidir algo, faço-o como homem, para que haja 
de minha parte tanto um sim quanto um não? Mas, assim como Deus é fiel, a 
nossa palavra em relação a vós não é um sim e um não, pois Jesus Cristo, o Filho 
de Deus, que entre vós foi pregado... não foi um sim e um não; mas nele sempre 
houve sim. Pois, tantas quantas forem as promessas de Deus, nele está o sim. 
Portanto, também é por meio dele que o amém é dado para a glória de Deus por 
nosso intermédio (2 Coríntios 1.12-20).

O contexto do trecho lido pode ser resumido assim: no decorrer do exercício 
do serviço de Paulo, verificou-se uma mudança de planos no itinerário apostó-
lico. As razões deste replanejamento seriam explicadas mais à frente na carta 
(cf. 1.23—2.4). De qualquer forma, sabe-se que a alteração suscitara uma série 
de perplexidades no seio da igreja de Corinto. Nesta passagem, Paulo encara os 
críticos que ficaram revoltados com ele pela suposta leviandade no planejamento 
dos deslocamentos relativos à missão dele. 

Ora, a questão da mudança de itinerário é a ocasião que Paulo utiliza para 
confrontar um assunto mais básico. Paulo parece estar ciente do fato de que as 

51Ver também o documento da Aliança Evangélica Italiana, “Orientamenti evange-
lici per pensare il cattolicesimo”, Ideaitalia 3:5 (setembro de 1999). 



37

críticas não visam simplesmente a questionar a sua capacidade de programar a 
sua atividade, mas têm um objetivo muito mais alto: minar nas bases o serviço 
apostólico, desacreditar a sua pregação, negar a autoridade apostólica de Paulo. 
Não está tanto em jogo o programa apostólico quanto a mensagem apostólica, 
não tanto as etapas da viagem de Paulo quanto a pregação do evangelho de Paulo. 
A situação é muito mais séria do que uma mudança na agenda do apóstolo, e 
o discurso de Paulo enfrenta as verdadeiras questões subjacentes às críticas. Às 
acusações de instabilidade e de irresponsabilidade, Paulo responde invocando os 
traços distintivos da sua pregação do evangelho: “a nossa palavra em relação a vós 
não é um sim e um não”, diz ele no v. 18. A mensagem não foi ambígua e contra-
ditória, como as acusações parecem levar a crer. Em seguida, Paulo dá um passo a 
mais ao reivindicar a linearidade do anúncio do evangelho e o seu enraizamento 
nas promessas de Deus cumpridas em Cristo. A mensagem foi coerente, na me-
dida em que, diz ele no v. 19, “o Filho de Deus, que entre vós foi pregado... não 
foi um sim e um não; mas nele sempre houve sim”. A pregação não foi um “sim” e 
um “não” porque o próprio Cristo é o “sim” às promessas de Deus. Neste sentido, 
a pregação apostólica foi “o amém ... para a glória de Deus”, o “sim” obediente da 
fé ao “sim” das promessas realizadas em Cristo.

Pois bem, o que este texto tem a dizer sobre o catolicismo? Tomando em-
prestada a linguagem de 2 Coríntios, pode-se dizer que o catolicismo é a religião 
do “sim” e “não” à verdade de Deus, simultaneamente, da coexistência da afirma-
ção e da negação da mensagem bíblica, da coabitação da adesão e da rejeição à 
Palavra de Deus. Não se pode dizer que, no catolicismo, o “sim” falte por com-
pleto; o problema é que não se trata de um “sim, sim”, mas de um “sim e não” ao 
mesmo tempo. O “sim” vem justaposto ao “não”, de modo a produzir um efeito de 
anulação do “sim”; não é nem “sim” nem “não”, é “sim” e “não” ao mesmo tempo.

De que modo isto se verifica? Por exemplo, a Cristo se diz “sim”, mas tam-
bém “não”, porque, na visão católica, as prerrogativas da igreja acabam por usurpar 
o que compete exclusivamente a Jesus Cristo enquanto Senhor e Salvador. À 
graça se diz “sim”, mas também “não”, na medida em que, para o catolicismo, a 
natureza tem em si mesma a capacidade de reerguer-se, não obstante o pecado. À 
fé se diz “sim”, mas também “não”, pois, segundo o catolicismo, há a necessidade 
de alcançar a graça de Deus através do sistema sacramental da igreja, sem que a 
fé seja suficiente por si só. À Palavra de Deus se diz “sim”, mas também “não”, na 



38

medida em que, às Escrituras, acoplam-se a tradição da Igreja e o magistério, que 
acabam por refrear a Bíblia no controle eclesiástico. Ao culto rendido a Deus se 
diz “sim”, mas também “não”, porque se incentiva a veneração de Maria e de um 
universo de outras figuras que desviam do culto ao único Deus verdadeiro. 

Esta teologia do “sim” e “não” foi dogmatizada em Trento, absolutizada com 
o Vaticano I e atualizada no Vaticano II. O percurso secular viu o contínuo con-
solidar-se da catolicidade romana. A catolicidade bíblica, entretanto, não está na 
dialética do “sim” e “não” gerida por uma instituição eclesiástica, mas na decisão 
de reconhecer, aderir e servir ao “sim” total ao evangelho. Apesar de todas as suas 
boas intenções de renovação, o Concílio tornou ainda mais elástica, extensa e aco-
lhedora a plataforma da catolicidade do catolicismo, sem encarar a questão mais 
básica: o “sim” ao evangelho deve ser um “sim” completo; do contrário, é um “não”. 

Publicado originalmente no fascículo “Il Vaticano II in ottica evangélica” de 
Studi di teologia 25.2 (2013), N. 50, pp. 97-125. Tradução: Djair Dias Filho.

Nascido em Mântua, na Lombardia, graduou-se em 
história na Universidade de Bolonha, fez seus estudos 
teológicos na Faculdade Teológica Evangélica do País 
de Gales e doutorou-se em teologia no King’s College de 
Londres. Frequentou o curso de aperfeiçoamento em 
bioética na Universidade de Pádua. Foi pastor de uma 
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde então, 
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma. É 
professor de teologia histórica no IFED de Pádua (1997- ), 
editor-chefe da revista Studi di teologia (2003- ) e diretor 
do Centro de estudos de ética e bioética do IFED, bem 
como da Reformanda Initiative. Entre os seus livros, 
estão Evangelical Theological Perspectives on Post-
Vatican II Roman Catholicism (2003), Il papato (2015), 
Quale unità? L’ecumenismo in discussione (2016), Maria. 
Una guida evangelica (2017). Com Pietro Bolognesi 
e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di teologia 
evangelica (2007, reimpr. 2013). Sua obra mais recente 
é Same Words, Different Worlds: Do Roman Catholics 
and Evangelicals Believe the Same Gospel? (2021), a ser 
publicada em português por Edições Vida Nova, em 
2022. Mora em Roma com a sua esposa e dois filhos.

Sobre o autor

Leonardo De Chirico



39

Localizando a santidade na dogmática: 
a necessidade de uma metafísica e uma 
crítica à matriz evangélica

Rafael N. Bello

A doutrina da santificação é por vezes tratada como uma mera pureza 
moral. Se pararmos para pensar, talvez grande parte dos tratados cris-
tãos sobre santificação discursam sobre o papel que temos de nos se-

parar do mundo. 
Quando isso não ocorre, o jogo passa para estudos léxicos das palavras qua-

dhosh ou hagios. Um dos tratados evangélicos mais usados no Brasil é o de J.C. 
Ryle Santidade: Sem a Qual Ninguém Verá o Senhor.1 Nesta obra, Ryle navega o 
tópico de santidade incialmente falando sobre o poder do pecado, a natureza da 
santificação e logo em seguida, sobre os custos e dificuldades morais da santifica-
ção. Tal obra tem o empenho de incentivar o leitor a uma vida mais pura. Entre-
tanto, é preciso notar que a doutrina da santidade cristã não é resumida apenas 
nas ações humanas de luta e resistência. A doutrina da santidade tem um locus sis-
temático. Localizar a doutrina da santidade será, então, minha tarefa neste artigo. 

1John Charles Ryle, Santidade: Sem a qual ninguém verá o Senhor (São José dos Cam-
pos, SP: Editora Fiel, 2016).



40

Após localizar a santidade na dogmática, irei navegar um paradigma clássico no 
evangelicalismo e finalmente propor certas correções baseadas no entendimento 
anterior do santo em relação ao Deus do pacto.

John Webster percorre um caminho interessante e começa tratando a san-
tidade da teologia em seu livro.2 Ou seja, ele considera: “Uma teologia cristã da 
santidade é um exercício da razão sagrada.” Ele começa com uma crítica da ideia 
da modernidade de “razão natural” como “transcendente, ignorando os efeitos 
noéticos da queda”. Ele argumenta que, ao fazer teologia, este exercício da razão 
sagrada é fundamental:

A teologia cristã é um exemplo particular da santidade da razão. Aqui também - 
como em todo pensamento verdadeiro - devemos rastrear o que acontece quan-
do a razão é transformada pela obra de julgamento, justificação e santificação do 
Deus Triúno. A santificação da razão, além disso, envolve uma medida de dife-
rença: a transformação da razão anda de mãos dadas com a não conformidade. 
A razão sagrada é a razão escatológica, a razão que se submete ao processo de 
renovação de todas as coisas à medida que o pecado e a falsidade são postos de 
lado, a idolatria é reprovada e a nova criação é confessada com arrependimento 
e deleite.3

Webster, neste caso, aborda três aspectos da santidade nas escrituras: a san-
tidade de Deus, da igreja e do indivíduo. Começando com a santidade de Deus, 
Webster a considera como sendo Triúno: Pai, Filho e Espírito, santo em todos 
os atributos e obras de Deus. Essa santidade é evidenciada no estabelecimento 
de relacionamentos santos com seu povo, redimido para ser santo por meio da 
iniciativa do Deus Triúno.

Ele então se dirige à igreja, descrita como sanctorum communio. Ele funda-
menta a santidade da igreja na eleição, na reconciliação e na obra de aperfeiçoa-
mento de Deus, um tema da graça de Deus na santidade do povo de Deus que 
percorre este livro. Essa santidade é evidente em todas as ações da igreja quando 
confessam o nome do Deus Triúno. Finalmente, ele discute a santidade do cristão. 
Também aqui, a santidade do princípio ao fim é obra da Trindade, também na 

2John Webster, Santidade (São José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2021).
3Ibid., p. 11-12.



41

eleição, reconciliação e aperfeiçoamento. Isso é por meio da fé, tanto na morte 
para o pecado quanto na renovação da vida expressa na liberdade, obediência e 
amor, em direção ao fim da comunhão com Deus.

Apesar de entender que a obra de Webster merece grande recomendação, 
meu propósito aqui não é apenas “re-rascunhar” ou resenhar esta obra. Mas aqui 
vamos localizar a santidade dentro da teologia cristã.

O que é santidade 

Antes de localizar santidade, precisamos entender santidade em termos dogmá-
ticos. A tarefa da definição dogmática é muito comum em loci tradicionais como 
expiação, trindade e criação. Obras recentes como a de Tyler Wittman God and 
Creation in Theology of Karl Barth and Thomas Aquinas4 ou de Jeremy Treat The 
Crucified King5 têm engajado esses loci. Mas santidade assemelha-se a um en-
tendimento dogmático mais robusto. Normalmente, os tratamentos de santidade 
localizam-se na função de duplex gratia que santidade desempenha com a justifi-
cação. Mas destaco dois tratados recentes de ordem evangélica que têm discutido 
o tema de santidade de maneira realmente dogmática: Sanctification6 de Michael 
Allen e uma obra editada por Kelly Kapic: Sanctification.7 

Michael Allen exemplifica o approach tomado aqui ao dizer que santidade 
não pode ser tratada apenas como “santidade de Deus” e “exemplarismo”, pois agir 
de tal maneira seria diminuir a completa ação de Deus em Cristo no evangelho. 
O que quer que santidade seja precisa ser visto pelos diversos prismas teológicos 
de Deus, criação, ordem, Cristo, aliança homem, escatologia etc. Definir santi-
dade apenas em termos morais de luta e desafio perde a profundidade do tema. 

Seria impossível em um único artigo prestar o devido tributo à santidade de 
maneira santa, pois não temos o tempo necessário para discutir santidade em re-

4Tyler Wittman, God and Creation in the Theology of Thomas Aquinas and Karl Barth 
(Cambridge, Reino Unido: Cambridge University Press, 2019).

5Jeremy R. Treat and Michael Horton, The Crucified King: Atonement and Kingdom 
in Biblical and Systematic Theology (Grand Rapids, Michigan: Zondervan, 2014).

6Michael Allen, Sanctification, ed. Scott R. Swain (Grand Rapids: Zondervan, 2017).
7Kelly M. Kapic, ed., Sanctification: Explorations in Theology and Practice (IVP Aca-

demic, 2014).



42

lação a todos estes loci. O que podemos fazer minimamente aqui é tratar das bases 
epistemológicas e ontológicas da definição de santidade em relação à teologia. Em 
outras palavras: Como sabemos o que é santo e qual a natureza daquilo que é santo. 

1. Como sabemos o que é santo?   

A santidade evangélica é definida pelo seu contexto canônico. Ou seja, saber o 
que é santo precisa ser uma atividade revelatória divina. Isso significa também 
que “não começamos com uma análise sociológica ou até meramente exegética 
das práticas eclesiais versus as praticas seculares pagãs, mas precisamos descrever 
a identidade teológica dessas coisas.”8 

Deus não se relaciona com a criação ad hoc. Ele sempre inicia seu relacio-
namento de forma a estruturar e progredir no relacionamento com sua criação. 
Desta maneira, Deus corta suas alianças e estabelece segurança relacional com 
sua imagem na terra. Este tipo de segurança relacional é necessária, pois desloca 
o relacionamento divino bíblico do relacionamento divino que vemos em trata-
mentos helênicos. Yahweh é livre e por isso poderia fazer o que ele bem entendes-
se. Entretanto, ele não age caprichosamente e também garante não fazer isso por 
meio de reflexos básicos em sua natureza, mas garante com o pacto em iniciativa 
divina de se relacionar com aquilo que não é Ele. 

Tal observação atenta ao modo divino de ação, que já nos traz reflexões 
sobre a maneira em que a santificação ocorre: Não é apenas mais um dos “mo-
mentos” de nossa salvação como se fosse subsequente temporalmente à justifi-
cação. Inicialmente, essa reflexão não parece ser tão logicamente ligada ao que 
falávamos anteriormente sobre pacto. Mas perceba que o que estamos dizendo 
é que o que garante nossa santidade não é nem a nossa persistência e nem a 
mera e nuda liberdade de Deus. O que garante o nosso projeto de santificação 
é que Deus decidiu se unir a nós como clímax do pacto escriturístico em Cristo 
Jesus. Brannon Ellis captura bem a ideia ao dizer que “estar em Cristo e perten-
cer a sua igreja são materialmente equivalentes, como formas complementares 
do todo em nossa participação na mesma realidade pactual.”9 Em outras pala-
vras, as declarações livres de Deus sobre justificação, chamado eficaz não devem 

8Allen, Sanctification, p. 35.
9Brannon Ellis, p. 81.



43

ter precedência teológica e muito menos temporal sobre a nossa participação  
em Cristo. 

Mas não nos esqueçamos de que ainda estamos apenas falando das bases 
epistemológicas da santidade. Não vamos nos adentrar muito profundamente na 
união com Cristo sem antes entender que é exatamente porque participamos em 
Cristo que evidenciamos nossa santidade. Não como um momento subsequen-
te a nossa participação mística nele, do tipo: Estou em Cristo, agora sou santo. 
Mas como a mesma realidade observada de dois ângulos diferentes. Assim como 
justificação e santificação são chamados de duplex gratia ou dois lados da mesma 
moeda, meu argumento aqui observa essa realidade a partir da profundidade da 
ação pactual divina: União (ou participação) e pacto com o povo de Deus de an-
dar com eles em novidade de vida são dois lados da mesma moeda.

Isso responde então à nossa pergunta inicial sobre saber o que é santo. Certa-
mente é mais do que estar pactualmente membro de uma comunidade. Mas nunca 
pode ser menos que isso. Assim como a união com Cristo é a fonte pela qual re-
cebemos todos os benefícios da salvação, nossa participação em uma comunidade 
(de forma pactual) é como recebemos também as bênçãos do andar em santidade. 

2. A Natureza do santo 

Santidade é uma doutrina derivada. O que quero dizer com isso? Significa que ela 
não se encontra distribuída ao longo do corpus teológico. As chamadas doutrinas 
distributivas são Deus e Criação. Qualquer doutrina do resto do corpus teológico 
precisa fazer alguma referência, pois está naturalmente ligada a uma dessas duas 
doutrinas. Veja na santidade: Aquilo que é santo precisa fazer referência a Deus 
que é a fonte de toda santidade. Mas também precisa diferenciar aquilo que é 
santo de Deus. Objetos santos no AT ou a santidade de uma comunidade no NT 
são santidades participativas (i.e., veja a seção anterior), não autogeradoras. 

A santidade de Deus é a base ontológica da santidade do cristão. É o cris-
tão que participa na santidade de Deus. Deus por outro lado não participa de 
qualquer santidade, mas ele é em si santidade. Primeiro, vamos clarificar um erro 
comum: santidade contra alguns tratamentos recentes de ordem evangélicas não é 
o atributo principal ou mais importante da realidade divina.10 Seguindo o teísmo 

10R. C. Sproul, A Santidade de Deus (São Paulo, SP: Cultura Cristã, 2016).



44

clássico, Deus é seus atributos (Deus est ipsum esse). Ele não é um terço santo, um 
terço amor e um terço justiça. Deus não é composto de partes, mas ele é simples. 
Muito menos então Deus tem um atributo acima de todos os outros. 

Como corolário desta afirmação acima, temos que entender que a igreja primi-
tiva devotou grande consideração à doutrina da Trindade. John Webster reflete 
nesses valores ao entender que 

A santidade de Deus é a santidade do Pai, do Filho e do Espírito, aquele que 
leva seu santo nome, que é santo em todas as suas obras, e que é o Santo em 
nosso meio, estabelecendo, mantendo e aperfeiçoando a comunhão reta com o 
povo santo de Deus.11

Vamos destrinchar essa tese:

A santidade de Deus é a santidade do Pai, Filho e Espírito. Todos os atributos 
de Deus são idênticos à essência de Deus; mas sua essência é seu ser e agir como 
Pai, Filho e Espírito Santo.

Nesta sentença, Webster está explicando e expondo um ponto de exegese patrís-
tica e escolástica com maestria. A doutrina da simplicidade é aquilo que enca-
beça o tratamento dele para que não caia em erro ao tratar uma doutrina. Esse 
erro é comum em tratamentos populares da doutrina da santidade de Deus. 
Mais a frente, Webster vai fundamentar a santidade de Deus como um projeto 
dogmático recebido e confessado. Ele faz isso em contradistinção ao projeto de 
Paul Tillich. Para Tillich: 

Santidade é um fenômeno experimentado; está aberto à descrição fenomenoló-
gica. Portanto, é uma “porta” cognitiva muito importante para a compreensão da 
natureza da religião, pois é a base mais adequada que temos para compreender o 
divino. O sagrado e o divino devem ser entendidos correlativamente.12

Entretanto, se não é fenomenológico, então precisamos de uma base metafísica. 

11Webster, Santidade, p. 46.
12 Ibid., p. 48.



45

Só que Webster baseia essa parte metafísica exatamente no nome de Deus. Um 
nome que ele não recebe, mas que trinitariamente ele revela. 

O discurso teológico dos atributos divinos, portanto, não é principalmente uma 
questão de categorização, mas de confissão do nome divino; os atributos de Deus 
são glosas conceituais no nome de Deus, indicadores da identidade de Deus. 
É por essa razão que a tradição dogmática clássica insistia que, quando a teo-
logia enumera uma gama de diferentes atributos de Deus, não está denotando 
diferentes realidades dentro do ser divino; ao contrário, cada um dos atributos 
designa a totalidade do ser de Deus sob algum aspecto particular. A santidade 
de Deus junto com seu amor, misericórdia, impassibilidade e outros, apenas 
colocam a realidade do fato que Deus é. Webster diz “O predicado (santo) é 
exaustivamente definido pelo sujeito (o Deus triúno).”13 

O que Webster está fazendo aqui é importantíssimo, pois ele está demonstrando 
que santidade não é o resultado de uma ação intempestiva de Deus, mas justa-
mente porque Deus e suas ações não podem ser separados, santidade é o próprio 
Deus. Isso vai trazer implicações futuras para chamadas de conformidade a san-
tidade divina. Uma conformidade que não é reativa, mas confessional. 

Para resumir até agora: Deus, a santíssima Trindade, é conhecido em sua 
inflexão para nós, e, por isso, falar da santidade de Deus é falar com base em sua 
majestosa presença autocomunicativa e salvadora. Deus, o Santo, é o Santo em 
nosso meio. A consequência crucial disso para como pensamos sobre a santidade 
de Deus é que a ideia da santidade de Deus é um conceito relacional. Ou seja, o 
que ela articula é a origem, a maneira e o objetivo da relação que Deus mantém 
com sua criação. Isso, por fim, demonstra tanto transcendência como imanência 
divina presente na teologia da santidade. 

Modelos de santificação 

Chegamos ao ponto em que podemos discutir os modelos de santidade cris-
tãs, pois estabelecemos a origem e o fundamento da ação santa do homem em 
relação ao Deus santo. Estabelecemos a santidade confessional e participativa que 

13Wesbter, Santidade, p. 46



46

temos na doutrina Cristã. Todo essa prolegomenum sobre santidade de Deus em 
termos ontológicos e epistemológicos serviu para que possamos ter melhor clare-
za sobre qual modelo melhor distribui a santidade divina em seu relato. 

Andy Naselli descreve que os cristãos evangélicos sustentam pelo menos 
cinco modelos diferentes de santificação: a visão Wesleyana, a visão da vida su-
perior (ou Keswick), a visão pentecostal, a visão chaferiana e a visão reformada.14 
Ele termina dizendo que a Bíblia ensina a visão reformada na caracterização dele.

1. A Visão Wesleyana

John Wesley (1703-1791) é o pai das visões que separam cronologicamente o 
momento em que uma pessoa se torna cristã do momento em que a santificação 
progressiva começa. Wesley ensinou “perfeição cristã”, que como ele qualifica, 
não se refere à perfeição absoluta sem pecado. A perfeição cristã é um tipo de 
perfeição que somente os cristãos podem experimentar – em oposição à perfeição 
adâmica, à perfeição angélica ou à perfeição única e absoluta de Deus. A maneira 
como Wesley qualifica a perfeição cristã depende de como ele define o pecado 
como “uma transgressão voluntária de uma lei conhecida”. Ele limita o pecado a 
apenas atos pecaminosos intencionais.

A essência da perfeição cristã de Wesley é amar perfeitamente a Deus com 
todo o seu ser e, consequentemente, amar perfeitamente seus semelhantes. A per-
feição cristã ocorre em um momento depois que você já é um cristão. Wesley 
rotula esta segunda obra da graça não apenas como perfeição cristã, mas como 
salvação de todo pecado, inteira santificação, amor perfeito, santidade, pureza de 
intenção, salvação plena, segunda bênção, segundo descanso e dedicação de toda 
a sua vida a Deus.

2. Keswick

A teologia da vida superior é outro tipo de teologia da segunda bênção. Os cris-
tãos experimentam duas “bênçãos”. O primeiro está sendo salvo, e o segundo está 

14 Andy Naselli, “Models of Sanctification”, The Gospel Coalition, https://www.
thegospelcoalition.org/essay/models-of-sanctification/, acessado em: 7 de março, 2022. 
As próximas 5 descrições são traduções livres e adaptações do que se encontra no ensaio 
proposto no site do TGC.



47

ficando sério. A mudança é dramática. A teologia da vida superior se refere a essas 
duas categorias distintas de cristãos de várias maneiras.

Deixe ir + deixe Deus = consagração. A chave é confiar, não tentar, descansar, não lutar.

3. Visão Pentecostal 

O pentecostalismo, de acordo com a maioria dos historiadores da igreja, começou 
em 31 de dezembro de 1900. De acordo com o pentecostalismo, os crentes devem 
experimentar o batismo no Espírito após a conversão e inicialmente demonstrar 
isso falando em línguas.

Os pentecostais estão divididos sobre se o batismo no Espírito acontece na 
crise da santificação ou em um momento posterior. Assim, alguns chamam o 
batismo no Espírito de “a segunda bênção” e outros de “a terceira bênção”. As três 
bênçãos são (1) a crise da conversão para a salvação, (2) a crise da santificação para 
a santidade e (3) a crise do batismo no Espírito para poder no serviço.

4. Visão Chaferiana

Como a teologia da vida superior, a visão chaferiana identifica três categorias de 
pessoas: (1) naturais (não convertidas), (2) carnais (convertidas, mas caracteriza-
das por um estilo de vida não convertido) e (3) espirituais (convertidas e cheias do 
Espírito). Ao contrário da teologia da vida superior, a visão chaferiana insiste que 
o batismo no Espírito ocorre na conversão para todos os cristãos. O batismo no 
Espírito é um ato definitivo na conversão, e o enchimento repetido do Espírito é 
a chave para um cristão viver como uma pessoa espiritual em vez de carnal.

5. Visão Reformada 

Naselli parte então para descrever a visão reformada de santificação. Segundo 
Naselli, a característica fundamental que distingue a visão Reformada é que não 
divide cristãos em dois grupos. 

Justificação e santificação progressivas são distintas, mas inseparáveis. Só a 
fé justifica, mas a fé que justifica nunca está sozinha. A graça de Deus através do 
poder de seu Espírito garante que a mesma fé que justifica um cristão também 
progressivamente santifica um cristão.



48

Todos os cristãos são espirituais; nenhum é permanentemente carnal (1Co 
2.6–3.4). Paulo descreve as pessoas como naturais, espirituais e carnais (ou “da 
carne”). A questão é se essas são três categorias distintas. Natural refere-se à “pes-
soa sem o Espírito”, e espiritual refere-se à “pessoa com o Espírito” (NVI). Todos 
os humanos estão em uma das duas categorias.

Transcendendo o paradigma evangélico 

Certamente Naselli está correto em dizer que a visão Reformada acerta em não 
criar duas categorias de cristãos. Mas existem algumas nuances que são importan-
tes de serem esquematizadas num relato mais especificamente católico-reformado. 

A preferência pela nomenclatura “católico-reformado” se dá exatamente 
porque a visão reformada não é sui generis e muito menos surgiu num vácuo como 
se os reformadores fossem os primeiros a pensar sobre santificação. A realidade 
é que eles estavam fazendo este mesmo exercício que fizemos na primeira parte 
deste artigo. Estavam pensando santidade em maneira dogmática. Como ela se 
relaciona com as chamadas doutrinas distributivas e as distribuídas. A redesco-
berta da justificação pela fé somente com certeza modificou o prisma de visão. 
Pois realmente não podemos criar subsequência ou estágios de cristãos, visto que 
todos somos amados nEle (Efésios 1) e a teologia Reformada fez bem em enten-
der esses dois conceitos como distintos, mas inseparáveis. Qual é, então, a nuance 
deixada de lado por Naselli? 

Se lembrarmos das seções anteriores, estabelecemos que a doutrina de Deus 
— especificamente o Deus santo e trinitário — baseia seu relacionamento com a 
criatura através da aliança. 

Esta tese estabelece que o tratamento sobre santificação cristã deve vir 
acompanhado de um fundamento trinitariano e pactual. O que todos os modelos 
anteriores deixaram de discutir foi como uma visão beatífica (especificamente 
tangente ao Deus trino), ou seja, a visão Bíblica da revelação divina informa este 
crescimento em contexto do pacto.

J. V. Fesko discute em seu artigo, “Aquinas’ view of Justification and Re-
formed Infused Habits”15 que apesar de São Tomás ter praticamente mesclado 

15Manfred Svensson and David VanDrunen, eds., Aquinas Among the Protestants, 1 
edition (Hoboken: Wiley-Blackwell, 2017).



49

justificação e santificação por explicitar que a fé que recebemos é um habito in-
fundido, muitos reformados não rejeitaram a noção de hábitos infundidos por 
completo. Isso é fundamental porque o intento de uma teoria chamada de teoria 
habitus encontra sua razão de ser na contemplação do Deus trino. Fesko afirma 
neste contexto ao interagir com Michael Horton (que rejeita completamente a 
teoria de habitus como sendo um mediador desnecessário): “Não devemos falar 
meramente de ontologia, mas de uma ontologia pactual, pois Deus só se relaciona 
com os humanos por meio de aliança.”16

Concluindo: o que J. V. Fesko está explicando pode ser visto em John Owen: 
os hábitos infundidos não são a mesma coisa que justificação, mas falam sobre o 
relacionamento da alma para com o corpo num ato de recebimento de algo so-
brenatural pela alma no processo de santificação relacional em união pactual com 
Deus no “segundo lado da moeda” como explicitado por Brannon Ellis acima. A 
aliança pactual em comunidade não é mera evidência da nossa união com Cristo, 
mas é outra forma de enxergar essa mesma união. 

Isso significa não que nos tornamos versões melhores de nós mesmos por 
meio de habituação extemporânea. Owen explica este trabalhar salvífico em ter-
mos da aliança: “O método de Deus proceder conosco em sua aliança é que ele 
primeiro nos lava e purifica nossas naturezas, tira o Coração de Pedra, dá um 
Coração de Carne, escreve sua Lei em nossos Corações, põe seu Espírito em 
nós, em que como será evidenciada a Graça da Regeneração consiste”. Tomando 
emprestado da parábola de Cristo, Owen argumenta que Deus primeiro muda 
as raízes da árvore para que ela produza bons frutos (Lucas 6.43). Para Owen e 
os reformados ortodoxos, o conceito de hábitos infundidos fornece a metafísica 
e arquitetura para delinear a habilidade natural caída do trabalho sobrenatural do 
Espírito Santo. Essa estrutura fornece as distinções necessárias para duas funções 
importantes sobre a doutrina da santificação: (1) para delinear entre habilidades 
naturais e sobrenaturais e (2) para poder falar sobre uma teologia de virtudes.17 

Uma teologia de virtudes fornece o aparato conceitual (e metafísico) para 
que a descrição de Andy Naselli seja estável sem que tenha que apelar somente 

16Fesko, “Aquinas’ view of Justification and Reformed Infused Habits” in Aquinas 
Among the Protestants, 257.

17Fesko, “Aquinas’ view of Justification and Reformed Infused Habits”, 260.



50

para uma ação divina divorciada de guardas pactuais e ao mesmo tempo sem 
negligenciar agência humana no progresso santificador. Uma teologia de virtudes 
que se baseia em hábitos infundidos sabe que esses hábitos foram de certa me-
dida sobrenaturalmente infundidos em nós pelo Deus triúno que pactualmente 
nos promete comunicar sua graça. Nessa mesma graça crescemos em caráter, sem 
obliterar totalmente a ação humana. 

Espero que com essa reflexão possamos fugir daquele velho debate: justi-
ficação é um ato monergístico e santificação é sinergístico. Estabelecemos alguns 
parâmetros que iluminam nosso caminho. Primeiro, a santidade é derivativa e 
localizada em dois âmbitos teológicos: Deus e criação. Segundo, a comunicação 
desta santidade é feita em termos pactuais. O que significa que Deus cria em nós 
algo novo por meio sobrenatural e nos comunica isso por meio de seu Espírito 
com promessas que nunca podem ser desfeitas. Finalmente, ele usa a estrutura 
da aliança em termos de promessa e cumprimento para sobrenaturalmente criar 
raízes em nossas almas.

Foi professor do Seminário Martin Bucer e editor na 
Editora Fiel. Atualmente está no processo de transição 
para assumir a cadeira de professor de teologia na 
Oklahoma Baptist University.

Sobre o autor

Rafael N. Bello



51

Escolasticismo Reformado:  
ascensão, declínio e suas
características

Francisco das Chagas Nascimento Sousa Tourinho

Introdução

Esclarecer a relação entre calvinismo e escolasticismo é de suma impor-
tância para o entendimento da teologia reformada mais antiga. Que o 
período pós-reforma foi considerado um período escolástico para os cal-

vinistas e até mesmo para os luteranos, é um fato tão público e notório que sequer 
precisa de referências. A tradição escolástica dentro do calvinismo é muito forte, 
embora percebida de forma mais leve em João Calvino, foi em Beza, seu suces-
sor, que a relação entre Calvinismo, Aristóteles e o escolasticismo se tornou de 
fato amigável. Grandes nomes do calvinismo clássico eram extremamente esco-
lásticos, com influência predominantemente tomista, tais como os reformadores 
Girolamo Zanchi, Francis Turretin, Musculus, Pedro Mártir, Theophilus Gale 
e outros. No entanto, houve uma ruptura que alguns autores defendem que foi 



52

em Jonathan Edwards,12 e a escolástica protestante foi esquecida ou avaliada de 
forma superficial e negativa.

Esse artigo tem por objetivo demonstrar o porquê a teologia escolástica é 
importante para a teologia reformada hoje. Demonstrar que a relação escolas-
ticismo e teologia reformada é muito antiga e defendida pelos nossos pais re-
formadores. Responder, sucintamente, às críticas de Francis Schaeffer, Herman 
Dooyeweerd e Gordon Clark contra a teologia escolástica reformada, sobretudo 
em seu aspecto aristotélico-tomista. 

O que é o Escolasticismo?

O termo escolasticismo, embora possa ser considerado desde os antigos filósofos gre-
gos, para nós interessa seu significado que deriva de escolas de ensino superior no 
início da era medieval na Europa. Nessas escolas, os falantes da dialética, normalmente 
chamada de “lógica” na era moderna, eram conhecidos pelo termo latino “escolástico”. 

Os autores Willem J. Van Asselt e Pieter L. Rouwendal explicam o seguinte:

O termo “escolasticismo” é derivado da palavra grega scholè, a qual originalmente 
significava “tempo livre”, pois a instrução na filosofia era originalmente seguida 
no tempo livre de uma pessoa. A partir disso, scholè passou a ser usada para tudo 
aquilo atinente à educação. A palavra latina schola recebeu o mesmo significado. 
Na cultura romana, scholasticus se referia a uma pessoa dedicada à ciência (no 
sentido lato do termo), a quem, hoje em dia, chamamos de acadêmico. No início 
da Idade Média, o termo scholasticus se referia a “uma pessoa conhecedora” ou 
“alguém que recebeu instrução em uma escola”. De maneira geral, o líder de 
uma escola era tratado com a mesma palavra. No período do Renascimento e da 
Reforma, o termo scholasticus era utilizado de diferentes formas. 3

1MULLER, R. Vontade Divina e Escolha Humana: Liberdade, Contingência e  
Necessidade no pensamento reformado do início da Idade Média (São Paulo: Vida Nova, 
2019) p. 21-22. 

2The Reformed Freedom of the Will vs. Determinism. Disponível em: <https://refor-
medbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/>. 
Acesso em: 26/12/2018.

3ASSELT, W.V.; ROUWENDAL, P.L. O que é Escolasticismo Reformado?. Dispo-
nível em: <http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-
-reformado-2/>. Acesso em: 25/03/2020. 

https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/
https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/
http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/
http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/


53

O escolasticismo nasceu de uma das mudanças culturais mais importantes 
que ocorreram no período medieval, que foi um afastamento do neoplatonismo e 
sua aproximação com Aristóteles. É o período após a patrística, que é o período 
dos pais da Igreja, e tem seu começo4 por volta do século VI d.C., com os comen-
tários de Boécio (480-524 d.C) à obra de Aristóteles. Esse autor é considerado o 
“primeiro escolástico”.56 Esse afastamento não foi total, o neoplatonismo, assim 
como o agostinianismo, manteve suas influências, principalmente na ala francisca-
na da escolástica, em detrimento da ala dominicana que era mais aristotélica. As 
duas principais ordens na escolástica medieval foram as ordens franciscana e do-
minicana. Os principais nomes da escolástica são Santo Anselmo, São Boaventura, 
Alberto Magno, São Tomás de Aquino, Guilherme de Occam e Duns Scotus.

Embora existam muitas semelhanças entre teologia patrística e escolasti-
cismo, há, pelo menos, uma diferença crucial: a teologia patrística sustentava que 
grandes ideias teológicas vêm através de inspiração mística, e, embora o escolas-
ticismo não tenha negado as experiências místicas, ele se tornou altamente racio-
nalista, enfatizando o valor da lógica na investigação, explicação e defesa de toda a 
Teologia. O mundo físico e o mundo espiritual, e até o próprio Deus, tiveram que 
ser analisados ​​através da aplicação da lógica. Os escolásticos foram bem treinados 
nos escritos de Aristóteles sobre lógica, física e metafísica, e procuraram ajustar a 
apresentação da Teologia cristã à visão de mundo racionalista. Por essa razão, para 
entender a teologia escolástica medieval, precisamos entender alguns pontos de 
vista de Aristóteles na lógica. 

Por razões de tempo, podemos apenas mencionar quatro aspectos das visões de 
Aristóteles sobre a lógica que influenciaram a teologia escolástica: primeiro, a impor-

4Alister McGrath dirá no seu livro, O pensamento da Reforma (Cultura Cristã, 2014, 
p. 82), que o escolasticismo “floresceu no período de 1200 a 1500”. Se com essa decla-
ração ele quer dizer que o escolasticismo teve início no ano 1200, então contestamos 
totalmente tal afirmação, mas se com essa declaração ele quer dizer que esse período foi 
o auge do escolasticismo, então concordamos com tal afirmação. 

5PERUTELLI, A.; PADUANO, G.; ROSSI, E. Storia e testi della letteratura latina. 
Zanichelli. 2010. p 01. Disponível em: <https://online.scuola.zanichelli.it/perutellilette-
ratura/files/2010/09/vol3_boezio.pdf>. Acesso em: 08/05/2020.

6BOEHNER, P.; GILSON, E. História da Filosofia Cristã (Petrópolis: Vozes, 1970) 
p. 210. 

https://online.scuola.zanichelli.it/perutelliletteratura/files/2010/09/vol3_boezio.pdf
https://online.scuola.zanichelli.it/perutelliletteratura/files/2010/09/vol3_boezio.pdf


54

tância da terminologia exata;7 segundo, a necessidade de raciocínio proposicional;8 ter-
ceiro, o valor dos silogismos lógicos;9 e, finalmente, as prioridades da análise racional.10

7É a precisão vocabular. O uso de termos claros e bem definidos para que o inter-
locutor saiba exatamente do que o autor está tratando ao ter contato com o pensamento 
do mesmo. Podemos citar como exemplo o caso do uso do termo “livre arbítrio” que foi 
amplamente usado por Calvinistas escolásticos como Francis Turretin e John Owen, mas 
que não tem o mesmo significado que é empregado pelos seus oponentes arminianos, 
nem tem o mesmo significado para os calvinistas modernos. Assim, é mister precisar 
bem o vocábulo, para não acontecer de defendermos uma teoria A, usando um autor que 
defende uma teoria B, embora A e B possuam os mesmos termos.  

8Proposições são declarações que podem ser válidas e/ou verdadeiras. As propo-
sições não são simples frases, mas declarações em que se usam conectivos para afirmar 
ou negar. Por exemplo, se eu digo: “Paulo, Papa”. Na frase não se diz nada sobre Paulo, 
nem afirma, nem nega, logo não pode ser uma proposição. Mas se eu digo: “Paulo não foi 
Papa”, então temos uma declaração com um valor de verdade ou de falsidade, isso é uma 
proposição. A simples palavra, que é a denominação vocal daquilo que se dá diretamente 
aos sentidos, não é verdadeira ou falsa até que seja julgada pela razão e possa assim ser 
afirmada ou negada algo sobre tal.  

9Silogismo é quando a partir de duas ou mais proposições eu chego a uma conclusão 
que, se as proposições forem verdadeiras, a conclusão inevitavelmente será, por exemplo, 
se eu afirmo as duas proposições: 1 – Sócrates é homem; 2 – Todo homem é mortal; eu 
concluo que, sendo verdadeiro 1 e 2, podemos afirmar - necessariamente que Sócrates é 
mortal. A conclusão se segue necessariamente das proposições anteriores. 

10Uma análise racional é em Aristóteles um conceito mais complexo, que passa pelas 
três operações do intelecto, que seriam: 1 - simples apreensão ou inteligência dos indivisí-
veis, onde se identifica as essências ou quididades das coisas; 2 - segunda operação do in-
telecto, cujo nome é juízo ou composição, pois se trata de um julgamento que é feito pelo 
intelecto, que julga a atribuição de quididades a outras quididades que foram apreendidas 
na primeira operação; 3 – a terceira operação se chama propriamente de raciocínio, que é 
onde se trata da questão propter quid ou “por que é”. Aqui entra as 4 causas de Aristóteles 
(material, eficiente, formal e final), só aí estaremos realizando o raciocínio propriamente 
dito. Para Aristóteles, o intelecto só funciona corretamente com a lógica, que é a arte de 
fazer a razão alcançar seu fim com facilidade, com ordem e sem erro. Explicar como se 
dão essas operações em detalhes nos levaria a mais outro artigo, portanto, para quem qui-
ser se aprofundar no assunto, indicamos a leitura de Aristóteles, no livro 1, capítulo 1 de 
seu Peri Hermeneias e também Livro II da Física do mesmo autor, esse último para uma 
melhor investigação da terceira operação do intelecto e um estudo das causas.



55

Aristóteles entendeu que, para o sucesso do racionalismo, a reflexão lógica 
dependia dos termos que usamos e com que cuidado os definimos, para o dr José 
d’Assunção Barros: 

O que traz uma verdadeira unidade à Escolástica é o seu método: o mestre esco-
lástico deve extrair do texto canônico – que traz à Escolástica o princípio de Auto-
ridade – a matéria para um problema, e a partir daí desenvolvê-lo em relação a um 
interlocutor imaginário pronto a lhe opor objeções. A base do método é o desejo de 
explicitar tudo, esgotando sistematicamente todas as possibilidades. O método es-
colástico desenvolve-se em torno de alguns pontos essenciais, entre eles a ‘precisão 
vocabular’ e a ‘Dialética’ – conjunto de operações que fazem do objeto de saber um 
problema que será exposto e sustentado contra o interlocutor real ou imaginário.11

O escolasticismo é muito mais um método, um modo de fazer teologia, do 
que uma doutrina, método esse que usa da lógica para a resolução dos problemas, 
onde o autor apresenta uma tese e responde às objeções a essa tese, como se esti-
vesse conversando com um interlocutor imaginário. Ao apresentar sua tese, deve 
anteriormente discorrer sobre os outros pensamentos divergentes do ali apresen-
tado e mostrar o porquê tal pensamento não é adequado ou é menos adequado 
em relação ao que ele apresentará, definindo precisamente os termos usados. 

O que é Escolasticismo Reformado?

A teologia escolástica reformada12 teve seu auge, dentro da teologia reformada, no sécu-
lo XVII. Os autores Willem J. Van Asselt e Pieter L. Rouwendal explicam o seguinte:

No período do Renascimento e da Reforma, o termo scholasticus era utilizado de 
diferentes formas. Por exemplo, os alunos na academia (schola publica), instituída 
por Calvino em Genebra, eram chamados de scholastici. Ainda assim, Calvino 
também utilizou o termo scholastici de uma maneira completamente diferente, 

11BARROS, J.D. A Escolástica em seu Contexto Histórico. Fragmentos de Cultura. 
Goiânia. v. 22. n. 3. p. 233. jul./set. 2012. Disponível em: <http://seer.pucgoias.edu.br/
index.php/fragmentos/article/download/2348/1442>. Acesso em: 30/04/2020.

12A escolástica abrangeu todos os reformados, luteranos e calvinistas, no entanto, 
nesse artigo estaremos focando nos reformados de tradição calvinista. 

http://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/download/2348/1442
http://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/download/2348/1442


56

negativamente, dando um valor ao termo quanto ao conteúdo. Essa ambivalên-
cia no termo “escolástico” também pode ser encontrada nos escritos dos repre-
sentantes da ortodoxia. Embora em suas obras dogmáticas os escritores desse 
período tenham, por diversas vezes, nas mesmas obras e até mesmo no mesmo 
capítulo se oposto contra a teologia escolástica, é possível encontrar uma defesa 
do escolasticismo. No primeiro caso, o termo escolástico cuida do conteúdo do 
período (tardio) da teologia medieval; no último caso, a referência se dá para a 
teologia conforme praticada nas academias e universidades reformadas.13

Depois de explicarmos anteriormente o termo “escolástico ou escolasticis-
mo” em diversos ambientes, nos interessa aqui a definição do termo na Idade  
Média e na Academia de Genebra. Tanto na Idade Média como em Genebra, o 
termo era sinônimo de academicismo, daqueles que faziam uma teologia cientí-
fica. Os autores, Willem J. Van Asselt e Pieter L. Rouwendal, ressaltam também 
uma diferença entre o conteúdo desenvolvido nesse período e o método esco-
lástico. Muitos escritores reformadores criticaram algumas doutrinas desenvol-
vidas na escolástica, mas não criticaram seu método e como método, não precisa 
representar nenhuma teologia em particular. Prova disso é que temos Católicos 
Romanos escolásticos, calvinistas escolásticos, luteranos escolásticos, e isso não 
significa que as doutrinas dos três são iguais, mas que o método a ser empregado 
é o mesmo, logo, não nos enganemos ao pensar que escolasticismo é sinônimo de 
Catolicismo romano ou qualquer outra vertente cristã.

Quais as principais características do escolasticismo reformado?

Uma análise da ortodoxia escolástica demonstra que é possível distinguir pe-
ríodos dentro da teologia escolástica reformada. Richard A. Muller dividiu-os 
em três eras: a era da baixa ortodoxia (1565-1640), que foi caracterizada pela 
solidificação das confissões protestantes, e sendo representada por nomes como 
João Calvino, Wolfgang Musculus, Pedro Mártir Vermigli e Andreas Hyperius;14 

13ASSELT, W.V. ROUWENDAL, P.L. O que é Escolasticismo Reformado?. Dispo-
nível em: <http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-
-reformado-2/>. Acesso em: 25/03/2020. 

14MULLER, Richard A. Post-Reformation Reformed Dogmatic (Baker Academic: 2ª 
ed. Vol. 1., 2003) p. 30.

http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/
http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/


57

a era da alta ortodoxia (1640-1725), que sintetizou a base dada pela primeira 
com o próprio desenvolvimento da teologia escolástica protestante advinda das 
academias tanto de Genebra quanto de outros lugares da Europa, e fez contra-
ponto não só a ataques externos feitos pelos católicos-romanos quanto a ataques 
internos, como a controvérsia Amyraldista, sendo representada por homens como 
Samuel Maresius, Johannes Cocceius, Gisbertus Voetius e o conhecido Francis  
Turretin;15  por último, a era da ortodoxia tardia, datada depois de 1725, caracteriza-
da pelo abandono praticamente completo do método escolástico tão característico 
da era anterior, e representada por homens como Daniel Wyttenbach, John Gill,  
Bernhardus de Moor e outros.  

Deve-se negar que o escolasticismo é um retorno ou resquício de Roma, 
ou que é um sincretismo pernicioso entre filosofia pagã e cristianismo. Muito 
pelo contrário, o fato de tanto reformados, como luteranos e católicos usarem o 
escolasticismo, possibilitou que a teologia fosse mais ecumênica, de forma que 
a cristantade, mesmo dividida, pudesse debater teologia usando uma linguagem 
acadêmica comum. Que Aristóteles, Platão e outros filósofos gregos não eram 
cristãos e, por consequência, vendo por esse aspecto, suas filosofias são pagãs, é um 
fato inegável, mas disso não se segue que o uso de filosofia grega, portanto pagã, 
torna quem a usa um pagão, ou que estaríamos substituindo a Palavra de Deus 
por filosofia, pois se assim fosse, tornaríamos pagãos o apóstolo Paulo, que usou 
literatura grega na Escritura,16 e todos os pais da Igreja, incluindo aquele que deu 
a base da teologia reformada, o imortal Santo Agostinho. Para Platão, Deus era 
imutável e para Aristóteles, Deus era o motor imóvel, o ato puro, e segundo Her-
man Bavinck, “A teologia cristã concordou com essa avaliação. Deus, de acordo 
com Irineu, é sempre o mesmo, auto-idêntico. Em Agostinho, a imutabilidade de 
Deus flui diretamente do fato de que ele é o ser supremo e perfeito... A mesma 
ideia aparece repetidamente nos escolásticos e nos teólogos católicos romanos, 
tanto quanto nos teólogos luteranos e reformados”.17 Bavinck diz o mesmo sobre 

15MULLER, 2003, p. 31.
16Como exemplo, podemos citar o texto de 1 Coríntios 15.33, quando o Apóstolo 

usa uma frase de um autor grego chamado Menandro para ensinar os cristãos.
17BAVINCK, H. Dogmática Reformada: Deus e a criação (Cultura Cristã: Vol 2, 

2012) p. 157-158.



58

o conceito de eternidade, que os reformadores concordaram, sem adicionar nem 
tirar, o que primeiramente foi desenvolvido por Agostinho, melhorado em Boécio 
e, por fim, tomando sua forma final em Tomás de Aquino. O próprio Bavinck era 
um aristotélico.18

Girolamo Zanchi também ensina:

Não há razão para alguém rejeitar esse estudo da filosofia natural como inútil 
em assuntos humanos ou condená-lo como prejudicial ao cristianismo: ao con-
trário, é da maior utilidade no estudo de todas as artes liberais; na promoção 
da filosofia moral; no reconhecimento e adoração a Deus; no entendimento 
adequado da Sagrada Escritura; na confirmação de muitas doutrinas cristãs e na 
refutação de heresias; e finalmente na promoção da piedade.19

Fica mais fácil entender o relacionamento entre calvinismo, escolasticismo 
e filosofia grega quando entendemos que os reformadores nunca pensaram em 
criar uma outra Igreja, mas reformar a Igreja Antiga. A intenção nunca foi des-
cartar tudo que foi ensinado pelos Santos, como Agostinho, Anselmo, Tomás de 
Aquino, mas corrigir e descartar aquilo que fora considerado desvio. Assim, no 
calvinismo, digo em sua forma confessional, encontraremos elementos fortes do 
escolasticismo, mesmo que essa verdade seja difícil de engolir para os adeptos de 
um calvinismo mais recente que demonizaram o escolasticismo, principalmente 
na abordagem tomista, por causa de sua epistemologia. O reformador João Calvi-
no incentiva a leitura dos filósofos dizendo que seus ensinamentos são verazes, é 
lógico que enquanto nos ajuda a entender a Escritura e se submete a ela. Calvino 
claramente diz:

Quanto, porém, às próprias faculdades da alma, relego aos filósofos que disser-
tem com mais sutileza. Para que a piedade seja edificada, nos será suficiente uma 
definição singela. Confesso que as coisas que ensinam são realmente verazes, 
não apenas agradáveis de se conhecer, como também são proveitosas e por eles 

18Prefácio à edição em inglês de BAVINCK, H. Teologia Sistemática: Fundamentos 
Teológicos da Fé Cristã. Socep, 2001, p.7.

19ZANCHI, G. apud BURCHILL, C. J. Girolamo Zanchi: portrait of a reformed theolo-
gian and his work. Sixteenth Century Journal. XV. Nº 2. 1984, p. 6. Tradução de Joel Pereira. 



59

habilidosamente coligidas, nem tampouco proíbo de seu estudo aqueles que 
estão desejosos de aprender.20 

Uma característica forte do escolasticismo reformado é não só o método, 
mas a predominância da teologia aristotélica-tomista em detrimento das demais, 
como escotistas, occamistas ou místicas. Não nos enganemos, Calvino não era 
menos escolástico que seus contemporâneos. Em verdade, a declaração de Vicen-
te Temudo Lessa, sobre o reformador, é surpreendente:21 Richard Muller diz que:

Na primeira e principal apresentação da tese sobre ideias reformadas de li-
berdade e contingência, parece que Vos identificou que Calvino ensinava uma 
abordagem básica e sem nuanças da contingência e liberdade, complicada por 
uma ênfase na questão específica de pecado, graça e livre escolha. Mas, em uma 
reapresentação subsequente da tese, Vos recuou dessa ideia e identificou Calvino 
como um determinista tomista em contraste com modelos escotistas posteriores 
adotados por seus sucessores no século 17.22

Richard Muller destaca a influência predominantemente tomista em toda 
teologia reformada:

Os textos reformados do início da Idade Moderna se caracterizam, além do mais, 
por uma relativa ausência de referências positivas a Escoto ou a escotistas con-
temporâneos e por uma preponderância de referências a Tomás de Aquino e 
vários tomistas contemporâneos. Entre os doutores medievais o ponto de re-
ferência mais frequente de Zanchi é Tomás de Aquino. O uso, por Voécio, da 
terminologia da contingência sincrônica em polêmica em 1652 fez referências 
tanto de adversários no debate sobre a livre escolha humana quanto a de teólogos 
cujos argumentos favoreciam os do próprio Voécio. Entre os adversários, Voécio 
citou pensadores jesuítas Rodrigo de Arriaga e Francisco Oviedo. A favor de seus 
argumentos, Voécio citou os teólogos reformados Paul Ferry e Samuel Ruther-
ford e então comentou que naquele assunto, “alguns papistas, como tomistas”, 

20CALVINO. Institutas. 1.15.6
21LESSA, V. T. Calvino, 1509-1564, sua vida e obra (São Paulo: Casa Editora Pres-

biteriana, 1985) p. 41.
22MULLER, 2019, p. 49.



60

estavam de acordo com os reformados, citando primeiramente Tomás de Aquino 
e em seguida François du Bois (Francisco Sylvius), um famoso comentador da 
Summa theologiae de Aquino. Além disso, conforme destacado por Beck, Voécio 
fez referência à obra de Diego Alvarez como antecedente e até mesmo como 
fonte de seu próprio pensamento sobre a questão da contingência, utilizando 
positivamente o conceito tomista de concorrência divina como uma praemotio 
physica [...] Mesmo assim, Rutherford e Turretini defenderam a relação positiva 
entre as teorias reformada e tomista de premoção, fazendo referência a fontes 
dominicanas do início da Idade Moderna e, nesse aspecto, não fazendo nenhum 
comentário sobre textos escotistas ou franciscanos no mesmo período.23

Algo importante de se notar, é que assim como Lutero, Calvino se posi-
cionou contra a multiplicação desnecessária de termos, algo muito comum na 
escolástica medieval, porém nunca se posicionou contra novos termos teológicos, 
como o mesmo diz: “Se alguém, então, censura a novidade dos termos, porventura 
não se julgará, com merecida razão, que não se atenta dignamente para a luz da 
verdade, visto que está a censurar apenas isto: tornar a verdade clara e lúcida”.24 

Para McGrath, Calvino via com suspeitas o pensamento de Aristóteles, algo 
que pode parecer paradoxal devido ao seu forte viés tomista, mas mesmo que acei-
temos tal afirmação, o mesmo McGrath afirma que o período pós-reforma rejei-
tou totalmente essas suspeitas de Calvino e tornou Aristóteles um forte aliado.25  

Se lermos a Confissão de Fé de Westminster, por exemplo, encontraremos 
termos como causa primária, causa secundária, causa contingente, causa necessária, 
causa livre, substância, natureza, pessoa, contingência, necessidade, espírito purís-
simo, que são termos que dificilmente seriam explicados sem a filosofia escolásti-
ca. Além disso, a doutrina da simplicidade divina, que foi defendida por todos os 
calvinistas, e foi desenvolvida no período escolástico, jamais poderia ser explicada 

23MULLER, 2019, p. 86-88
24Institutas, 1.13.3.
25MCGRATH apud LIMA, L.A. Uma Análise do Chamado “Novo Calvinismo”, de 

Seu Relacionamento com o Calvinismo e de Seu Potencial para o Diálogo com a Contempora-
neidade. Dissertação apresentada ao programa de pós-graduação da Universidade Pres-
biteriana Mackenzie como requisito parcial à obtenção do título de Mestre em Ciências 
da Religião. São Paulo, 2009.



61

sem o apelo dessa mesma filosofia. Algo interessante e digno de nota, que ilus-
tra muito bem como se deu a formação da doutrina calvinista após a morte de  
Calvino, foi que Beza, quando ainda reitor da Academia de Genebra, recusa um 
candidato a professor chamado Petrus Ramus (fundador do Ramismo) como ti-
tular dessa academia, justamente porque o candidato não era aristotélico (escolás-
tico), vejam como Beza o responde:

O primeiro obstáculo é que no momento não há vaga na Academia, e nossos re-
cursos são tão pequenos que não podemos aumentar o número de professores [...] 
O segundo obstáculo jaz em nossa determinação de seguir a posição de Aristóte-
les, sem desviar uma linha, quer Lógica, quer nas demais áreas de nossos estudos.26 

A academia de Genebra era a maior academia de calvinismo do mundo, o 
que mostra irrefutavelmente como a teologia calvinista tradicional tem laços es-
treitos com o aristotelismo e, consequentemente com o escolasticismo. 

Os grandes nomes do escolasticismo reformado

Lembremos do gigante reformado chamado Gisbertus Voetius, também conhe-
cido como Papa de Utrecht, justamente pela sua defesa da ortodoxia calvinista. 
Foi influente no Sínodo de Dort, e é conhecido pelo seu escolasticismo, também 
chamado de o maior dos escolásticos27. Gisbertus Voetius usou a tese da pré-moção 
causal divina, que foi desenvolvida por Santo Tomás de Aquino, no esteio de Aris-
tóteles, para debater e combater o falso ensino cartesiano de Descartes.28 William 
Ames era um tomista,29 e foi o autor mais citado na história do calvinismo, para 

26BANG, C.O. Armínio, um Estudo da Reforma Holandesa (São Paulo: Reflexão, 
2015) p. 69. 

27HANKO. H. Retrato dos Santos Fiéis. ( Joinville: Fireland Missions, 2013) p. 342. 
28RULER, J.A. Nederlands archief voor kerkgeschiedenis / Dutch Review of 

Church History. Vol. 71, No. 1 (1991), pp. 58-91 NEW PHILOSOPHY TO OLD STAN-
DARDS: Voetius’ Vindication of Divine Concurrence and Secondary Causality. Disponível 
em: <https://www.jstor.org/stable/24009394?read-5NXtqogX-DufSdAloMe-lr7n-
Lh-UeN-Y- uo#page_scan_tab_contents>. Acesso em: 17/01/2019. 

29Calvinist Thomism Revisited: William Ames (1576–1633) and the Divine Ideas. 
Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=6PVCdOEtS6Y>. Acesso em: 
20/10/2019.

https://www.youtube.com/watch?v=6PVCdOEtS6Y


62

se ter uma ideia, ele foi citado mais que Lutero e Calvino juntos dentro da nossa 
tradição. Francis Turretini, que foi o primeiro a escrever baseado nas confissões 
e cânones de Dort, por isso é considerado como o sistematizador de um calvi-
nismo confessional, é um exemplo de escolasticismo que se nota em uma leitura 
rápida dos seus escritos recheados de várias citações de Aristóteles, e aos teólogos 
medievais, em particular, Tomás de Aquino. O mesmo também defendeu as teses 
de pré-moção física,30 assim como Voetius, para explicar o concurso providencial 
divino. Girolamus Zanchi, com toda a sua envergadura intelectual, era conhecido 
como “um calvinista em termos de conteúdo teológico e um tomista em termos 
de filosofia e metodologia”.31

Ainda devemos considerar que não se deve pensar que tudo que foi escrito 
no período escolástico seja heresia, a linha que separa a heresia da ortodoxia no 
período escolástico é bem nítida. Por que eu deveria desprezar os argumentos de 
Santo Anselmo, o pai dos escolásticos, sobre a substituição penal, que é a base da 
expiação limitada? Muitos calvinistas atualmente, porque não dizer a maioria, são 
voluntaristas éticos,32 essa doutrina surgiu com Duns Scotus, no auge da escolástica. 

Podemos citar outros grandes teólogos calvinistas que foram extremamente 
escolásticos, como Theophilus Gale, Pedro Mártir, John Humfrey, John Owen, 
Franciscus Junius, Benedict Pictet, etc. JKS Reid observa que em Calvino, Bullin-
ger, Musculus, Vermigli, Beza, Ursinus, Zanchi, Polanus e Perkins “encontramos 
nesses pensadores, no lado da providência e da causalidade divina abrangente, 
uma concepção de panergismo escotista (de John Duns Scotist) ou uma concep-
ção escolástica padrão da concordância da vontade divina e humana”,33 em outras 
palavras: eram todos escolásticos, de uma forma ou de outra, e note-se, não só 
em método, mas também em conteúdo, o que nos leva a crer que as críticas ao  

30Tese essa desenvolvida por Santo Tomás de Aquino partindo do princípio de que 
“nada passa da potência para o ato, senão por outro ser em ato” e “tudo que se move é 
movido por outro”. 

31ZANCHI, Girolamo. On The Law in General. CLP Academic. 2012. p. xxii. 
32Seu maior defensor, recentemente, foi o teólogo Gordon Clark, que batizou o 

voluntarismo ético de Ex Lex. 
33REID, J.K.S. apud The Reformed Freedom of the Will vs. Determinism. Disponível 

em: <https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philoso-
phical-necessity/>. Acesso em: 26/12/2018.

https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/
https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/


63

conteúdo eram pontuais, geralmente nos pontos de discordância das próprias tra-
dições. Richard Muller diz que:

[...] existem também várias abordagens ao pensamento reformado, tanto na 
Reforma quanto no período da ortodoxia, que tem identificado outros antece-
dentes medievais. Além disso, um exame da teologia de Pedro Mártir Vermigli, 
uma teologia extremamente influente na época da Reforma e com frequência 
vista como uma das mais importantes antecessoras da ortodoxia reformada, tem 
identificado raízes tanto no tomismo como no agostinianismo medieval tar-
dio de Gregório de Rimini. Wolfgang Musculus citava regularmente Aquino,  
Escoto e Occam.34 

O Declínio do Escolasticismo Reformado

Muller pontua que na era da alta ortodoxia, depois do ano de 1685, inicia-se um 
processo de declínio do método escolástico, caracterizado pela substituição do 
modelo filosófico antigo do aristotelismo cristão para uma nova espécie de racio-
nalismo ou até mesmo por uma versão de dogmática não-filosófica. Muller dirá 
que no século XIX a escolástica protestante foi esquecida ou avaliada de forma 
superficial e negativa:

O acolhimento e o uso concretos da filosofia pelos escolásticos protes-
tantes praticamente não foram examinados por esses acadêmicos mais 
antigos35, e, quando investigados, foram apresentados de forma bem su-
perficial, muitas vezes com avaliações dogmáticas altamente negativas. 
Esses exames superficiais têm muitas vezes operado na suposição de que 
a escolástica protestante pode ser simplesmente considerada uma heran-
ça aristotélico-tomista.36 

34MULLER, 2019, p. 47.
35Richard Muller se refere a Alexander Schweizer, Heinrich Heppe e J H Scholten 

do século XIX que ensinavam um determinismo tão rígido que caía facilmente no oca-
sionalismo. Além desses, esse autor acrescenta que a escolástica reformada foi criticada 
também por Charles Augustus Briggs (1841-1913), por barthianos desde a década de 
1930, por amyraldianos e outros desde as décadas de 1960 e 1970.

36MULLER, 2019, p. 23.



64

R. Scott Clark analisa esse movimento e suas conclusões coincidem com 
as de Muller. S. Clark, após dizer que a crítica de John Frame ao escolasticismo 
reformado não passa de um grande espantalho e que as críticas de Barth e Briggs 
foram analisadas e respondidas, testemunha que durante 20 anos fez a experiência 
de colocar seus alunos em contato com as fontes secundárias sobre o escolasticis-
mo reformado, que foram escritas no século XIX e XX, e depois ao colocar tais 
alunos em contato com as fontes primárias, ele diz que “os alunos relatam consis-
tentemente que o que encontram nas fontes primárias não é [compatível com] o 
que a literatura secundária mais antiga descreve”.37 

O declínio do escolasticismo reformado se deu em paralelo com o declínio 
da filosofia aristotélica-cristã nas universidades europeias. Além das já confir-
madas calúnias e falta de entendimento da mesma, os métodos do humanismo 
foram em si sendo mais e mais levados para um distanciamento da base filosófica 
que veio anteriormente a ele, se distanciando cada vez mais do método que foi 
predominante nas universidades no século XV, XVI e XVII. Como observado por 
Muller,38 a ortodoxia tardia (que ele classifica como a última era do escolasticismo 
reformado) foi cada vez mais influenciada pelas várias escolas de filosofia raciona-
lista, e foi assolada pelas marés da exegese histórico-crítica. 

Com o subsequente surgimento de uma dogmática racionalista, o escolasti-
cismo protestante chegou ao fim. Segundo Muller, o declínio da ortodoxia pro-
testante coincide, portanto, com o declínio dos fenômenos intelectuais inter-re-
lacionados do método escolástico e do aristotelismo cristão. A filosofia racional 
era incapaz de se tornar uma ancilla (serva, escrava) adequada da teologia e, em 
vez disso, exigiu que ela mesma, e não a teologia, fosse considerada a rainha das 
ciências. Sem uma estrutura filosófica adequada para pautar sua teologia, o esco-
lasticismo reformado chegou a um fim.39

Atualmente, após a década de 70 do século passado, está havendo uma re-
descoberta do valor do escolasticismo reformado, como diz Scott Clark:

37CLARK. R. S. Anti-Scholasticism, Revival(ism), Pietism, Or The Reformed Theology, 
Piety, And Practice? Or Why I Wrote Recovering The Reformed Confession. Disponível em: 
<https://heidelblog.net/2018/01/anti-scholasticism-revivalism-pietism-or-the-refor-
med-theology-piety-and-practice-1/>. Acesso em: 25/03/2020. 

38MULLER, Richard A. Post-Reformation Reformed Dogmatics. Baker Academic 2ª 
ed. Vol. 1. 2003, p.80.

39MULLER, 2003, p. 81.	

https://heidelblog.net/2018/01/anti-scholasticism-revivalism-pietism-or-the-reformed-theology-piety-and-practice-1/
https://heidelblog.net/2018/01/anti-scholasticism-revivalism-pietism-or-the-reformed-theology-piety-and-practice-1/


65

[...] após a publicação da dissertação de Jill Raitt sobre o pensamento de  
Teodoro de Beza acerca da Ceia do Senhor, chamada The eucharistic therology of 
Theodore Beza: development of the reformed doctrine [A Teologia Eucarística de 
Teodoro de Beza: Desenvolvimento da Doutrina Reformada] (Chambersburg: 
American Academy of Religion, 1972). A dissertação de PhD em Stanford, 
em 1974, de Bob Godfrey, sobre o Sínodo de Dort, incrementou o debate e 
continua sendo um recurso valioso para entender o assunto através da ótica da 
ortodoxia reformada precoce. No entanto, a maré só começou a mudar a favor 
da ortodoxia histórica em 1978, quando Richard Muller começou o que foi, por 
muitos anos, uma luta individual contra a concepção mais aceita da história do 
escolasticismo reformado. Na verdade, [essa concepção mais aceita] se tratava de 
um desvio do “gênio”, “espírito” e até da teologia da Reforma, que marcou uma 
volta ao “racionalismo” medieval e ao movimento espiritualmente estultificante 
que destruiu mais ou menos as igrejas reformadas e pavimentou o caminho para 
a ascensão do liberalismo.

Temos hoje grandes nomes do escolasticismo reformado, como Richard 
Muller, Antonine Vos, Paul Helm, Willem J. Van Asselt, Scott Clark, Asa  
Goudriaan etc.

Uma Sucinta Resposta a Schaeffer, Dooyewerd e Clark

Atualmente, apesar de fazermos uso exaustivo da lógica aristotélica, incoerente-
mente, alguns a consideram uma filosofia pagã e que por isso deve ser considerada 
um corpo estranho no cristianismo. Ademais, autores como Francis Schaeffer40 
e Herman Dooyeweerd41 têm rejeitado a Teologia Natural e o tomismo com a 
acusação de que os mesmos nos levam a uma visão de um homem autônomo de 
Deus, pois separaria a graça e natureza. Além desses, temos Gordon Clark que tem 
acusado a teologia natural de Tomás de Aquino de empirismo42, e são exemplos 

40SCHAEFFER, F. A morte da razão (São Paulo: Cultura Cristã, 1989) p. 9-10.
41DOOYEWEERD, H. Reformation and Scholasticism in Philosophy Reforma-

tion Publishing Project, 2012. Disponível em: <https://facebook.com/photo.php?fbi-
d=2160128534065675&set=a.377810868964126&type=3>. Acesso em: 23/05/2019.

42CLARK, G. Aquinas. Disponível em: <https://gordonhclark.reformed.info/aqui-
nas-by-gordon-h-clark/>. Acesso em: 20/10/2019.

https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/
https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/


66

recentes e claros do que outrora fora criticado por Richard Muller, autores que 
analisaram o tomismo e a teologia escolástica, superficialmente e negativamente, 
e esquecendo que nossos pais acreditavam em uma teologia natural e que, mais 
importante, isso não nos leva ao empirismo ou separação entre graça e natureza. 

Quanto à teologia natural, Francis Turretin afirma que os socinianos eram 
os que negavam a teologia natural, não os ortodoxos (referindo-se à teologia re-
formada): 

Nossa controvérsia aqui é com os socinianos, que negam a existência de uma 
teologia natural ou conhecimento de Deus, e sustentam que o que pode pa-
recer isso, em parte, fluiu da tradição transmitida desde Adão e, em parte, de 
revelações feitas em diferentes épocas (Socinio, Praelectiones theologicae 2 [1627], 
p. 3-7; Christopher Ostorodt, Unterrichtimg [...] hauptpuncten der Christlichen 
Re/igion 3 [1612], p. 23-28). Os ortodoxos, ao contrário, uniformemente ensi-
nam que há uma teologia natural, em parte inata (derivada do livro da consciên-
cia por meio de noções comuns [koinas ennoias]) e em parte adquirida (extraída 
do livro das criaturas, discursivamente).43 

Joel Beek vai dizer que “entre os puritanos encontramos concordância geral 
sobre a veracidade e, portanto, a utilidade da teologia natural quando devidamen-
te entendida”.44 Para os puritanos, afirma Beeke o conhecimento de Deus é em 
parte natural e em parte sobrenatural quando é inato e adquirido, graça e natureza 
são inseparáveis e se reforçam mutuamente. 

Sobre a acusação de que São Tomás separou natureza e graça, dr Sproul 
emite o seguinte parecer:

Talvez nenhum outro pensador católico tenha sido mais difamado, mal 
interpretado e mal compreendido por críticos do que Tomás de Aquino. 
É amplamente aceito que o erro mais destacado de Tomás foi separar 
natureza e graça. Essa acusação é uma bobagem completa; nada poderia 

43TURRETINI, F. Compêndio de Teologia Apologética (São Paulo: Cultura Cristã, 
2011) p. 45.

44BEEKE, J. R. JONES, M. Teologia puritana: doutrina para a vida (São Paulo: Vida 
Nova, 2016) p. 36.



67

estar mais longe da verdade. Quem acusa Tomás de separar a natureza e 
a graça não entendeu o principal de sua filosofia, particularmente com o 
respeito a sua monumental defesa da fé cristã.45

Edward Feser,46 tomista da mais alta cepa, observa que segundo Tomás de 
Aquino, todo o conceito de razão autônoma é um construto de iluminação. Quan-
do Tomás de Aquino oferece suas cinco “provas” da existência de Deus, ele apenas 
demonstra que o teísmo cristão é racional e coerente. Ao usar esses argumentos, 
Tomás de Aquino não implica que todas as verdades da fé cristã devam, ou mes-
mo possam ser racionalmente demonstradas. Tomás de Aquino argumenta que a 
Trindade, a encarnação e outras doutrinas são consideradas apenas pela revelação, 
e não pela dedução lógica, dessa forma o conhecimento totalmente adequado de 
Deus não pode ser descoberto pela razão.

Não há, em parte alguma dos escritos de teólogos escolásticos que de-
fenderam uma teologia natural, sejam eles reformados ou da Igreja de Roma, 
que defendam que há uma separação entre natureza e graça, senão que há uma 
distinção na ordem da razão. Aliás, esse era um aspecto basilar da crença pu-
ritana, que a graça não estava contra a natureza, e o fato de todos os puritanos 
aceitarem a utilidade da teologia natural concomitantemente com tal crença, 
já mostra derrota da acusação feita por Schaeffer e Dooyeweerd. Para esco-
lásticos reformados, assim como se distingue a natureza divina e humana de 
Cristo, mesmo que as duas sejam inseparáveis, ou que se faça distinção entre 
as três pessoas da Trindade, mas sem separá-las, natureza e graça são apenas 
distintas, mas não separadas, pois se distinção equivalesse à separação, então 
seríamos nestorianos e triteístas.

Quanto às críticas de Gordon Clark, também não logram êxito. Clark diz 
que “Tomas, seguindo Aristóteles, sustentava que todo conhecimento surge na 

45SPROUL. R.C. Filosofia para iniciantes (São Paulo: Vida Nova, 2010) p. 69.
46FESER E. Aquinas: A Beginner’s Guide. London. Oneworld. 2009 apud COOPER, 

J. LIOY, D. The Use of Classical Greek Philosophy in Early Lutheranism. Conspectus: The 
Journal of the South African Theological Seminary, Volume 26. Número 1. Set 2018, p. 
1–26. Disponível em: <https://journals.co.za/content/journal/10520/EJC-141a1c6512>. 
Acesso em: 25/03/2020.

https://journals.co.za/content/journal/10520/EJC-141a1c6512


68

sensação”.47 É de extrema ignorância dizer que para Santo Tomas e Aristóteles 
todo conhecimento surge na sensação. Para ele, na verdade, o conhecimento em-
bora se inicie pela sensação, não se deriva totalmente dela, e pode, ademais, ultra-
passá-la, como de fato acontece no conhecimento das realidades suprassensíveis 
(como Deus e as substâncias separadas).48 O chamado aristotelismo-tomista está 
longe tanto das posições empiristas e sensualistas (de Locke, Hume e Condillac), 
como das racionalistas (de Leibniz, Wolff e Descartes), e defende uma síntese 
das exigências de um e outro, situando-se assim como uma posição intermédia 
onde convém afirmar certa capacidade nativa de universalidade no sujeito, e certa 
participação da experiência na construção do conhecimento, isso está de acordo 
com a defesa de Francis Turretin, que era um grande tomista reformado, e parece 
antecipar os erros dos teólogos supracitados. Turretin diz que “os ortodoxos, ao 
contrário, uniformemente ensinam que há uma teologia natural, em parte inata 
(derivada do livro da consciência por meio de noções comuns [koinas ennoias]) e 
em parte adquirida (extraída do livro das criaturas, discursivamente)”.49

Aliás, o ceticismo em relação aos sentidos, defendido por Clark e outros 
pressuposicionalistas, também é o argumento favorito dos céticos e dos espiritu-
alistas cartesianos: o erro dos sentidos. Para dissipar a objeção basta destacarmos 
o fato de que para que o argumento seja válido é forçoso que o erro seja um fato, 
isto é, que seja real e percebido como tal; contudo, dizer que é real, é dizer que é 
verdade que nos equivocamos. Assim sendo, se é verdade que nos equivocamos 
algumas vezes, não é possível que nos equivoquemos sempre. Ademais, o erro 
só pode ser conhecido em relação com a verdade, tomamos consciência dele por 
oposição com juízos verdadeiros e conhecidos como tais. Se estivéssemos, portan-
to, em constante erro, tampouco teríamos a noção de erro. Consequentemente, a 
possibilidade de um erro universal dos sentidos está excluída na medida em que 
nos damos conta de que nos equivocamos acerca de determinada coisa. 

47CLARK, G. Aquinas. Disponível em: <https://gordonhclark.reformed.info/aqui-
nas-by-gordon-h-clark/>. Acesso em: 20/10/2019

48“Substâncias separadas” é o termo filosófico para Anjos na teologia cristã, não con-
fundir com o conceito de “substância separada” usada por Aristóteles, que correspondia 
aos astros celestes. 

49TURRETINI, F. Compêndio de Teologia Apologética (São Paulo: Cultura Cristã, 
2011) p. 45.

https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/
https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/


69

Certamente, nossos reformadores jamais negaram o poder dos nossos 
sentidos. Turretini afirma que “é certo que nenhum conhecimento real nasce 
conosco, e que, nesse aspecto, a pessoa se assemelha a uma tábula rasa (tabulae 
rasae)”.50 Obviamente ele não fala das realidades suprassensíveis, mas dos in-
teligíveis. O conhecimento divino, na teologia reformada ortodoxa, é natural e 
sobrenatural, parte inato, parte adquirido.

Conclusão

Desprezar a escolástica é desprezar os nossos pais reformadores. É ignorar que 
houve uma continuidade na teologia reformada que se utilizou muito da teolo-
gia medieval. É alimentar a ilusão e até mesmo a calúnia apologética papista de 
que a reforma protestante foi na verdade uma revolução e não uma reforma, o 
que não corresponde aos fatos. É isolar até mesmo os reformadores de seu pró-
prio contexto medieval, pois eram homens de seu tempo. Alguns eram tomistas, 
outros escotistas, uns realistas, outros nominalistas, mas todos eram escolásticos 
de alguma forma. Algo notado por Richard Muller é o abandono dos termos da 
teologia escolástica,51 o que tem sido danoso para a nossa teologia que tem sido 
tratada de forma simplista, reducionista e que muitas vezes temos nos alimentado 
de artigos de blogueiros (Vide Vincent Cheung) desprezando nossa tradição por 
uma falsa associação com o catolicismo romano, o que tem na verdade nos levado 
a heresias bem piores que o papismo, como o ensino de Cheung de que Deus é 
autor do pecado. O calvinismo clássico é escolástico, e é salutar se voltar para ele 
e procurar a crença dos nossos pais. Ela é sólida, é bíblica, é tradicional, logo, faz 
parte de nossa história.

50TURRETINI, F., 2011, p. 45.
51Para o aprendizado de termos técnicos escolásticos reformados, vejam a obra 

TOURINHO, F. O Calvinismo Explicado (Rio de Janeiro: Dort, 2019).



70

Membro da Igreja Presbiteriana em Cidade Operária, 
São Luís-MA, Licenciado em Educação Física pela 
Universidade Estadual do Piauí - UESPI, Pós-Graduado 
em Piscopedagogia pela Universidade Católica Dom 
Bosco - UCDB, Bacharel em Teologia pelo Instituto 
Bíblico das Assembleias de Deus de Imperatriz - IBADI, 
Cursando Master of Arts in Reformed Baptist Theology 
em Covenant Baptist Theological Seminary/Seminário 
Batista Confessional do Brasil. Autor do livro  
"O Calvinismo Explicado: providência, teontologia  
e decretos".

Sobre o autor

Francisco das Chagas 
Nascimento Sousa 
Tourinho



71

Vocação divina para o  
ministério pastoral

Bedamloa P. Cubala

Introdução

Considera-se fundamental proporcionar momentos de reflexão sobre a sa-
grada vocação. E é necessário enfatizar que chamar homens e mulheres 
para o ministério é uma prerrogativa e iniciativa exclusivamente divina. 

Pois ninguém jamais tem a permissão de escolher os obreiros do Reino. Hagin  
(p. 8-9)1 aconselha “Não vá só porque alguém chamou você. Há um chamado di-
vino para o ministério. Você deve determinar se ele está ou não em sua vida. Não 
tente ingressar no ministério sem o chamamento de Deus para assim o fazer”.		
	 Um sábio conselho: nunca assuma o ministério sem vocação, não se pre-
cipite para a obra visto que viria a ser reprovado, quando o Senhor diz “... não os 
enviei...” ( Jr 23.32). O ministério da Palavra pode ser comparado com as duas 
partes de uma mesma moeda, é um privilégio servir ao Senhor da seara, como 
também é uma responsabilidade. Todos os ministros cristãos prestarão contas de 
tudo que Deus os confiou como mordomos fiéis (1Co 4.1,2).

1O livro em PDF sem o “ano da publicação da obra”.



72

O ministério tornou-se um prestígio e status entre alguns “movimentos evan-
gélicos”, sendo assim, percebe-se que muitas igrejas e mega-igrejas estão sendo 
abertas a um número cada vez maior de pessoas que se autoproclamaram pastores 
(as), missionários (as) etc. Porém, reafirmamos que é indispensável ter chama-
mento de Deus para o ministério, ainda cremos que Deus continua vocacionando 
homens e mulheres para sua seara (Mt 9.38). Algumas questões serão refletidas 
ao longo deste trabalho, a saber: Por que ainda é necessária a vocação ministerial? 
Como saber quem é vocacionado? Qual o papel da igreja e do seminário no reco-
nhecimento do vocacionado? Servir a Deus é ou não é uma profissão?

Vale ressaltar que a natureza do presente trabalho não dispõe sobre o chama-
do universal de todos os santos; como o “sacerdócio universal dos crentes” (cf. 1Co 
12.8-10,28-30; Rm 12.6-8; 1Pd 2), ou outro tipo do chamado. 

1. O ministério pastoral: profissão ou vocação?

O santo ministério pastoral tornou-se um tema de debate na atualidade. Perce-
be-se que para alguns é uma profissão, enquanto que outros acreditam que é uma 
vocação de Deus aos Seus filhos.

Em seu livro “Ética ministerial: Um guia para a formação moral de líderes 
cristãos”, James E. Carter fez a seguinte pergunta: “A vocação ministerial: carreira 
ou profissão?”. Os principais defensores da função pastoral como sendo uma pro-
fissão, foram James Glasse e Glaylod Noyce, eles defendem que o “pastor pertence 
à classe profissional” delineando as características pelas quais classificam pastor 
como tal. Ainda admitem que a “maioria das igrejas protestantes consideram seus 
pastores como profissionais” (CARTER, 2010. p. 44-48).

Por outro lado, Peter Jarvis, Sōren Kierkegaard, Jacques Ellul, Stanley Haue-
rwas e William Willimon defendem que ser pastor não é uma profissão. Kierkegaard 
(apud CARTER, 2010, p. 43) afirma que: “a vocação religiosa tem um ingrediente 
‘não profissional’. A vocatio (vocação) do pastor não é deste mundo”. Também Ellul 
fez contraste entre a vocação e a profissão, quando considera haver “uma separação 
absoluta entre aquilo que a sociedade exige incessantemente de nós e a vontade 
de Deus. Não há como inserir o serviço a Deus em uma profissão” (ELLUL apud 
CARTER, 2010, p. 43). O ministério é uma vocação divina (At 1.23-26; 13.1-4).

Lemos nas Escrituras sobre o chamado de Jeremias ( Jr 1.4-10). Jeremias 
foi um exemplo do vocacionado comprometido e fiel ao seu Senhor, tinha senso 



73

forte da sua missão e não abria mão dela, obedeceu ao Senhor e enfrentou falsos 
profetas, reis, governantes; confrontou seus pecados ou o pecado da nação; foi 
corajoso ao anunciar a destruição da cidade de Judá e a restauração da mesma  
(cf. Jr 2; 4; 10; 13; 25 e 29).

Apesar de muito sofrimento e perseguição ( Jr 16 e 26), Jeremias conti-
nuou fiel a Deus e ao seu chamado, cumprindo com integridade a missão a ele 
incumbida.

Perguntamos que tipo de profissional Jeremias seria? Em nome da profissão 
sofreria tudo aquilo ou continuaria fiel ao Senhor? Só o vocacionado tem essa 
perseverança. Sem sombra de dúvida, o ministério de Jeremias sobreviveu porque 
foi Deus quem lhe chamou.

Outro exemplo que merece nossa atenção é o do apóstolo Paulo (At 9.15,16); 
sofreu (2Co 11.23-33) sem reclamar; continuou disposto a seguir em frente para 
cumprir a missão (At 20.22-24) e demonstrou fidelidade ao chamado.

Olhando para os exemplos supracitados, o vocacionado deve ser fiel ao cum-
primento da missão incumbida a ele e ter um fortíssimo compromisso com Deus 
que o chamou para o ministério. Visto que o mundo pressiona os pastores com 
seus conceitos relativistas, até para adaptarem a pregação da Palavra com o pro-
pósito de satisfazer a vontade de alguma pessoa ou um grupo, o que Deus espera 
de você é a fidelidade. Ser mordomo fiel na pregação da Palavra. Falar do amor de 
Deus, assim como da sua justiça. O ministério pastoral não é profissão.

Piper afirma:

Nós, pastores, estamos sendo massacrados pela profissionalização do ministério 
pastoral. A mentalidade do profissional não é a mentalidade do profeta. Não é 
a mentalidade do escravo de Cristo. O profissionalismo não tem nada que ver 
com a essência e o cerne do ministério cristão. Quanto mais profissionais de-
sejamos ser, mais morte espiritual deixaremos em nosso rastro. Pois não existe 
a versão profissional do “tornar-se como criança” (Mt 18.3); não existe com-
passividade profissional (Ef 4.32); não existem anseios profissionais por Deus  
(Sl 42.1), (PIPER, 2009, p. 15).2

2Discutiu esse assunto em seu livro intitulado: “Irmãos, nós não somos profissionais: 
Um apelo aos pastores para ter um ministério radical”.



74

Piper destaca o cerne do ministério pastoral, isto é, ser “servo de Cristo”, 
“tornar-se como criança” e podemos acrescentar, “tomar a cruz e seguir a Cristo” 
(Mt 16.24; Lc 9.23). Como vocacionados de Deus para servir na grande seara, 
os pastores, educadores cristãos e missionários são separados para serem servos 
como o próprio Senhor Jesus, “Pois o próprio Filho do Homem não veio para ser 
servido, mas para servir e dar a sua vida em resgate de muitos” (Mc 10.45).

2. Como reconhecer um chamado de Deus?

Cremos que a vocação é interna e externa. Algumas definições ajudarão na com-
preensão desses dois aspectos da vocação divina para o ministério. Segundo Lut-
zer (2000, p. 14): “o chamado de Deus é uma convicção interior, dada pelo Espí-
rito Santo e confirmada pela Palavra de Deus e pelo corpo de Cristo”. 

Para Ferreira,3

O chamado é uma obra interna de Deus, que chama os servos da Palavra. E 
embora seja interno, o chamado para o ministério inevitavelmente virá acompa-
nhado por um testemunho externo. Ou seja, aqueles chamados para a pregação 
da Palavra demonstrarão dons e aptidões para o exercício do ministério. Eles são 
equipados pelo Espírito para pastorear, evangelizar, pregar e ensinar - e frutos 
visíveis serão evidenciados por conta desse chamado interno.

De acordo com Ferreira, a vocação interior deve ser acompanhada com a 
confirmação exterior, ou seja, evidências dos dons espirituais para pastorear, ensi-
nar, etc. A convicção do chamado interno e confirmação externa (pela igreja, pelos 
dons demonstrados) é um aspecto indispensável na vida do pastor.

2.1. Vocação interna

Vocação interna é a grande convicção que emana no próprio coração da pes-
soa. David Fisher, após muitos anos de ministério em quase cinco congregações 
diferentes, diz: “vocação interior, a convicção inescapável de que fui separado 
por Deus para pastorear o seu povo, permanece” (FISHER, 1999, p. 84). É essa  

3Disponível em: https://teologiabrasileira.com.br/desafios-do-ministerio-pastoral/. 
Acesso em: 16/12/2015.

https://teologiabrasileira.com.br/desafios-do-ministerio-pastoral/


75

convicção que faz o ministro cristão permanecer firme mesmo em meio às lutas e 
crises ministeriais. Não existe nenhum ministério bem-sucedido da Palavra sem 
essa firmeza no chamado divino. 

Nos momentos das aflições, crises, lutas, o que segura o pastor a persistir é a 
certeza de que foi chamado por Deus para aquela obra. O Apóstolo Paulo tinha 
plena certeza de que foi Deus quem o chamou e defendeu veementemente a sua 
vocação como sendo divina e não humana. Paulo foi um instrumento escolhi-
do por Deus (At 9.15,16); ele foi constituído servo de Cristo e testemunha do 
evangelho do reino aos gentios (At 26.16, 17; 20.24; 2Tm 2.20,21; 1Co 11.1; Gl 
2.20). Além de tudo, a vocação vem exclusivamente da iniciativa divina, ou seja, 
o próprio Deus é quem chama (At 1.23-26; 13.1-4; Gl 1.1); Para MacArthur 
(1998, p. 85):

O ministério pastoral é um chamado divino e inigualável, concedido a homens 
eleitos por Deus para serem ministros de Sua Palavra e servos de Sua igreja. Os 
homens chamados para este trabalho sentem-se indignos (1Tm 1.12-17) e des-
qualificados (2Co 3.4-6) para tarefa tão preciosa. Mas, aos separados para o mi-
nistério, aplica-se o clamor do apóstolo Paulo “Temos, porém, esse tesouro em va-
sos de barro, para que o poder extraordinário seja de Deus e não nosso” (2Co 4.7).

Na observação de MacArthur, percebe-se a seriedade e a responsabilidade 
dada por Deus ao ministério da Palavra. Ou seja, o resultado final é a Glória de 
Deus (Rm 11.36). Ainda Spurgeon (p. 9)4 diz que “é-lhe imperativo que não entre 
no ministério enquanto não fizer profunda sondagem e prova de si próprio quan-
to a este ponto. Ser pastor sem vocação é como ser membro professo e batizado 
sem conversão”.

A vocação divina sempre vem acompanhada por um árduo desejo de fazer 
a obra, tal desejo deve permanecer na vida do obreiro ( Jr 20.9; Am 3.8; At 4.20; 
5.29; 1Co 9.16; cf. At 9.1-16; 26.16-18). Com base nessas passagens pode-se 
afirmar que haverá algo dentro do obreiro que o impelirá para a obra. Portanto, 
mesmo que a pessoa tenha uma convicção clara do seu chamado interior, é im-
prescindível receber confirmação externa.

4O livro “chamado para o ministério” em PDF sem o “ano da publicação da obra”.



76

2.2. Vocação externa

Esse segundo aspecto da vocação é tão importante quanto o primeiro, pois além 
da convicção interna do vocacionado, a comunidade ou a igreja, seus líderes de-
vem testemunhar da vida e dons espirituais e ministeriais (pregar, evangelizar, 
pastorear, etc.) demonstrado pelo vocacionado. 

Conforme Calvino (1985, p. 75): “Cipriano sentenciou bem, quando afirmou 
provir de divina autoridade que o sacerdote seja escolhido, presente o povo, sob os 
olhos de todos e seja comprovado digno e idôneo pelo testemunho e critério pú-
blico”. Como exemplo disso temos os casos dos sacerdotes levitas (Lv 8.4-6; Nm 
20.26, 27), a escolha de Matias (At 1.15; 21-26) e dos sete diáconos (At 6.2-7). 

Ainda ele assegura que essa prática bíblica de aprovação pública “é o legíti-
mo chamado de um ministro” (CALVINO, 1985, p. 76); mesmo assim, os minis-
tros da Palavra não recebem a sua autoridade de homem, mas de Deus. Conforme 
Berkhof (1990, p. 603), a escolha do povo: “é apenas uma confirmação externa 
da vocação interna feita pelo Senhor”, também a autoridade do pastor não vem 
da igreja, mas sim do próprio Deus e o ministro é responsável perante o Senhor  
(Mt 16.19; At 20.28; 1Co 12.28; Ef 4.11, 12; Hb 13.17).

Segundo Lutzer (2000, p. 15), a igreja como o agente confirmador deve le-
vantar algumas questões em relação ao candidato, tais como: “É maduro? Tem 
dons necessários (ministeriais)? É firme na Palavra e na doutrina? Ou se desqua-
lificou com transigências morais ou desvios doutrinários? Caráter não é o único 
elemento necessário, mas é ingrediente fundamental e indispensável”. Gordon 
Blaikie reconheceu que o chamado divino é indispensável e ofereceu seis critérios 
para avaliá-lo: “certeza da salvação, desejo de servir, de viver uma vida que con-
tribua para o serviço, capacidade intelectual, aptidão física e elementos sociais” 
(BLAIKIE apud MACATHUR, 1998, p.127).

Por outro lado, Wesley avaliava os candidatos ao ministério em forma de 
interrogatório, fazia várias perguntas aos candidatos e estes deviam evidenciar 
certeza da salvação, convicção do chamado e fruto do trabalho (exercício dos  
dons ministeriais):

1) Será que você conhece a Deus como um Deus perdoador? Será que você tem 
amor de Deus habitando em si mesmo? Será que você deseja ver Deus e nada 
mais em sua vida? Será que você é santo em toda a sua conversação? 2) Será que 



77

você possui os dons para o trabalho e compreende claramente o que é o trabalho 
ministerial; será que sabe julgar (discernir) as coisas de Deus? Será que você tem 
concepção clara da salvação pela fé e claramente pode discernir como ensinar 
isso aos homens? 3) Será que você têm frutos (convertidos)? Há verdadeira-
mente alguém que foi convencido do pecado e convertido a Deus através de sua 
pregação? (WESLEY apud DUARTE, 2011, p. 107).

A reflexão dessas perguntas básicas sobre o ministério dá ao candidato a 
oportunidade de reavaliar a sua decisão e se posicionar melhor para não ser le-
vado por um impulso momentâneo e venha a arrepender-se mais tarde. Embora 
o avaliador, que pode ser tanto o seminário quanto o pastor da igreja local, possa 
admitir que existam algumas exceções em que o vocacionado não preencha todos 
esses requisitos, ele sabe que Deus o tem chamado, e isso torna evidente com o 
tempo quando a pessoa é usada maravilhosamente e é um ministro fiel da Palavra. 
Porém, o caráter deve ser o centro de qualquer avaliação.

Ainda é crucial refletir na seguinte frase: “Se Deus não o chamou para o 
ministério de tempo integral, não tente fazê-lo; você se sentiria como um peixe 
fora d’água. Saber que você é divinamente chamado encerra definitivamente a 
questão. Não haverá nenhuma confusão quanto ao assunto” (HAGIN, p. 11).5 No 
entanto, o único motivo pelo qual um obreiro deve permanecer no ministério é o 
chamado divino e isso deve ser enfatizado constantemente nos institutos bíblicos, 
seminários, faculdades teológicas. Entre outros, para que fique claro para todos os 
obreiros cristãos. Duarte afirma que Lutero foi o primeiro reformador a defender 
o conceito específico da vocação nas seguintes palavras:

A vocação não deve ser assumida levianamente, pois não é o suficiente que uma 
pessoa tenha conhecimento. Ela precisa estar certa de haver sido devidamente 
vocacionada. Aqueles que exercem o ministério sem a devida vocação almejam 
bom propósito, mas Deus não abençoa os seus labores. Eles podem ser bons 
pregadores, mas não edificam (LUTERO Apud DUARTE, 2011, p. 101).

Para o reformador Lutero não existe nenhuma possibilidade de uma pessoa 
seguir para o ministério da Palavra sem o reconhecimento interno e externo da 

5O livro em PDF sem o “ano da publicação da obra”.



78

sua vocação. Então, fica determinado que a prerrogativa primordial para uma 
pessoa entrar no ministério pastoral é a vocação divina confirmada e os dons espi-
rituais e ministeriais evidenciados. A mesma seriedade também foi demonstrada 
por Calvino quando escreveu:

Para que não se introduzissem temerariamente homens inquietos e turbulentos 
a ensinar ou a governar, o que de outra sorte haveria de acontecer, tomou-se pre-
caução expressamente a que alguém não assuma para si ofício público na igreja 
sem a devida vocação. Portanto, para que alguém seja considerado verdadei-
ro ministro da igreja, primeiro importa que tenha sido devidamente chamado  
(Hb 5.4); então, que responda ao chamado, isto é, empreenda e desempenhe as 
funções a si conferidas (CALVINO, 1985, p. 72).

Também Calvino admite que existam duas partes da vocação: a externa e o 
chamado secreto (interno). Oden também viu a necessidade da correspondência 
entre o chamado interno e externo, pois não existe ninguém que possa cumprir 
tão difícil papel de pastor corretamente se não for vocacionado e comissionado 
por Deus e pela igreja; também deve existir relação nítida entre o chamado inter-
no e externo e ser estabelecido desde o princípio com muita clareza para a igreja 
como para o candidato (ODEN apud MACATHUR, 1998).

Na verdade, a relação entre esses dois aspectos (interno e externo) do cha-
mado é fundamental; acima de tudo, é o que sustenta o obreiro; o que o motiva a 
continuar firme no ministério. Ele deve estar seguro que o obreiro está obedecen-
do ao chamado e a vontade divina para sua vida. 

A certeza de que ele é um homem limitado, mas comissionado por um Deus 
ilimitado para realizar obra ilimitada que somente o poder de Deus pode manter. 
Criswell (apud MACATHUR, 1998) reconhece essa confiança quando ressalta 
que, se o obreiro tem convicção firme da sua vocação para o ministério da Palavra 
e se essa persuasão for inabalável, os outros fatores da vida estarão em ordem.

Conclusão

Primeiro, o ministério pastoral não é uma profissão, mas sim uma vocação Divi-
na. A origem da vocação vem de Deus. Cabe aos homens obedecer e atender ao 
chamado e serem, portanto, servos e mordomos fiéis do Senhor. 

Em segundo e último lugar, todo cristão que almeja o pastorado (ser pastor, 
educador cristão ou missionário) precisa avaliar a si mesmo a fim de certificar se 



79

realmente Deus o chamou para ministério da Palavra para não incorrer no gra-
víssimo erro de assumir o púlpito, sem o chamamento divino. 

Portanto, oramos a Deus o dono da grande seara que chame mais ho-
mens e mulheres fiéis e comissione-os para o exercício do ministério da Palavra  
(Mt 9.37, 38).

Bibliografia

BÍBLIA. Software the Word.
BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada Almeida do século 21, em cd-rom. São Paulo: 

Vida Nova, 2017.
BÍBLIA. Português. Bíblia de Estudo Nova Versão Internacional (NVI). São Paulo: 

Editora vida, 2003.
BÍBLIA. Português. Bíblia de Estudo Palavras-Chave Hebraico e Grego. RJ: CPAD, 

2012.
BERKHOF, Louis. Teologia Sistemática. Traduzido por Odayr Olivetti. Campi-

nas: Luz Para o Caminho, 1990. 
CARTER, James E. Ética ministerial: um guia para formação moral de líderes cris-

tãos. Tradução de Susana Klassen. São Paulo: Vida Nova, 2010.
CALVINO, João. As institutas da religião cristã. 4 volumes. São Paulo: Casa Edi-

tora Presbiteriana, 1985.
DUARTE, Jedeias de Almeida. A Vocação Para o Serviço ou o Serviço dos voca-

cionados? Fides Reformata XVI, Nº2 (2011). <www.mackenzie.br_fileadmin_
Mantenedora_CPAJ_Fides_Reformata_16_16artigo4>.

FERREIRA, Franklin. O chamado para o ministério da Palavra. Disponível em: 
<http://www.teologiabrasileira.com.br/teologiadet.asp?codigo=238>. Acesso 
em: 16/12/2015.

FISHER, David. O Pastor do século 21: Uma reflexão bíblica sobre os desafios do mi-
nistério pastoral no próximo milênio. Trad. Yolanda Mirsda Kríevin. São Paulo: 
Editora Vida, 1999. 

HAGIN, Kenneth E. Os Dons do Ministério. Tradução Rogério Lima Clavello; 
Maria de Lourdes Magalhães d’Almeida. Rio de Janeiro: Graça Editorial.

LUTZER, Erwin. De pastor para pastor: respostas concretas para os problemas e de-
safios do ministério. Tradução de José Ribeiro. São Paulo: Editora Vida, 2000.

MACARTUR, Jr. John (et. al.). Teologia Pastoral. Redescobrindo o Ministério  
Pastoral. Rio de Janeiro: Casa Publicadora das Assembléias de Deus, 1998.

http://www.mackenzie.br_fileadmin_Mantenedora_CPAJ_Fides_Reformata_16_16artigo4
http://www.mackenzie.br_fileadmin_Mantenedora_CPAJ_Fides_Reformata_16_16artigo4
http://www.teologiabrasileira.com.br/teologiadet.asp?codigo=238


80

PIPER, John. Irmãos, nós não somos profissionais: Um apelo aos pastores para ter um 
ministério radical. São Paulo: Shedd Publicações, 2009.

SPURGEON, Charles Haddon. O chamado para o ministério. Digitalização:  
Levita Digital. Lançamento Digital: <www.ebooksgospel.com.br>.

É natural de Bissau, Guiné-Bissau/África Ocidental. 
Mestre em Teologia Bíblica com especialização em 
Aconselhamento Cristão e graduado em Teologia pelo 
Seminário Teológico Cristão Evangélico do Brasil 
(SETECEB) e pela Faculdade Teológica Sul Americana 
(Londrina-PR). Pós-graduado em Docência do Ensino 
Superior pela Faculdade Católica de Anápolis. Técnico 
em Enfermagem pela Escola de Enfermagem “Florence 
Nightingale”, Anápolis. Fundador e Coordenador do 
Projeto Esperança (PROES, desde 2010). Atualmente 
é Ministro da Igreja Evangélica da Guiné-Bissau e 
professor residente do Instituto Bíblico da Igreja 
Evangélica da Guiné-Bissau em Ntchumbé,  
Região de Bafatá.

Sobre o autor

Bedamloa P. Cubala



Lançamentos

Por que a justiça social não é a justiça bíblica
Um apelo urgente aos cristãos em tempos de crise social

Inúmeros líderes evangélicos confundem a ideologia da justiça 
social com a justiça bíblica. É verdade que justiça é uma ideia 
profundamente bíblica, mas essa nova ideologia está longe de 
ser bíblica.

Ao comparar essa cosmovisão falsificada com a cosmovisão 
bíblica, Scott Allen desfaz os principais equívocos, mostrando 
assim quão significativa é a diferença entre elas. Cristãos não 
apenas têm o dever de denunciar uma cosmovisão falsa, mas 
também de oferecer uma alternativa melhor: a incomparável 
cosmovisão bíblica, que concebe a cultura como marcada por 
justiça genuína, misericórdia, perdão, harmonia social e 
dignidade humana.

Scott David Allen | 14x21 cm | 272 p.

Diáconos - Série 9Marcas
Como eles servem e fortalecem a igreja

Neste livro, Matt Smethurst argumenta que os diáconos 
são servos exemplares, chamados a atender a 
necessidades tangíveis, a organizar e mobilizar atos de 
serviço, a preservar a unidade do rebanho e a apoiar o 
ministério dos presbíteros. Ao desfazer inúmeros 
equívocos, Smethurst oferece orientações práticas para
a implantação da diaconia a fim de que a obra de Deus 
floresça a partir da igreja local.

Matt Smethurst | 14x21 cm | 192 p.

Quando Jesus confronta o mundo
Exposição de Mateus 8–10

Nesta brilhante exposição de Mateus 8–10, Carson destaca 
o surpreendente valor dos acontecimentos no ministério de 
Jesus, que provocam uma reviravolta nos valores do 
mundo, substituindo-os pelos do reino de Deus.

O Evangelho de Mateus enfrenta questões que são 
notavelmente importantes para o mundo de hoje. O ensino 
do Senhor, registrado nesses três capítulos, é explicado 
com fidelidade e minúcia. Ao lançar mão de ilustrações da 
mídia e da política, o autor contrasta a situação atual do 
nosso mundo a partir de uma abordagem dinâmica e 
erudita das Escrituras.

D. A. Carson | 16x23 cm | 144 p.

equívocos, Smethurst oferece orientações práticas para

Por que a justiça social não é a justiça bíblica
Um apelo urgente aos cristãos em tempos de crise social

Inúmeros líderes evangélicos confundem a ideologia da justiça 
social com a justiça bíblica. É verdade que justiça é uma ideia 
profundamente bíblica, mas essa nova ideologia está longe de 
ser bíblica.

Ao comparar essa cosmovisão falsificada com a cosmovisão 
bíblica, Scott Allen desfaz os principais equívocos, mostrando 
assim quão significativa é a diferença entre elas. Cristãos não 
apenas têm o dever de denunciar uma cosmovisão falsa, mas 
também de oferecer uma alternativa melhor: a incomparável 
cosmovisão bíblica, que concebe a cultura como marcada por 
justiça genuína, misericórdia, perdão, harmonia social e 
dignidade humana.

Scott David Allen | 14x21 cm | 272 p.

Nesta brilhante exposição de Mateus 8–10, Carson destaca 
o surpreendente valor dos acontecimentos no ministério de 

notavelmente importantes para o mundo de hoje. O ensino 

com fidelidade e minúcia. Ao lançar mão de ilustrações da 



Esperança em tempos de medo
A ressurreição e o significado da Páscoa

Esta obra analisa o sentido transformador da ressurreição 
de Jesus. A Páscoa lembra ao mundo que Jesus ressuscitou 
fisicamente dos mortos e que podemos nascer de novo e 
ressuscitar espiritualmente. Isso porque a ressurreição de 
Cristo traz agora, para a nossa vida, o poder futuro de Deus 
que um dia haverá de curar e renovar o mundo inteiro. A 
esperança do cristão é real e inabalável. Não se trata de 
uma expectativa ingênua e utópica do paraíso hoje, mas de 
uma esperança para a vida e a sociedade da qual podemos 
participar na plenitude do paraíso por vir.

Timothy Keller | 14x21 cm | 304 p.

Neste livro, Matt Merker nos mostra que o culto público 
consiste na reunião do povo de Deus pela sua graça, para sua 
glória, pelo bem da igreja, perante um mundo que a observa. 
O autor apresenta inúmeras orientações bíblicas e práticas 
para fazer da adoração o que ela de fato é: o prenúncio do 
culto eterno a Deus por seu povo na nova criação.

Homens e mulheres na igreja
Uma introdução breve, prática e bíblica

Criados um para o outro e distintos um do outro, homem e 
mulher não são intercambiáveis, ambos foram projetados 
para funcionar de acordo com a conformidade divina. Esse 
projeto é em última análise um retrato vivo de algo maior: 
a união diferente mas complementar de Cristo e sua igreja.

Nesta obra, Kevin DeYoung esclarece os textos bíblicos 
que revelam essa complementaridade divinamente 
desenhada e aplica esses textos mostrando que Deus nos 
fez para louvar, servir e obedecer a ele — tanto na vida 
quanto no ministério — como homens e mulheres.

Kevin DeYoung | 14x21 cm | 192 p.

Criados um para o outro e distintos um do outro, homem e 
mulher não são intercambiáveis, ambos foram projetados 
para funcionar de acordo com a conformidade divina. Esse 
projeto é em última análise um retrato vivo de algo maior: 
a união diferente mas complementar de Cristo e sua igreja.

desenhada e aplica esses textos mostrando que Deus nos 

Neste livro, Matt Merker nos mostra que o culto público 
consiste na reunião do povo de Deus pela sua graça, para sua 
glória, pelo bem da igreja, perante um mundo que a observa. 
O autor apresenta inúmeras orientações bíblicas e práticas 
para fazer da adoração o que ela de fato é: o prenúncio do 
culto eterno a Deus por seu povo na nova criação.

Esta obra analisa o sentido transformador da ressurreição 
de Jesus. A Páscoa lembra ao mundo que Jesus ressuscitou 
fisicamente dos mortos e que podemos nascer de novo e 
ressuscitar espiritualmente. Isso porque a ressurreição de 
Cristo traz agora, para a nossa vida, o poder futuro de Deus 

uma expectativa ingênua e utópica do paraíso hoje, mas de 
uma esperança para a vida e a sociedade da qual podemos 

Culto público - Série 9Marcas
A igreja reunida como povo de Deus

Matt Merker | 14x21 cm | 192 p.


