eologla Brasileira

N° 92 | 2022 ISSN 2238-0388

1. O Concilio Vaticano II em perspectiva evangélica 4
Leonardo De Chirico

2. Localizando a santidade na dogmatica:
a necessidade de uma metafisica e uma critica
a matriz evangélica 39
Rafael N. Bello

3. Escolasticismo Reformado: ascensao, declinio
e suas caracteristicas 51
i Francisco das Chagas Nascimento Sousa Tourinho
4. Vocacao para o ministério pastoral !
Bedamloa P. Cubala

7. “ad /Langamentos 81




Teologia brasileira, uma producao
de Edicdes Vida Nova

Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de

proporcionar um espago para discussdo e produgio

de teologia que seja biblica, confessional, relevante,
sensivel e aberta ao didlogo sobre temas que contemplem a
realidade de nosso pais. Para isso, contamos com o apoio de
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores,
mestres e escritores, torna possivel a veicula¢do de contetido

que estimule a reflexdo biblica e teolégica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

COORDENADOR DE PRODU(;AOZ

Sérgio Siqueira Moura

Revisio:

Eliel Vieira

ConTATO:

teologiabrasileira@vidanova.com.br



Editorial

Brasileira!
Neste ano comemoram-se 60 a
Vaticano 11, uma série de conferéncias realizadas entr
1965 consideradas o grande evento que redefiniu
télica no século XX. Nesta edi¢éo, Leonardo De Ch
cute esse acontecimento a luz da perspectiva eva
sentando diversos teélogos que se aventuraram no
avaliar teologicamente os textos do Concilio. -
Quase sempre a doutrina da santificagio ¢é apre S,
meramente como uma espécie de pureza moral. Muitos a va-
loram como uma forma de separagdo do mundo. Rafael Bello
nos entrega um texto que localiza a santidade na dogmatica.
Sabemos o que é ser santo dentro do contexto candnico.
Francisco das Chagas, em seu artigo, trata da relagdo en-
tre calvinismo e escolasticismo. O autor demonstra o motivo
pelo qual a teologia escoldstica é importante para
reformada atualmente.

Por fim, publicamos um texto de Bedamlo: ] :

autor nos lembra de que a vida ministerial ndo € si
te uma profissio. Hd uma confirmagéo interna
préprio coragio da pessoa e também uma confirm

testemunhada na vida da igreja ¢

nado. ;

No video desta edu;ao;.@spo ;
uma palestra de G.K. Beale apre:
te 0 9° Congresso de Teol@a\

Assistaao video! - apresenta uma-bela exegese de

explicando o uso de Oseias 11.1 na passagem. -


https://www.youtube.com/watch?v=BJf5wkMenns
https://www.youtube.com/watch?v=BJf5wkMenns

O Concilio Vaticano Il em
perspectiva evangélica

Leonardo De Chirico

xistem tarefas que podem ser postergadas no tempo, mas que nio podem

ser evitadas ao infinito. Cedo ou tarde, exigem ser executadas, sob pena

de fracasso. Existem responsabilidades que podem ser procrastinadas até
tempos melhores, mas ndo adiadas continuamente. Cedo ou tarde, ¢ preciso to-
mar para si o encargo de enfrenti-las, sob o risco de estagnac¢ido na ina¢do. Em
certo sentido, a teologia evangélica se encontra em situagdo parecida em relagdo
ao Concilio Vaticano II (1962-1965). A uma distancia de cinquenta anos, a in-
terpretagio teolégica do Vaticano II ainda é uma tarefa que nio foi executada
seriamente, uma responsabilidade que nio foi assumida pela teologia evangélica.
O Vaticano II foi substancialmente negligenciado, visto de modo apressado ou
tratado com grande superficialidade.

No nosso tempo favorivel ao didlogo, muitos evangélicos em diferentes or-
ganismos institucionais (de igrejas, de movimentos etc.) langaram-se em iniciati-
vas de confronto teolégico com o catolicismo. Ao norte e ao sul do mundo, entio,
constatam-se comprometedoras declaragdes de evangélicos que tomam posi¢ao

acerca da “renovagio” dentro da Igreja Catdlica ou que difundem entendimentos

4



do catolicismo com base em uma radical diferen¢a em relagdo a estrutura pés-tri-
dentina. “O catolicismo mudou”: esta € a sintese.

O problema é que muitas destas iniciativas evangélicas sio viciadas por uma
deficiéncia de base. Pretendem confrontar-se com o catolicismo sem ter feito o es-
for¢o de entender o Vaticano II. Exprimem uma avalia¢do do catolicismo que nao
foi filtrada pela anilise teolégica do Vaticano II. Chegam até a “pontificar” sobre
o catolicismo contemporaneo sem ter feito a ligio sobre o Concilio. O resultado
¢ que, com muita frequéncia, os evangélicos chegam ao confronto com Roma em
jejum e acabam por comer quase tudo o que veem pela frente, sem ter as enzimas
necessdrias para metabolizar o didlogo. A tarefa ignorada da a ilusdo de poder ser
postergada, mas o preco de tal negligéncia corre o risco de ser muito salgado.

Confrontar-se com o Vaticano II é uma exigéncia que nio pode ser adiada.
Quem deseja entender o universo catélico romano contemporineo precisa passar
necessariamente pelo Concilio Vaticano II. Trata-se de uma passagem obrigatéria
que nio admite atalhos ou rotas alternativas. Isto nio significa, necessariamente,
fechar-se no Concilio, na medida em que o catolicismo é uma religido histérica e
viva que precede e sucede ao Vaticano II — em suma, ultrapassa-o. Em todo caso,
lidar com ele, avaliar os seus documentos e o seu “espirito”, fazer a relagdo entre
o que o catolicismo foi antes do Concilio e o que teria se tornado em seguida, é
um ato de responsabilidade teolégica para quem quer que deseje desembaragar-se
nas dinimicas religiosas do mundo contemporineo. O Vaticano II ¢, portanto,
um meio imprescindivel para tentar se orientar, sem se perder ou sem decair em
entendimentos precipitados ou excessivamente parciais, no universo catdlico e,
através deste, no cendrio religioso e ecuménico atual.

Para qualquer pessoa, o risco de contentar-se com leituras descuidadas do
catolicismo contemporineo é elevado, ainda que nio faltem os instrumentos dteis
para penetrd-lo teologicamente.

Para os evangélicos, em particular, isto tem como custo serem esmagados,
mais ou menos conscientemente, com o abrago do catolicismo atual, que trans-

formou os “hereges” de um tempo nos “irmios separados” do pés-Concilio. A

'Em 1997, a nossa revista publicou o importante fasciculo Pensare il cattolicesimo,
Studi di teologia NS 8.2 (1997), n. 18, ao qual remetemos para uma orientagio sélida

sobre o tema.



seducdo nos confrontos dos evangélicos, a partir do Concilio, comegou com o
catolicismo missiondrio e combativo sobre os valores “inegocidveis” de Jodo Paulo
I1, passando pelo catolicismo “ortodoxo” e “agostiniano” de Bento XVI e aumen-
tando a sua forga atrativa com o catolicismo amigavel e “espiritual” do papa Fran-
cisco. Os evangélicos ficaram sem rumo diante de tais movimentos, em certa me-
dida impenséveis numa época pré-conciliar. Enfim, se nio partirmos do Vaticano
I1, ndo compreenderemos nada do que ocorreu nos ultimos cinquenta anos e nos
condenaremos a ser enredados, talvez inconscientemente, pelo abraco vigoroso e

envolvente do catolicismo romano.

Vaticano ll: a teologia evangélica posta a prova

E opinido ji difundida que, no ambito da cristandade contemporénea, as entida-
des que gozam de certa vitalidade e que tém um futuro, a0 menos aparente, sdo o
catolicismo romano e o evangelicalismo.? Depois de terem por décadas apostado
bastante aten¢do ao didlogo com as igrejas protestantes histéricas, que hoje se
arrastam e ndo ddo sinais de retomada, cada vez mais expoentes da Igreja Catdlica
estdo se apercebendo que nio podem mais dar-se ao luxo de ignorar ou subesti-
mar o confronto com o mundo multifacetado do evangelicalismo. Os evangélicos
tornaram-se um interlocutor ecuménico “interessante”, a ponto de determinar
um deslocamento do eixo de atengdo da parte de Roma no confronto com eles.
Em contrapartida, os evangélicos, historicamente tdo abertos a4 unidade crista
que foram os “inventores” do ecumenismo moderno, com a formagio da Alian-
¢a Evangélica em Londres, em 1846, mas igualmente opostos ao catolicismo
romano, por um lado, e ao liberalismo protestante, por outro lado, afastaram-se
da sua marginalidade conflituosa nas ltimas décadas e entraram em circulos ou-
trora impenséveis. Ao se tornarem uma realidade numericamente impressionante
e globalmente difundida, abriram-se a diversas formas de “didlogo”, sem saber

bem o que estivessem fazendo, além de ndo mostrar uma consciéncia teoldgica

*T. P. Rausch (ed.), Catholics and Evangelicals: Do They Share a Common Future?
(Nova Iorque: Paulist Press, 2000).

SR. Rouse, I movimenti volontari: mutamenti nel clima ecumenico”, in R. Rouse
e S. C. Neill (eds.), Storia del movimento ecuménico dal 1517 al 1948, vol. 2 (Bolonha: il
Mulino, 1973), pp. 203-216.

6



a altura da situagio. O desejo justamente de refutar o estigma de “seita” os levou
rapidamente a aceitar uma postura mais branda, menos abrasiva, fluida em muitas
frentes.

Isto se aplica, sobretudo, nos confrontos com o catolicismo romano. E, aqui,
entra em jogo o Vaticano II, na medida em que o Concilio foi o evento que
redefiniu a agenda catdlica no século XX e assinalou uma troca de marcha nas
relages externas a ele. Redesenhando a abordagem catélica nos confrontos com
outras igrejas e movimentos cristios, segundo o principio da “fraternidade sepa-
rada”, o Vaticano II atenuou as asperezas do passado, marcado pela luta contra os
“hereges”e tentou alinhavar relagdes espiritualmente amigaveis, pacificas e até co-
laborativas. Este “aggiornamento” ou “atualiza¢io” do lado catélico surpreendeu,
em certa medida, os interlocutores evangélicos que, timidamente, dispuseram-se
a participar da interlocugio, estupefatos com a tal “novidade”, mas talvez despre-
parados para encarar tal desafio.*

Depois de aprofundarmos os diferentes contextos nos quais se desenvolveu o
interesse reciproco entre catolicismo e evangelicalismo a partir dos anos de 1960,
avaliaremos as leituras do Vaticano II por parte de tedlogos evangélicos que se
aventuraram, em diversas fung¢oes e com diferentes niveis de aprofundamento, na
tarefa de aferir os textos do Concilio, para, entio, abrirmos uma série de reflexdes
que permitam uma leitura teologicamente consciente do Vaticano II, de uma

perspectiva evangélica.

l. Entrelacamentos de mundos distantes

O quadro em movimento das relagdes globais entre catolicismo e evangelica-
lismo encontra, no Concilio Vaticano II, um ponto de inflexdo fundamental,
sendo oportuno prestar mais aten¢do ao novo contexto que ele abriu no mundo
catélico e que teve importantes paralelos no mundo evangélico, do Congresso
Missiondrio em Berlim em diante. O debate relativo as complexas dindmicas
do mundo catélico ndo pertence ao enfoque de interesse deste estudo. Aqui,
a tentativa de aprofundamento dird respeito a vertente do mundo evangélico:

o modo como ele se articulou depois da Segunda Guerra e os pontos de in-

‘Remeto ao meu artigo “Evangelicals and the Roman Catholic Church since Vati-
can II”, European Journal of Theology 10.1 (2001), pp. 25-35.



tersecgdo registrados com o mundo catélico. Abordaremos trés ambitos para
mostrar a rede de contatos que, ap6s o Concilio, desenvolveram-se com o mun-
do evanggélico e que podem ser considerados a substincia espiritual, cultural e
institucional em que aconteceu e ainda acontece a compreensio do Vaticano II

no mundo evanggélico.

1. O interesse pela missao

O Vaticano II foi celebrado num tempo em que o cristianismo nio-catélico
estava se reorganizando, ap6s a tragédia das duas guerras mundiais. Com o esta-
belecimento do Conselho Mundial de Igrejas (Amsterdam, 1948), o movimento
ecuménico, expressio do protestantismo “histérico”, recobrara vigor, depois das
origens no comeco do século e ganhara uma plataforma comum para o futuro.’ A
margem das igrejas histéricas, nos primeiros anos da década de 1960, o mundo
evangélico ndo havia ainda totalmente se recuperado do choque do pés-guerra
e estava cerrando mais uma vez as préprias fileiras depois de esgotar-se com
o sobressalto desencadeado pelo Fundamentalismo no comego do século. Em
1951, a Alianca Evangélica retomara as préprias atividades, dispondo de um
perfil mundial que a levaria a se transformar em organismo representativo em
escala global nas décadas seguintes. Além disso, apareceu do outro lado do Oce-
ano Atlantico o ativismo que rodeava o emergente evangelista americano Billy
Graham (1921-2018).

Foi somente em 1966, com o Concilio Vaticano II ji terminado havia um
ano, que o Congresso de Berlim sobre a missdo, por iniciativa de Graham, con-
tribuiu para a ressurgéncia do evangelicalismo como movimento suficientemen-
te dotado de uma fisionomia e proje¢do préprias. De Berlim em diante, seriam
criadas as bases que tornariam possivel o Congresso de Lausanne para a evange-
lizagdo do mundo (1974), verdadeira plataforma de lancamento e referéncia in-
ternacional do movimento evangélico contemporéneo, cujos efeitos reverberaram

e tiveram seus desdobramentos nos congressos de Manila-Lausanne II (1989) e

>A. Matffeis, “Concilio Vaticano 11, dialogo ecumenico, recezione”, in M. Vergottini
(ed.), La Chiesa e il Vaticano II. Problemi di ermeneutica e recezione conciliare (Mildo: Glos-

sa, 2005), pp. 305-330.

8



Cidade do Cabo-Lausanne III (2010).° A teologia evangélica foi significativa-
mente influenciada pelo “espirito” de Lausanne.”

Em Lausanne, na verdade, o impulso evangelistico e a for¢a financeira ame-
ricana se reuniram sob a dire¢do teoldgica de John Stott e com o apelo a “missdo
integral” apresentado pelo evangelicalismo emergente da América Latina (E. Padilla,
S. Escobar), resultando na “teologia de Lausanne”. Ela reiterava as propostas cldssi-
cas da Reforma (a autoridade das Escrituras e a justificagio somente pela graga) e
as dos Avivamentos (a necessidade da conversdo pessoal) com a urgéncia da missio
cristd de uma perspectiva holistica. Nio por acaso, apenas depois de Lausanne se
deu o didlogo informal sobre a missdo entre grupos de trabalho evangélicos e caté-
licos (1977-1984), sob a presidéncia de John Stott e Basil Meeking.®

Os tdltimos vinte e cinco anos de relagées entre catélicos e evangélicos po-
dem ser lidos pelo prisma que mostra um percurso paralelo sobre temas e sensi-
bilidades parecidas, conduzido em encontros e contatos cada vez mais frequentes.
Em suma, pode-se entrelagar as histérias do evangelicalismo contemporaneo e do
catolicismo romano, por exemplo, pelo tema da missdo. De maneira esquemitica,
pode-se simplificar o paralelismo histérico que continua em curso.

Ao decreto Ad gentes do Vaticano II (1965) sobre a atividade missiondria da
igreja, seguiu-se a Declaragio de Berlim (1966) sobre a missio, fruto de um con-
gresso missiondrio internacional patrocinado por Billy Graham e presidido por
Carl Henry. Berlim ¢ considerado o pai do Movimento de Lausanne.

Ao Pacto de Lausanne (1974), seguiu-se a exortagio apostdlica Evangelii

nuntiandi de Paulo VI, em 1975, dando entéo lugar ao ja citado didlogo informal

¢Cf. P. Bolognesi, “Losanna, Patto di”, in Dizionario di teologia evangelica (DTE), ed.
P. Bolognesi, L. de Chirico, A. Ferrari (Marchirolo (VA): EUN 2007), pp. 406-407. Os
textos de Berlim (1966), Lausana (1974) e Manila (1989) estio contidos em P. Bolog-
nesi (ed.), Dichiarazoni evangeliche. Il movimento evangelicale 1966-1996 (Bologna: EDB,
1997). O texto da Cidade do Cabo (2010) foi publicado no pequeno volume impegno di
Citti del Capo (2010) (Roma-Chietti: GBU, 2011).

’G. Rizza, “Per una teologia evangelica della missione dopo Losanna III”, Studi di
teologia NS 23.2 (2011), N. 46, pp. 158-180.

¥]. Stott e B. Meeking, The Evangelical-Roman Catholic Dialogue on Mission 1977~
1984 (Grand Rapids; Exeter: Eerdmans; Paternoster, 1986). O texto também estd dis-

ponivel online: <http://www.prounione.urbe.it/dia-int/e-rc/doc/e_e-rc_ev-cath.html>.



Evangelical RomanCatholic dialogue on mission [ Didlogo evangélico e catélico-ro-
mano sobre missio] (1977-1994), que viu o envolvimento direto de John Stott.

Ao Manifesto de Manila ou Lausanne II (1989), seguiu-se a enciclica Re-
demptoris missio de Jodo Paulo II, em 1990. Também neste caso, o tema da missio
no mundo contemporineo foi o plano de fundo para a reflexdo dos respectivos
mundos de referéncia.

Por fim, a0 Compromisso da Cidade do Cabo ou Lausanne III (2010), segui-
ram-se a constitui¢do, por parte de Bento XVI, do Pontificio Conselho para a
Promogido da Nova Evangelizagio (2010) e a convocagio do Sinodo dos bispos
sobre o mesmo tema (2012). Neste caso, a missdo foi assumida como “nova evan-
geliza¢do” do mundo ocidental, mas ¢ evidente que a sensibilidade em que ela se
alicer¢a é missiondria.

E como se os dois movimentos estivessem percorrendo caminhos ora paralelos,
ora entrecruzados, concentrando-se sobre temas comuns da missio no mundo
contemporineo. Seria interessante estudar estes entrelagamentos para estabelecer
o nivel de efetiva distancia ou convergéncia teoldgica presentes nos documentos
e nas dinimicas missiol6gicas correspondentes. Em todo caso, convém registrar a
constatagdo de que a atengio evangélica pareca estar concentrada na missiologia
e que o interesse com relagdo ao catolicismo tenha sido mediado pela missdo. A
impressdo é que, para além do uso de um vocabuldrio parecido (que orbita no
universo da missio), resta ainda elaborar uma compreensio evangélica da missio
catélica. A proximidade das linguagens sobre a missdo ndo significa, necessaria-
mente, convergéncia das teologias da missdo. De todo modo, é a partir da missao
que o evangelicalismo comegou a receber e a enviar sinais de interesse, nas suas

confrontag¢des com o catolicismo.

2. As guerras culturais

H4 outra frente em que os dois mundos se encontraram, sobretudo em certos
contextos geogrifico-culturais do ocidente. Apés a queda da ideologia totalitdria
do comunismo, que fazia contraponto aquela das democracias liberais, a secula-
rizagio das sociedades ocidentais progressivamente erodiu o patrimoénio dos “va-
lores” religiosos que as impregnava. Paradoxalmente, tanto o catolicismo quanto
o evangelicalismo do pés-guerra desenvolveram leituras ferrenhamente criticas

da ideologia ateista do comunismo, mas sem reduzir as distincias siderais entre

10



ambos. Em seguida a implosao do comunismo, o ocidente veio a conhecer a ace-
leragdo da secularizagdo, e a esta altura comegou-se a registrar as convergéncias
entre as almas religiosamente “conservadoras” da sociedade, acuadas com o avan-
¢o dos impulsos libertarios da cultura contemporinea, em detrimento da ordem
tradicional sobre temas da vida e da familia.

A controvérsia sobre a legaliza¢io do aborto por demanda foi emblemitica
desta aproximagio entre as partes, em nome dos “valores cristdos”. O caso Roe
vs. Wade de 1973, nos Estados Unidos, polarizou a frente “pré-vida”, guiada pelo
pensamento catélico tradicionalista e pelo evangélico, em relagdo ao pensamento
“pré-escolha”, impulsionado pelo pensamento secularizado e pelos componen-
tes liberais do protestantismo, determinando um alinhamento transversal entre
catélicos e evangélicos. Diferentemente do que se passou nos confrontos com o
comunismo, desta vez o inimigo comum da seculariza¢do realmente aproximou
as duas dreas, desencadeando processos de reconhecimento reciproco e de desco-
berta muatua. O caso do aborto foi apenas o primeiro que viu a emergéncia das
“guerras culturais” (cu/ture wars) comuns no campo da ética social e da bioética.
Do aborto, passou-se a eutandsia, depois a defesa do embrido, depois ao reconhe-
cimento das unides homossexuais e, entdo, 4 preservagio da familia tradicional.
Os dois mundos se descobriram alinhados por todos os lados na arena do debate
publico e, a partir desta convergéncia, deram inicio a interlocu¢do de modo am-
plo, certamente sem precedentes no passado de ambos, marcado pela abrasividade
reciproca. A batalha pela vida foi um terreno mais fecundo do que as questdes
doutrindrias, que, por sua vez, foram postas de lado, uma vez que toda a atengio
se voltou para as controvérsias éticas e sociais.

Neste clima cultural, nos Estados Unidos teve inicio um didlogo informal
dirigido por Chuck Colson, do lado evangélico, e Richard Neuhaus, do lado
catélico. Em 1994, a iniciativa elaborou um documento intitulado Evangeli-

cals and catholics together [Evangélicos e catélicos unidos],” buscando passar da

’A tradugio italiana “Evangelici e cattolici insieme” foi publicado em apéndice ao
pequeno volume de M. Introvigne, Aspettando la Pentecoste. 1l quarto ecumenismo (Padua:
Ed. Messaggero, 1996). Além dele, os dois documentos seguintes: “Il dono della salvezza”
(1997) e “La tua Parola ¢ verita” (2002) também foram publicados em G. Cereti e J. F.
Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teologico interconfessionale,
vol. 8: Dialoghi locali 1995-2001 (Bolonha: EDB, 2007). A iniciativa “Evangelicals and

11



convergéncia em assuntos éticos para a exploragio de possiveis aproximagoes em
temas espirituais e missiondrios. Uma certa superficialidade teolégica, certamente
animada por boa vontade e impulsionada por preocupagdes compreensiveis, levou
os participantes a identificar uma substancial convergéncia doutrindria, a ponto
de poderem trabalhar juntos nio sé na arena publica, mas também numa “missdo
comum” bem mais empenhada. E como se entraves teolégicos fundamentais e
cinco séculos de histéria tivessem sido cancelados, num passe de magica, tendo
em conta a secularizagio galopante e os seus riscos sentidos.

Em 1997, um segundo documento, “The gift of salvation” [O dom da sal-
vag¢do], aumentava ainda mais a dose, chegando a declarar que a secular con-
trovérsia sobre sola fide fora substancialmente superada. Em nio mais do que
algumas paginas, Lutero e Trento foram, de fato, considerados pecas de museu,
com a consequéncia de que o documento ficou mais préximo de Trento, sendo-
-lhe mesmo compativel, mas, sem duvida, afastou-se da Reforma, atenuando a
for¢a radical de sola fide que ¢é incompativel com a visio sacramental da salvagao
e da igreja.’® Os subscritores catdlicos exerceram um pouco de elasticidade na
linguagem, sem assim haverem contradito a doutrina tridentina, enquanto os
evangélicos pagaram a taxa mais onerosa com o afrouxamento das categorias fo-
renses da mensagem biblica apropriada pela Reforma. Comentérios semelhantes
poderiam ser estendidos a todos os documentos produzidos na série “Evangéli-
cos e catolicos unidos”.

Na esteira desse clima cooperativo nos Estados Unidos, houve também
vozes destacadas que se indagaram se, na realidade, a Reforma nio teria esgo-
tado a sua carga propulsiva e, depois de cinco séculos, ndo poderia declarar-se

definitivamente completada.!’ Semelhante pragmatismo pode ser atribuido a

catholics together” nos Estados Unidos continuou com mais outros documentos: “The
communion of saints” (2003), “The call to holiness” (2004), “That they may have life”
(2006) e “Do whatever he tells you: the blessed virgin Mary in christian faith and life”
(2009).

1"Para uma perspectiva teoldgica critica a este didlogo, remeto ao meu artigo “Chris-
tian unity vis-a-vis roman catholicism: A critique of the evangelicals and catholics toge-
ther dialogue”, Evangelical Review of Theology 27 (2003), pp. 337-352.

UE o caso de M. Nolle C. Nystrom, Is the reformation over? An evangelical assessment
of contemporary roman catholicism (Grand Rapids: Baker Academic, 2005).

12



dificuldade evangélica de pensar teologicamente os desafios culturais e, portan-
to, de ler adequadamente as questdes herdadas pela histéria. Isto torna particu-
larmente vulneravel e superficial a interpretacio evangélica da teologia catélica
e da sua sinuosa catolicidade, que estd em posi¢do de se flexionar, mas nio de
se curvar.

Além disso, este tipo de didlogo se vé afetado por uma sindrome de confusio
daquilo que, pelo contririo, deve permanecer distinto. No caso, transforma as
legitimas ocasides de colaboragdo transversal na sociedade entre forgas heterogé-
neas e em torno de objetivos comuns (co-beligerncia) em uma forma de “alian¢a”
que, presumidamente, fundamenta-se numa convergéncia sobre pontos cardeais
da fé.” De todo modo, era como se o clima amigavel inaugurado a partir do
Concilio tivesse inibido ainda mais a capacidade de critica saudavel por parte da
teologia evangélica, muita mais requisitada por causa do avanco da secularizagio
que entdo representava o verdadeiro perigo a igreja contemporanea. O Vaticano
IT ndo figura diretamente nos didlogos de “Evangélicos e catélicos unidos”, mas a
longa onda provocada pelo clima pés-conciliar foi um dos fatores determinantes
da iniciativa, sem que os participantes evangélicos tivessem até entio demonstra-

do suficiente consciéncia disto.

3. Os didlogos institucionais

Além da reflexdo sobre temas da missio e do contexto das guerras culturais, a
“descoberta” evangélica do Vaticano II e do catolicismo pés-conciliar passou tam-
bém por uma temporada, ainda em curso, de didlogos oficiais entre a Alianca
Evangélica Mundial (AEM) e o Pontificio Conselho para a Promogio da Uni-
dade dos Cristios.

2Na esteira da feliz distingdo feita pelo apologista evangélico F. Schaeffer, La chiesa
alla fine del XX secolo (Parma: Guanda, 1973), a “co-beligeréncia” literalmente significa
“lutar ao lado de alguém”, concentra-se em um aspecto especifico e é aberta a todos
que dele partilham, independentemente das motivacoes e dos objetivos que os animam.
“Alianga” pressupde a unidade na verdade e diz respeito somente aos crentes nascidos de
novo. Cf. o documento do Comité de teologia e didlogo da Alianga Evangélica Italiana,
“Alleanza e co-belligeranza: quando ¢ biblicamente giusto collaborare?”, Ideaitalia 15.1
(2011), pp. 9-10.

13



A histéria do didlogo apresenta aspectos muito interessantes.” Ele teve como
plataforma de lancamento um documento que a Alian¢a Evangélica Mundial co-
missionou a uma forga-tarefa de tedlogos especialmente designada, dando-lhe o
mandato de redigir uma perspectiva evangélica sobre o catolicismo. O resultado de
tal trabalho, o Documento de Cingapura, foi a anilise evangélica mais clara, concisa e
eficaz sobre o catolicismo jd lan¢ada desde o Vaticano II.™ Nele estd presente um su-
mirio de leitura evangélica que se esfor¢a em ler o Concilio situando-o no contexto
da histéria milenar da Igreja de Roma e tentando interligar os diversos elementos
que compdem o universo catélico. A conclusio a que chega o Documento de Cinga-
pura é que, com base na sugerida leitura do catolicismo, existem “obstéculos insupe-
raveis” que impedem seriamente qualquer tipo de comunhio “enquanto nio houver
na igreja de Roma uma reforma fundamental em conformidade com a Palavra de
Deus”. Ora, foi exatamente um documento assim, marcado pela parrésia evangélica
e com tragos pouco propensos a linguagem ecumenicamente correta, que incentivou
o inicio de um didlogo institucional entre o organismo mais representativo do evan-
gelicalismo global e o departamento vaticano responsavel pelo didlogo ecuménico.

Nio ¢ este o lugar de examinar as virias etapas do didlogo iniciado em 1993
e ainda em andamento (Veneza 1993, Jerusalém 1997; Williams Bay 1999; Mun-
delein 2001; Swanwick 2002; Sao Paulo 2009; Roma 2011; Wheaton 2012). Um
relatério provisério também foi publicado em italiano com o titulo “Chiesa, evan-
gelizzazione e vincoli di koinonia” [Igreja, evangelizagio e vinculos de koinonial
(2002). Igualmente apés criticas expressas por vérias Aliangas evangélicas em pai-
ses de maioria catélica, ele permaneceu no estigio de documento de estudo e nao

foi ratificado por nenhum dos dois organismos envolvidos no didlogo.”

BA histéria é contada exaustivamente por P. Bolognesi, “A history of the relation-
ship of the Evangelical Alliance with the Roman Catholic Church”, Evangelical Review
of Theology 32 (2008), pp. 210-233. Remeto a este artigo para as indicagdes bibliogréficas
dos materiais produzidos pelo didlogo.

“Este também se encontra no volume supracitado de P. Bolognesi (ed.), Dichiara-
zioni evangeliche, pp. 266-315.

BG. Cereti e ]. F. Puglisi (eds.), Enchiridion Oecumenicum. Documenti del dialogo teo-
logico interconfessionale, vol. 7: Dialoghi Internazionale 1995-2005 (Bolonha: EDB, 2006).
Este volume contém também os resultados do didlogo entre catélicos e alguns pentecos-

tais que teve inicio em 1990.

14



Intimeros materiais do diilogo foram publicados na revista do Comité
Teolégico da AEM, Evangelical Review of Theology. Eles representam um exercicio
teoldgico ndo insignificante sobre temas cruciais, como a relagio entre Escrituras
e tradicdo, a justificagio pela fé, a missdo, até porque sdo fruto do trabalho de te-
6logos evangélicos experientes. Permanecem, porém, no estdgio de colaboragdes
de tendéncia fragmentiria que se contentam em constatar o stafus quaestionis de
uma doutrina particular ou de determinado tema, sem ter a forca de sugerir uma
andlise no nivel do sistema, extraindo-lhe as devidas consequéncias. Permanecem
aquém de uma leitura abrangente do catolicismo e tocam somente na necessidade
de acertar as contas com o Vaticano II, ajudando apenas em parte na tarefa de
conscientizar teologicamente o movimento evangélico do peso que o Concilio

teve para o catolicismo contemporaneo.

Il. Ensaios de interpretacao evangélica do Vaticano Il

Os elementos até aqui reunidos mostram como a temporada do “didlogo” ocorri-
da no Vaticano II e no Congresso de Lausanne foi abordada com uma tendéncia
bem intencionada do lado evanggélico, que saltou de cabega nas virias oportunida-
des de encontro e de confronto com a Igreja Catélica e buscou interagir sobre as
diversas questoes colocadas na ordem do dia, sem, porém, indagar-se seriamente
sobre o evento conciliar que reorientara o catolicismo, alterando-lhe os aspectos
aparentes, a0 menos nas relagdes externas.

E necessirio, a esta altura, dar um passo para o lado e debrucar-se sobre
tentativas de leitura do Vaticano II do lado evangélico. O fato de que, geralmente
falando, o Concilio nio foi assimilado nas suas dinimicas basilares nio significa
que ele nio tenha sido levado em conta num sentido absoluto. Nesta se¢io,
portanto, serd apresentado um panorama comentado dos modos como o Concilio
foi lido e interpretado no mundo evangélico internacional. Esta breve resenha
permitird evidenciar as principais linhas interpretativas que caracterizaram a
aproximagdo com o Vaticano II, bem como a precariedade delas em relagio a

complexidade do catolicismo contemporineo.'

'®Para uma abordagem mais ampla (também do ponto de vista bibliografico), reme-

to a0 meu livro Ewangelical Theological Perspectives on Post-Vatican II Roman Catholicism
(Berna-Frankfurt-Oxford: Peter Lang, 2003).

15



1. O concilio que introduziu o “novo catolicismo”:
Gerrit Berkouwer

O Vaticano II foi realizado num tempo em que as fileiras do evangelicalismo
enquanto movimento suficientemente orginico eram ainda bastante soltas para
poderem formular uma representag¢io unitdria sobre o evento. Aconteceu, assim,
que o unico tedlogo do campo evangélico a participar da assembleia conciliar na
qualidade de observador foi o holandés Gerrit Berkouwer (1903-1996), em nome
das Gereformeerde Kerken [Igrejas Reformadas] holandesas."

Berkouwer é um dos “grandes” da teologia evangélica do século XX, em-
bora nio desprovido de aspectos deficientes na sua doutrina das Escrituras. Na
sua obra dogmitica de envergadura, o confronto com o catolicismo foi presente
e constante. Em particular no volume de 1948, Conflict met Rome [O conflito
com Roma]," portanto em plena fase pré-conciliar, Berkouwer sustenta a ne-
cessidade de uma abordagem sistémica ao catolicismo. Diante de um universo
histérica, teolégica e institucionalmente complexo como a Igreja de Roma, re-
duzir a andlise evangélica 4 somatéria de leituras “atomisticas” das suas partes
significa condenar-se a uma compreensio superficial e totalmente inadequa-
da. Nisto, Berkouwer segue a tradigdo reformada de seu compatriota Abraham
Kuyper, que, nas Ligdes sobre o calvinismo proferidas cinquenta anos antes em
Princeton (1898), defendera a fundamentagio de anilises centradas na “visio
de mundo” expressa pelas diversas orientagdes ideolégicas e religiosas.” Para o
Berkouwer pré-conciliar, o nicleo do catolicismo é constituido pela doutrina
da encarnagdo continua de Cristo na Igreja, pela doutrina romana da graca de
cardter sinergista e pela deificagdo da natureza que é evidente, por exemplo, na
mariologia catélica. Nos confrontos com esze catolicismo, da parte evangélica
s6 pode haver um “conflito” teolégico radical motivado pelo “coragio” diferente
que pulsa nas duas fés.

Depois de ter prestado aten¢do aos desdobramentos na teologia catdlica

imediatamente anteriores aos anos do Concilio (sobretudo ligados a nouvelle

7Para uma introducio a Berkouwer, cf. o verbete a ele dedicado em DTE.

"¥Trad. ingl.: The Conflict with Rome (Filadélfia: Presbyterian and Reformed, 1958).

“Ver P. S. Herlam, Creating a Christian Worldview: Abraham Kuyper’s Lectures on
Calvinism (Grand Rapids; Carlisle: Eerdmans; Paternoster, 1998).

16



théologie de Y. Congar, H. Bouillard e J. Daniélou),” Berkouwer participa do Va-
ticano II como observador e, com o Concilio ainda em andamento e durante as
duas importantes constitui¢des sobre a igreja (Lumen gentium e Gaudium et spes
ainda nio haviam sido aprovadas), publica, em 1964, a sua segunda monografia
importante sobre o catolicismo: Vatikaans Concilie en nieuwe theologie (O Concilio
Vaticano e a nova teologia).”* O préprio titulo é programitico. Para Berkouwer, o
Concilio encorajou a “nova” teologia que levou a um “novo” catolicismo.

A “pressa” em publicar é indicagdo de um fervor devido a uma descoberta
que se quer comunicar, sem tomar o tempo de penetri-la de maneira mais apro-
fundada. O tedlogo holandés se impressionou com a mudanga de énfases que foi
se delineando no Concilio. Na eclesiologia, por exemplo, enfatizou-se a categoria
biblica do povo de Deus no caminho, com menos destaque para a sociedade hie-
rarquica perfeita. Na revelagio, o papel das Escrituras foi sublinhado na economia
geral da teologia conciliar, e o papel da razdo, a seu modo mantido pelo Vaticano,
foi posto em segundo plano. Tudo isto implica, para Berkouwer, a quebra de uma
teologia catélica estdtica e autorreferencial e a simultinea abertura de oportuni-
dades de didlogo com os evangélicos. O catolicismo estd em movimento, e nio se
pode permitir ficar apenas a observar passivamente, vivendo das rendas histéricas
da polémica confessional. E preciso aproveitar o momento de participar, exter-
namente, de um confronto que pode empurrar essa dindmica interna ainda mais
adiante. Para o te6logo holandés, se a palavra de ordem de 1948 ¢é “conflito”, a de
1964 ¢ “didlogo”. Se, antes do Concilio, a linha de demarcagio entre catolicismo
e fé reformada passava pela orientagido fundamental das respectivas teologias da
graca, durante o Vaticano II a verdadeira questdo que precisa ser aprofundada
sdo as distintas articulagdes da eclesiologia.”? Nao é uma mudanga pequena. A
teologia da graca estd na base de cada /ocus doutrindrio e atravessa cada manifes-

tagdo do sistema. A eclesiologia é, por sua vez, um /Jocus especifico e d por certa

OG. Berkouwer, Recent Developments in Roman Catholic Theology (Grand Rapids:
Eerdmans, 1958).

Trad. ingl.: The Second Vatican Council and the New Catholicism (Grand Rapids:
Eerdmans, 1965).

*?Uma leitura interessante do lado catélico sobre a interpretagio que Berkouwer fez
do catolicismo encontra-se no recente volume de E. Echeverria, Berkouwer and Catholi-

cism: Disputed Questions (Leiden: Brill, 2013).

17



uma abordagem de fundo comum no que diz respeito a graga. A primeira é uma
questdo que incide sobre toda a teologia e impde um confronto em todos os cam-
pos; a segunda é um dmbito circunscrito em relagio a totalidade e demanda um
aprofundamento mais setorial. A primeira d lugar a uma alternativa evangélica;
a segunda se enquadra no terreno da compatibilidade ecuménica.

O que Berkouwer subestima ¢ que o Concilio, sem divida, redistribuiu as
tonicas doutrindrias e pastorais, mas, mesmo assim, sempre se tratou de deslo-
camentos de énfases no interior de uma teologia cujos eixos de apoio nio foram
modificados e que permaneceu intacta na sua estrutura geral. A oportunidade de
participar diretamente de um evento ¢ a outra face da moeda do risco de perder
a distdncia necessdria e a lucidez critica em relagdo ao que se vé e experimenta.
Uma leitura menos impulsiva e mais ponderada sobre o Vaticano II talvez tivesse
evitado em Berkouwer a ingenuidade de se surpreender com a visio da mudanga
catélica que, na realidade, o fez perder de vista a continuidade substancial que
o Concilio reiterou. Ndo é possivel interpretar responsavelmente o catolicismo
esquecendo o longuissimo caminho histérico-doutrindrio da Igreja de Roma e
concentrando-se, quase exclusivamente, num dado momento histérico. O catoli-
cismo nio ¢ jamais s6 aquilo que aparece num dado momento histérico. Eistoe,

ao mesmo tempo, tudo que o precede.

2. O concilio que criou polarizagdes sem resolucao: David Wells

Talvez nio haja teélogo evangélico vivo que tenha, tanto quanto David Wells
(1939- ), refletido teologicamente sobre a parabola ascendente do movimento
evangélico nos anos de 1960 e sobre os seus sintomas de crise a partir dos anos
de 1990. Olhando sobretudo para o contexto americano, Wells ¢ a alma critica
e autocritica do evangelicalismo ocidental, cujo crescimento numérico e decrés-
cimo identitirio ele observa simultaneamente, a custa do nivelamento a cultura
consumista totalmente centrada no culto de si.?

Nos seus anos de juventude, Wells foi te6logo evangélico que levou a sério

a exigéncia de dar atencgdo as dindmicas do catolicismo que surgiu a partir do

#Por ocasido da jubilagio de Wells, publicou-se um interessante volume de artigos
que refletem sobre temas préprios ao trabalho dele: R. Lints (ed.), Renewing the Evange-
lical Mission (Grand Rapids: Eerdmans, 2013).

18



Vaticano II. O seu livro de 1972, Revolution in Rome [Revolu¢dao em Roma],* foi
um dos pouquissimos escritos evangélicos de certa espessura sobre os textos do
Concilio. No estudo dos documentos, Wells percebe imediatamente ter diante
de si um complexo teolégico fruto de hibeis e sibias concessdes que foram reu-
nidas, ndo por meio de uma operagio de sintese ponderada, mas mediante um
amontoamento provisério de dados divergentes. A argumentagio do Concilio
procede por justaposi¢io de ideias, conceitos, pensamentos, em que “teologias
incompativeis entre si” sio colocadas umas ao lado das outras, numa obra de
complexio oppositorum.

Os titulos dados aos capitulos do livro ilustram a perplexidade de Wells ao
lidar com o Concilio: “Quem fala por Roma hoje?”; “Autoridade: interna ou ex-
terna?”; “Deus: na cidade terrena ou na celeste?”; “O cristianismo: uma defini¢do
aberta ou fechada?”; “A igreja: o povo ou o papa?”. Os documentos do Vaticano
sdo perpassados por uma cisdo longitudinal. Para o teélogo evangélico, eles sus-
citam perguntas abertas as quais se pode responder de modos distintos, seguindo
alguns textos em detrimento de outros, mas que poderiam ser invertidas, se os
textos de referéncia fossem uns, e nio outros. No Concilio, Roma mostrou ter
uma “mente dividida” que gera uma fluidez em que ainda nio se diz qual corrente
prevalecera. Por ora, a tensdo entre tradi¢do e atualiza¢do nio fora resolvida, mas
simplesmente constatada, 4 espera de desdobramentos posteriores.

E claro que a persistente, coerente e cientifica aplicagdo da epistemologia
catdlica do ez-e (e-e), despista e confunde o tedlogo evangélico acostumado a es-
colher entre Deus e os idolos, entre a Biblia e as tradi¢ées humanas, entre a graca
e as obras, entre Cristo e os santos. A teologia do Concilio desempata as cartas
em relagdo ao aut-aut (ou-ou) evangélico e adota uma abordagem radicalmente
diferente. Em vez de fazer escolhas claras que rompem com o passado ou que
simplesmente o reformulem, a teologia do Concilio quer ser uma teologia que
reitera Trento e o Vaticano I, mas que adota de bom grado os impetos da nou-
velle théologie, acrescentando-os ao patrimoénio tradicional. Diante deste evidente
contorcionismo, Wells mostra a dificuldade evangélica de lidar com a gramdtica
da catolicidade romana que expande, mediante o ousado procedimento do ez-ez, a

sintese teoldgica. Para Wells, o ponto de equilibrio do Concilio é frégil e destinado,

2D, Wells, Revolution in Rome (Downers Grove: IVP, 1972).

19



cedo ou tarde, a romper-se por ser intrinsicamente fraco. Uma teologia nio pode
resistir por muito tempo, caso se apoie em uma polarizagio sem solugdes e em
uma dialética entre pontos muito distantes. A justaposi¢do é apenas um artificio
transitério destinado a dar lugar a uma nova estrutura que verd o acerto de contas
teol6gico entre frentes opostas. Ou, entdo, seguird o fluxo rumo 2 reafirmagio da
tradi¢do ou rumo ao avango de tendéncias inovadoras. O Concilio é uma etapa
que conduzird o catolicismo para trds ou para frente, mas nio poderd fazé-lo
permanecer onde estd. Com certeza, para Wells, a era das leituras evangélicas
estereotipadas de um catolicismo granitico e imével estd definitivamente supe-
rada. Roma nio é um monolito, mas um corpo em movimento. Restard ver onde
ele ird parar: eppur si muove — “ele ainda se mexe”, ndo estd parado. A teologia
evangélica deve adotar uma postura de espera: por ora, ela tem sé um punhado
de perguntas sem solugio, mas, cedo ou tarde, algo acontecerd que desfard os nés
que o Concilio fez surgir.

Embora este convite seja compreensivel, é necessario destacar um dado fac-
tual que, em relagdo a Wells, ¢ mais facil notarmos a cinquenta anos de distancia
do Vaticano II. Diferentemente do que anunciava Revolution in Rome, em 1972,
o catolicismo ndo se partiu, e a justaposi¢do nio foi resolvida. Nenhum “partido”
venceu sobre o outro. As perguntas abertas de Wells, o catolicismo nio deu respos-
tas univocas, mas manteve a fluidez catélica que continua a assegurar a polaridade.
E preciso, pois, reconhecer que é a hermenéutica do catolicismo de Wells que foi
incapaz de explicar até ao fim as dinimicas da catolicidade. O catolicismo do Con-
cilio ndo escolhe entre duas polaridades, mas acresce, engloba, expande, abre numa
e noutra dire¢do. E o faz sem negar a tradi¢do ou criar rupturas com esta. Sim-
plesmente a desenvolve, a “vive”, a projeta plenamente adiante, fazendo-a “crescer”
com a histéria. As polaridades criam um campo de tensdo que o catolicismo ¢é
capaz de suportar e que lhe constitui a plataforma mével. Wells leu o catolicismo
com uma hermenéutica evangélica da “escolha” e o achou fundamentalmente in-
coerente e instdvel, mas o catolicismo possui outra forma mentis teolégica: nio a da

escolha esquadriada que exclui, mas a da escolha eliptica que catoliciza.

3. O concilio que nao mudou nada: Herbert Carson

Numa dire¢io muito diferente se dd a abordagem ao Concilio por parte de

Herbert Carson (m. 2004), pastor britanico das igrejas livres. Carson ndo ¢é

20



te6logo no sentido estrito, mas os seus trés livros sobre o catolicismo dio voz
a uma hermenéutica difundida em certas provincias conservadoras do mo-
vimento evangélico. Na realidade, embora sejam trés volumes escritos em
1964, 1976 e 1996, trata-se de um tunico livro atualizado em sua bibliografia
e nos detalhes argumentativos, mas reiterado no sistema interpretativo. Sdo
trés variantes de uma trama unica. O primeiro livro, Roman Catholicism Today
[Catolicismo romano hoje] foi langado em 1964, com o Vaticano II ainda
em curso, e tem como principal interlocutor critico Grundriss der Katholischen
Dogmatik [Esbogo da dogmatica catélica] de Ludwig Ott, de 1954, compén-
dio cldssico de orientagdo tomista. O segundo volume, Dawn or Twilight? A
Study of Contemporary Roman Catholicism [Aurora ou creptsculo? Estudo do
catolicismo romano contemporineo],? saiu em 1976 e tem o corpus do Conci-
lio como referéncia catélica preeminente. A ultima obra é de 1996 e interage,
predominantemente, com o Catecismo da Igreja Catdlica de 1992.77 Como se
deduz, Carson foi sucessivamente atualizando os textos catdlicos sobre os quais
definia a sua leitura polemista, & medida que se langavam textos autorizados do
ponto de vista magistral.

A tese bisica, todavia, ¢ idéntica. Roma se atualiza e produz novos docu-
mentos, mas ¢ semper eadem, sempre a mesma, na sua configuragio bdsica. Nas
suas estruturas teolégicas basilares, que, para Carson, sdo a autoridade — a rela-
¢do entre Escrituras e tradigdo, os sacramentos, o sacerddcio, a missa, a mariolo-
gia, o purgatério e a justificagio pela fé —, Roma nio modifica a sua organizagio.
A atualizagio é, na verdade, a camuflagem de uma identidade que permanece a
mesma, ainda que busque, por vezes com éxito, representar-se de modo cosmeti-
camente dindmico. Enfim, o catolicismo romano é uma ideologia estitica, fincada
na histéria, cimentada no dogma, presa na institui¢io. Ele pode decidir se moldar
segundo as estruturas de plausibilidade do momento, mas estd determinado a ndo

se renegar a si proprio. Permanece onde est4 e ali sempre permanecerd.

»H. Carson, Roman Catholicism Today (Londres: Inter-Varsity Fellowship, 1964).

#H. Carson, Dawn or Twilight? A Study of Contemporary Roman Catholicism
(Leicester: IVP, 1976).

*"H. Carson, The Faith of the Vatican: A Fresh Look at Roman Catholicism (Darling-
ton: Evangelical Press, 1996).

21



A leitura de Carson capta um dado da realidade que ¢ importante reter. O
Concilio ndo pensou em romper a continuidade da tradigdo e a estabilidade das
institui¢des. Nao foi um Concilio “reformador” no sentido evangélico do termo,
nem “revoluciondrio” no sentido politico da palavra. O catolicismo nio ¢ a religido
da mudanga algada a programa. Dito isto, o Vaticano II nio foi tampouco um Con-
cilio fotocépia que mecinica e servilmente reproduziu o que o catolicismo jd era
antes de ser realizado o evento. Aqui estd o limite da hermenéutica de Carson, que
corretamente constata a firmeza do sistema catélico, mas subestima-se a capacidade
de desenvolvimento auténomo. Nio captar a real vitalidade catélica significa repre-
sentar um catolicismo deveras engessado para ser verdadeiramente catdlico.

Para resumir, o movimento evangélico elaborou, substancialmente, trés cha-
ves de leitura do Concilio que podem ser rastreadas nos trés autores brevemente
examinados aqui. Roma verdadeiramente iniciou um caminho “novo” que inau-
gura uma nova fase em que pouco serd igual ao que era antes, e muito serd di-
terente (Berkouwer). Roma ¢ profundamente dividida no seu interior e precisa
ainda decidir em qual lado devera ficar: a tradi¢do ou a atualizagio (Wells). Roma
é sempre a mesma e ndo mudard jamais (Carson). Pode-se dizer que os desdobra-
mentos posteriores nas relagdes globais entre catolicismo e evangelicalismo foram

remodelados 4 luz destas propostas interpretativas, sobretudo a primeira.

1. Pistas para a interpretacdao evangélica do Vaticano Il

A temporada pés-conciliar viu a gradual dissolugdo da aspereza das avaliagdes
evangélicas do catolicismo que se haviam consolidado nos séculos de controvérsia
doutrindria. O Vaticano II foi o evento que, do lado catdlico, despistou a critica
evangélica, obrigando-a a reposicionar-se ou, até mesmo, a repensar a secular abor-
dagem conflituosa. Em alguns casos, da total estranheza, sendo mesmo da convicta
adversidade, passou-se a tomadas de posi¢do marcadas pela “fraternidade” calorosa,
imediatamente acompanhada de substanciais aberturas de crédito, sem nenhuma
tentativa de se indagar “como”, “quanto” e “para qual dire¢io” o catolicismo se trans-
formara no Vaticano II. E como se, depois de séculos de discussoes e contrastes,
quase da noite para o dia, o Vaticano II tivesse trazido uma lufada de ar fresco, e os
evangélicos tivessem assim se encantado de modo superficial.

Algumas leituras do Vaticano II imediatamente posteriores ao Concilio de-

ram voz a surpresa evangélica, em reagdo ao que estava surgindo em Roma, sur-

22



presa que foi transmitida na necessidade de alinhavar um “didlogo” (Berkouwer).
Outras iniciativas evangélicas pensaram ser possivel fazer, pelo menos, um sério
trabalho teolégico sobre o Vaticano II, mantendo que uma abordagem baseada na
“espiritualidade” dos interlocutores, no contato interpessoal, nas amizades, fosse
mais do que suficiente para encarar com responsabilidade o didlogo. No entanto,
as lentes hermenéuticas para aproximar-se do Concilio devem ser testadas, em
ultima instincia, a luz de uma consciéncia mais profunda da natureza histérica e

doutrinaria do catolicismo romano.

1. A trajetoria historica

O Vaticano II deve ser pensado na Otica da longa jornada da Igreja de Roma, so-
bretudo em relagdo ao Concilios que o precederam e que se seguiram a ruptura com
a Reforma protestante do século XVI. Embora fosse um concilio profundamente
arraigado no século XX, ele nio foi singular na histéria da igreja, mas deve ser
pensado no contexto de macro-periodos e de micro-periodos histéricos. A com-
preensio do Vaticano II deve explicar uma tendéncia de longo prazo iniciada com
a Contrarreforma e marcada por um enrijecimento polémico contra o protestantis-
mo e a modernidade. Os diversos “aggiornamenti” e atualiza¢es internos, por mais
recorrentes e influentes que tenham sido (vide o Vaticano II), devem ser incluidos
nessa “megatendéncia de matriz contrarreformista” que parte de Trento (1545-
1563), passa pelos dogmas marianos (1854: imaculada concei¢do; 1950: assungio
corpérea), o Vaticano I (1869-1870), e chega aos pontificados contemporineos.?’
Em Trento, o catolicismo rejeitou as reivindicagdes da Reforma sobre a
justificagiio somente pela graca, mediante a fé somente, e, a jusante ou a montante,

enrijeceu a prépria teologia sobre o pecado original e os sacramentos, acertando

BF. Ferrario, Tra crisi e speranza. Contributi al dialogo ecuménico (Turim: Claudiana,
2008), p. 17. Se a teologia evangélica tem uma tarefa especifica, trata-se, segundo Fer-
rario, de propagar as leituras ecuménicas “otimistas” do catolicismo (p. 181). Todavia,
corretamente relata o documento valdense de 1997 sobre o ecumenismo que este “ndo
retoma a afirmagio do cariter alternativo entre catolicismo e protestantismo” (p. 180).
Ferrario também sabe que a postura do protestantismo histérico italiano diante do cato-
licismo preferiu a linha compatibilista de Valdo Vinay, em detrimento da postura critica
de Vittorio Subilia.

Ver G. Alberigo (ed.), Storia dei concili ecumenici (Brescia: Queriniana, 1990).

23



com uma série de “andtemas” quem sustentasse as posi¢oes protestantes. De fato,
decretou a incompatibilidade da Reforma com a doutrina oficial da Igreja de
Roma e com a indisposi¢do de Roma em empreender um percurso de revisio
radical por uma perspectiva biblica. Cinco séculos mais tarde, o Vaticano II teve,
sem duvida, um “estilo” eclesial e pastoral diferente em relagio a Trento,® mas
nio o modificou na substincia, nem tampouco o renegou ao todo ou em parte.
Apés ter aprofundado a relagio entre os dois concilios, o estudioso do Vaticano
IT Komonchak escreveu: “Nao hd nenhum ponto em que o Vaticano II se afaste
do ensino dogmatico do Concilio de Trento, mas, no Vaticano II, Trento e as suas
problemiticas deixaram de servir como critérios supremos de fé. A tradi¢do nio
foi mais lida a luz de Trento; Trento foi lido a luz da tradi¢do”.*!

No Vaticano 11, Trento foi mantido ao fundo, sem hesita¢bes, mas acrescen-
tando-se a Trento mais outras preocupagdes, temas e questdes. Trento permanece
no quadro do Vaticano II, mesmo que, neste tltimo concilio, tivessem em mente
as reivindica¢oes da modernidade ao /lado daquelas de Trento. O “paradigma tri-
dentino” foi, por assim dizer, historicizado, e a Trento se sobrepdem os desafios
que a igreja vive no século XX.* Apés o Vaticano II, Trento deve ser lido a luz
do dltimo Concilio, que oferece uma hermenéutica atualizada da sua teologia. Na
realidade, porém, o Vaticano II metabolizou Trento e nio o renegou.

Se o Concilio de Trento foi uma resposta a Reforma, o Vaticano I foi, subs-
tancialmente, uma tentativa de reagdo nos confrontos com as pretensdes da mo-
dernidade de cariter ideoldgico e politico. Sob ataque nio estava tio-somente a
teologia da Igreja de Roma (como no caso da Reforma), mas as prerrogativas cul-
turais da institui¢do-simbolo dela: o papado. A modernidade questionou teol6gi-
ca, politica, institucional e culturalmente o catolicismo. Enquanto o evangelicalis-
mo, no embate com as reivindicagdes da modernidade, defendia os “fundamentos”

da fé crista (dai, o Fundamentalismo do inicio do século XX), o catolicismo se

30 J. O’'Malley, “Trent and Vatican II: Two Styles of Church”, in R. F. Bulman e F.
J. Parrella (eds.), From Trent to Vatican II: Historical and Theological Investigations (Nova
Torque: Oxford University Press, 2006), pp. 301-320.

1Citado por M. Faggioli, Interpretare il Vaticano II. Storia di un dibattito (Bolonha:
EDB, 2013), p. 136.

32P. Prodi, II paradigma tridentino. Unepoca della storia della chiesa (Brescia: Morce-
lliana, 2010).

24



punha na retaguarda das institui¢coes da religido romana, blindando-lhes a legi-
timidade. Por receio de uma “revolug¢do”, com o Vaticano I, a Igreja se encastela
em si mesma e proclama a infalibilidade papal. A institui¢io ameagada se torna
indefectivel. O ponto critico se transforma em ponto inatacivel. Nio s6 a Igreja
ndo escuta o mundo moderno, mas esfrega-lhe na cara o préprio simbolo identi-
tario, carregado num sentido ainda mais absolutista, e condena, sem apelo, todos
os movimentos préprios da cultura moderna: dos direitos das pessoas ao desen-
volvimento das ciéncias, da liberdade de expressio a critica a teocracia vaticana.
O resultado é que o Vaticano I cria um deserto ao redor da igreja, incendeia-lhe
o terreno circundante, corta as pontes com o mundo e cria um estado de belige-
rincia continua. Seria esta uma escolha estratégica digna de ser “catélica” Talvez
fosse romana, demasiadamente romana, mas pouco catélica.

E exatamente ai que nasce, nas décadas seguintes, a necessidade de um
Concilio Vaticano II; um concilio que encerrasse formalmente aquele inconcluso
em 1870, interrompido pela incursio, em Roma, do exército italiano, mas tam-
bém um Concilio que retomasse o Vaticano I e trouxesse a formulagio da Igreja
Catdlica em confronto com o mundo moderno, num estdgio significativamente
diferente, de modo mais catélico, mais dialégico, mais pronto para ouvir, menos
crassamente autorreferencial, menos opositivo, mais acolhedor. Até mesmo no
nome que lhe foi conferido, o Vaticano II estd visceralmente ligado ao Vaticano I,
do qual representa a continuagio e a transformagio, no segundo tempo do Con-
cilio em confronto com a modernidade. O Vaticano I foi demasiado unilateral
para ser autenticamente catdlico. O Vaticano II prosseguiu-lhe o trabalho, modi-
ficando a postura pastoral nos confrontos com o mundo moderno e abrindo-se a
globalidade das experiéncias eclesiais e sociais.®

A Igreja Catélica nio sentiu a necessidade de celebrar um segundo Concilio
de Trento, um Trento II, mas mostrou a urgéncia de celebrar um Vaticano II. O pro-
testantismo histérico primeiro se “liberalizou”, afastando-se da heranca teolégica

da Reforma, e entéo se ecumenicizou, perdendo a sua carga alternativa. Com a De-

Em obra publicada dez anos mais tarde (7be Prophetic Theology of George Tyrrell
[Chico: Scholars Press, 1981]), David Wells defende que muitas reivindicagdes feitas
pelos modernos (a historicidade do dogma, a necessidade de questionar o esquema neo-
tomista, a abertura 2 modernidade), anteriormente condenadas, serdo, por sua vez, absor-

vidas pelo Vaticano II, numa inversio de tendéncia em quase 180 graus.

25



claragdo conjunta sobre a doutrina da justificagdo entre catélicos e luteranos, em 1999,
Trento foi atualizado e reiterado na sua substancia, enquanto a Reforma foi domes-
ticada e compatibilizada com as reivindicagdes tridentinas. Nao foi necessdrio cele-
brar um Trento II porque o interlocutor histérico da Reforma primeiro esvaziou-se
e, entdo, pacificou-se, enquadrando-se num esquema tridentino inalterado. Evi-
dentemente, o “estilo” cat6lico mudou em rela¢do a Trento, e os “andtemas” foram
suspensos para aqueles que interpretam ecumenicamente as doutrinas da Reforma,
mas a substincia teolégica do catolicismo contemporineo ainda estd impregnada
de conteddos tridentinos: € a igreja que medeia a graga de Deus mediante o seu
sistema sacramental. So/a gratia continua rejeitada. Por outro lado, o evangelicalis-
mo cresceu numericamente somente apés o Vaticano II e recentemente se dispos
ao “didlogo” com Roma. O risco é que, num clima de fortes pressdes ecuménicas e
de escassas iniciativas evanggélicas, ele sofra de amnésia quanto a prépria identidade
protestante e relegue Trento a um passado remoto, hoje considerado definitivamen-
te superado. Uma leitura evangélica do Vaticano 11, pelo contrario, deve se esforcar
por manter sempre presente Irento, o Vaticano I e os dogmas marianos no plano
de fundo. O Vaticano II, de fato, é filho legitimo de todo esse percurso e intérprete
de toda essa heranga. Mais do que seguir as vozes que pressionam pela convocagio
de um “Concilio Vaticano III” (o sonho do cardeal Martini) que enfrente os nés
sem solucdo do Vaticano II, a teologia evangélica deveria modestamente sugerir a
necessidade de um “Concilio de Trento II”, para reabrir e modificar, da perspectiva
do Evangelho, a postura contrarreformista da Igreja Catélica.

Para a Igreja de Roma, a partida com a Reforma foi vencida em Trento e,
do liberalismo teolégico em diante, a Reforma ndo quis mais jogé-la, primeiro
aceitando a compatibilidade ecuménica e, entdo, a rendi¢do em torno do artigo
decisivo da justificagdo pela fé. Com esta encerrada, a verdadeira partida, por-
tanto, foi com o outro desafio que o catolicismo encontrou nos ltimos séculos:
a modernidade. O Vaticano II teve de retomar a agenda do confronto com o
mundo moderno, adotando, porém, outro “estilo” em rela¢io aquele abrasivo e

opositivo do Vaticano I.

2. O fator “estilistico”

Deve-se entender o Vaticano II como continuag¢io do Vaticano I numa dire¢io

diferente: ndo mais em oposi¢do ao mundo moderno, mas em didlogo com ele.

26



Nio mais contra, mas ao lado e possivelmente dentro do mundo. Para assim fa-
zer, o Concilio precisou “inventar” outro “estilo”, mais consoante a catolicidade
e capaz de superar a “sectariza¢io” do Vaticano I. O Concilio, pois, trabalhou
para aprimorar um estilo diferente de linguagem, um novo estilo em matéria de
atitude, uma diferente postura interna e externa.** Para O’Malley, “o contraste
entre o Vaticano II e os concilios precedentes é evidente na terminologia, mais
do que em qualquer outro aspecto: nas palavras que usa normalmente e nas
que evita. Quais tipos de palavras estio ausentes? Aquelas ligadas a alienagio,
exclusio, inimizade, as de ameaga e intimidagéo, as de patrulhamento e puni-
¢d0”.% Desaparecem os “andtemas” langados contra os inimigos, a linguagem
juridica perde importancia em favor da linguagem humanista de tom pasto-
ral, o género literdrio ndo tem como escopo denunciar erros e mostrar a prova
racional, mas suscitar consenso e induzir o interlocutor a aprovagdo. A busca
da persuasio toma o lugar da arma da coerc¢do. A argumentagio é parenética
e exortativa, mais do que apoditica e definitiva. Este estilo tornou-se o prisma
através do qual se deve olhar o Vaticano II, a peculiaridade do evento conci-
liar, assim como a categoria hermenéutica capaz de dar a razdo da atualizagio
na continuidade.*

O estilo do Vaticano II nio ¢ apenas uma questdo formal, a nova camufla-
gem de um sistema em dificuldade. Pelo contririo, quer ser o novo modo de ser
da Igreja Catdlica, e ha tedlogos que estdo empregando a categoria do “estilo”
para repensar o sentido abrangente do testemunho cristdo.” O estilo vira parte
integral da mensagem e contribui de modo determinante para a sua apresentagao.

Para testar a plausibilidade da interpretagio estilistica do Concilio, basta ler os

O estudo que voltou sua atengdo ao “estilo” e estd suscitando um notédvel debate ¢
J. O'Malley, Cosa ¢ successo al Vaticano II? (Mildo: Vita & Pensiero, 2010).

5Ibid., p. 50.

Ver J. Famerée (ed.), Vatican II comme style. L’herméneutique théologique du Concile
(Paris: Cerf, 2012). Sobre o idioma do Concilio, ver também G. Brancozzi, “I'impatto
del concilio sulla lingua teologica. Neologismi e risignificazioni”, in Associazione Teolo-
gica Italiana, Concilio Vaticano II. 1] “balzo innanzi” della teologia. (Mildo: Glossa, 2012),
pp- 147-180.

7C.'Theobald, I/ cristianesimo come stile. Un modo di fare teologia nella postmodernita,
2.vols. (Bolonha: EDB, 2009).

27



discursos de abertura de Jodo XXIII (11 de outubro de 1962) e de encerramento
de Paulo VI (07 de dezembro de 1965).%

Divergindo dos “profetas da desgraga” que anunciam o fim do mundo, o Papa
Roncalli defende que, aderindo plenamente ao ensino de Trento e do Vaticano I,
o mundo inteiro “aguarda um salto adiante rumo a um aprofundamento doutri-
nario”, ainda mais perfeitamente fiel a auténtica doutrina, que preserve “o mesmo
sentido e a mesma sentenga” da tradi¢do. Como fazé-lo? Por meio da “medicina
da misericérdia, mais do que da severidade”; a Igreja vai ao encontro “das neces-
sidades de hoje, mostrando a validade da sua doutrina, mais do que a condena-
¢ao”. Para Jodo XXIII, a Igreja “quer mostrar-se mie amorosa de todos, benigna,
paciente, cheia de misericérdia e de bondade para com os filhos dela separados”.
Este é o estilo materno do Vaticano II que modifica o estilo inquisitério de Trento
e do Vaticano I. Para fazé-lo, a Igreja deseja recuperar a prépria catolicidade, va-
lorizando a unidade dos catélicos entre si, a unidade com os “cristdaos separados” e
a unidade com aqueles que “seguem religides ainda nio-cristas”. Assim fazendo,
o papa traga a agenda do Concilio e a especifica no crescimento da catolicidade
interna e externa. Se Trento e o Vaticano I quiseram dividir com base na doutrina,
o Vaticano II haveria de reunir todos mediante a humanidade da Igreja, alcada a
estilo identificador.

No discurso de encerramento, Paulo VI exprime ja desde o primeiro pardgrafo
o sentido profundo do Concilio recém-concluido. Pode ser sintetizado na “confian-
¢a no homem” e no “didlogo com o mundo”. Sdo palavras de ordem muito distintas
daquelas dos concilios anteriores. O Vaticano II “esteve vivamente interessado no
estudo do mundo moderno” para mostrar-lhe “a caridade”. Apesar de ter acertado
as contas com o humanismo secular, o Concilio ndo procurou o conflito, a luta,
nem emitiu nenhum “andtema’”. Pelo contririo, “uma simpatia imensa o permeou”;
“uma corrente de afeto e de admiragio foi derramada do Concilio sobre o mundo
humano moderno”. “Em vez de diagnésticos deprimentes, remédios encorajadores;
em vez de pressdgios funestos, mensagens de confianga partiram do Concilio para
o mundo contemporineo”. O estilo préprio do Vaticano II ¢ claramente realgado e,

indiretamente, distanciado daqueles dos concilios que o precederam.

38Publicados, por exemplo, no volume Tutti i documenti del Concilio (Mildo; Roma:

Massimo; UCIIM, 1988"), respectivamente pp. xi-xxi e xxiii-xxxii.

28



A teologia evangélica deve familiarizar-se com a conversio estilistica da Igreja
p6s-conciliar. Roma hoje nio fala mais a linguagem dspera, pontiaguda, dogmatica,
afiada de Trento e do Vaticano I. Fala um idioma sinuoso, envolvente, inclusivo,
amigavel, materno, ndo mais aridamente juridico, mas dinamicamente sacramental.
Dilatou a capacidade englobante da escuta aparente e do didlogo indefinido, sem
para isso operar uma cisio teologicamente definitiva com o passado. Se antes afas-
tava os dissidentes, hoje deseja acolher-lhes o aspecto positivo para o reconfigurar
na sintese catélica. Se antes silenciava os nao-catélicos, hoje os considera, em certa
medida, mais além, dispondo-se a valorizi-los ao abrir a prépria sintese. Se, por
um tempo, anatemizava os hereges, hoje os considera almas em busca de algo cujos
tormentos refletem igualmente uma verdade parcial que se deve tornar “catélica”.

O catolicismo mudou de estilo, e tal mudanga deve ser levada em conta por
aqueles que interagem com o universo catélico. Quem nio compreende a gra-
mitica do estilo catélico pode assim sofrer uma fascinagio imediata e constatar
que, de fato, tudo mudou, e nada é como antes. Este encanto apanha quem nio
compreende o que se passou no Vaticano II. Todavia, como sugerido na segdo
anterior, a trajetdria histérica do catolicismo moderno historicizou Trento, mas
nio o declarou oficialmente superado. O Vaticano II nio pagou nenhum prego
teolégico para mudar de estilo: nenhum repidio, nenhuma autocritica, nenhum
reconhecimento de pecado. O “estilo novo” desenvolveu o velho para relangar a
nova proje¢io da Igreja no intricado e inevitdvel confronto com o mundo. Para
utilizar uma expressio cara a Bento XVI, o que se passou no Vaticano II foi uma
operagdo de “reforma na continuidade”.*” Nio se trata mais de interagir com o
mundo para domini-lo do alto, mas de abragd-lo do lado. O catolicismo néo
desce do degrau das prerrogativas absolutistas acumuladas ao longo dos séculos,
mas se dobra para condescender ao mundo e parecer-se ao nivel dele. O estilo
¢ o instrumento empregado para atingir este objetivo, sem, contudo, repudiar a

prépria autocompreensio moldada por Trento e pelo Vaticano 1.

3. A arquitetura abrangente

O Concilio produziu uma quantidade considerdvel de documentos. Longe de se-

rem um aglomerado de textos dispares, eles constituem um corpus que reflete uma

#Bento XVI, “Discorso alla curia romana” (22 de dezembro de 2005), in Insegna-
menti di Benedetto XVI, vol. 1 (Cidade do Vaticano: LEV, 2006).

29



coeréncia prépria e que responde a uma visdo de conjunto. Certamente, nio se
trata de uma unidade plana e repetitiva, mas de uma unidade catdlica, repleta de
tensoes e de polaridades que o Concilio soube manter unidas, inserindo-as numa
estrutura teoldgica capaz de suporti-las.

E dito, com razio, que o Vaticano II foi um Concilio eclesiolégico. A Igreja
Catdlica refletiu, antes de tudo, acerca de si mesma para atualizar a sua auto-nar-
rativa e a sua missdo no mundo moderno, para além da rigidez herdada de Trento
e do Vaticano I. No seio desta reflexdo eclesiolégica renovada cujo centro propul-
sor é a Lumen gentium, segundo Karl Rahner, o Concilio amadureceu uma com-
preensdo atualizada da prépria igreja, ad intra (a liturgia, a revelagdo, os leigos), e
uma exposi¢do atualizada da missdo externa, ad extra (o ecumenismo, as relagoes
com os judeus, a missdo, o mundo moderno e a dignidade humana).* O “dentro”
e o “fora” sio duas faces da mesma moeda. Adotando uma metéfora lacustre, hd
quem tenha imaginado o corpus do Concilio como uma bacia hidrica em que “a
constitui¢do sobre a igreja (Lumen gentium) pode ser comparada a um lago com
dois afluentes e dois emissarios: os primeiros sdo dados da Revelagdo (constitui-
¢do Dei verbum) e da liturgia (constituicio Sacrosanctum concilium); os segundos
sdo a relagdo com o mundo contemporineo (constitui¢do pastoral Gaudium et
spes) e a atividade missiondria (decreto Ad gentes)”.

No centro do Concilio, encontra-se a Igreja, que reflete “a luz dos povos” e
que se faz missiondria “aos povos” no mundo moderno. E interessante notar como
a contribui¢io de todos os principais movimentos inspiradores que precederam
e acompanharam o Vaticano II tenha sido reconhecida, cada qual com um docu-
mento especifico. O movimento litirgico viu reconhecida a primazia da liturgia
em Sacrosanctum concilium. O movimento biblico se viu correspondido na nova
énfase sobre a Palavra de Deus de Dei verbum. O movimento ecuménico teve,
no decreto Unitatis redintegratio, o impulso para a participagao catélica no ecu-
menismo. O movimento missiondrio se viu revitalizado com o decreto Ad gentes.
A reflexdo sobre o “mistério” da igreja enquanto corpo mistico, ao qual deu voz a

enciclica Mystici corporis Christi de Pio XII, em 1943, encontrou em Lumen gen-

“Citado por Faggioli, Interpretare il Vaticano II, p. 128.
4F. Lambiasi, “La fioritura del Vaticano II. Le radici e i frutti del Concilio”, Parola
e Tempo 11 (2012), p. 25.

30



tium o seu enriquecimento adicional e o seu palco eclesiolégico. O envolvimento
social da reconstru¢do do pés-guerra achou em Gaudium et spes uma plataforma
para classificar, em sentido catélico, a presenca da Igreja na sociedade. Em suma, é
como se o Concilio tivesse coligido e unido de modo catdlico as ideias, os anseios,
as expectativas, os impetos dos movimentos que sopravam dentro da Igreja nas
décadas anteriores. O Vaticano II fez amadurecer as sementes espalhadas pelos
movimentos e as inseriu na vida da Igreja, dando-lhes uma organicidade teolégi-
ca e colocando-as a servigo da revitalizagio catdlica do século XX.

Para a teologia evangélica, isto significa que a leitura do Concilio nio podera
ser fragmentada e atomistica, mas deverd ter em mente a orientagio eclesiolégica
abrangente, com critérios hermenéuticos suficientemente unitirios que saibam es-
pecificar o cerne das questdes. O catolicismo continua a ser um sistema que requer
ser tratado como tal.* Cada constitui¢io do Concilio estd teologicamente ligada
as demais, podendo e devendo ser lida a luz do todo. A autocompreensio da Igre-
ja rege o ecumenismo, a liturgia, a teologia da Palavra, a mariologia, a liberdade
religiosa etc. Convém esforgar-se para conseguir ver nas entrelinhas a eclesiologia
catdlica que informa e molda as dire¢des indicadas pelo Concilio. Nio existe um
ecumenismo catélico que seja eclesiologicamente “leve”, sacramentalmente de bai-
xo perfil, mariologicamente livre e institucionalmente reformével. O Vaticano II
nos recorda que a Igreja Catélica se adapta a todos e deles se aproxima, mas ndo da

descontos eclesiolégicos a si mesma e, muito menos, aos demais.

4. A catolicidade estendida®

Logo em seguida a conclusio do Concilio, o te6logo protestante italiano Vittorio
Subilia publicaria um livro em que eram examinados os documentos aprovados

e em que se propunha uma interpretagio abrangente do catolicismo que surgiu

“Ver as penetrantes observagoes de P. Bolognesi, “Catholicisme romain et protes-
tantisme évangélique: réconciliation, mais sous quelles conditions?”, La revue réformée
63.4 (2012), N. 263, pp. 27-46.

“Nesta sessio, retomo parte do meu artigo “Das katholische Einheitsverstidnis und
die evangelische Alternative”, Bibel und Gemeinde 3 (2004), pp. 23-31; trad. ingl.: “Roman
Catholicism and the Evangelical Alternative”, Foundations 57 (Spring 2007), pp. 16-
21; trad. esp.: Evangélicos y catdlicos: comparten un _futuro comin? El desafio del catolicismo
romano para la fe evangélica (Barcelona: Centro Evangélico de Estudios Biblicos, 2008).

31



a partir do Concilio. O titulo desse livro, La nuova cattolicita del cattolicesimo [A
nova catolicidade do catolicismo],* sintetiza bem a andlise que se concentra na
chave de leitura da catolicidade. A catolicidade do catolicismo ¢é a capacidade de
englobar ideias divergentes, valores distintos, movimentos heterogéneos, fermen-
tos ainda em contraposi¢io entre si, integrando-os ao seio de um sistema de refe-
réncia unitdrio, justamente o catélico.” Se a fé evangélica escolhe (sola Scriptura,
solus Christus, sola gratia, sola fide), o catolicismo adiciona (Escrituras e tradigio,
Cristo e igreja, graca e méritos, fé e obras); se a fé evangélica se exprime com “sim,
sim” e “ndo, ndo” (segundo a expressio de 2Corintios 1.17-18), a catélica opta pelo
“sim” e 0 “ndo0” a0 mesmo tempo. O catolicismo possui, na verdade, uma platafor-
ma de pensamento tio ampla a ponto de conter tudo, uma tese e sua antitese, uma
afirmacio e a outra, um elemento e outro.

Na visdo catélica do mundo que o Concilio corroborou numa estrutura
renovada, mas consolidada, a natureza vem conjugada a graca, as Escrituras a
tradigdo, Cristo a igreja, a graca aos sacramentos, a fé as obras, a vida cristd a
religido popular, a piedade evangélica ao folclore pagio, a filosofia especulativa as
crendices supersticiosas, o centralismo eclesidstico ao universalismo catélico. Em
resumo, obstinadamente e#-e#, e-e, uma coisa e outra. Nao ha escolhas limpidas,
nitidas, exclusivas ou inspiradas por uma integridade de pensamento capaz de
escolher de modo coerente. Pelo contririo, a capacidade receptora catélica torna
o catolicismo um sistema sempre aberto a novas integra¢oes, em vista da progres-
siva expansio do préprio sistema.

O critério teolégico de fundo do catolicismo nio é a pureza evangélica ou
a autenticidade cristd, mas a integra¢do do particular num horizonte universal a
servi¢o da institui¢do que detém as rédeas de todo o esquema. O tnico “nao” que
o catolicismo sabe dizer diz respeito ao que ameaga o seu projeto, desejoso de
reconduzir o multiplo ao uno da Igreja Catélica. Quando este pilar ndo é ques-

tionado, tudo pode ser integrado e catolicizado. As capacidades de integra¢io do

44V. Subilia, La nuova cattolicitia del cattolicesimo (Turim: Claudiana, 1967).

“Insuperdvel abordagem da catolicidade, no sentido catélico, é A. Dulles, Zhe
Catholicity of the Church (Oxford: Clarendon Press, 1985). Cf. também o fasciculo “La
Chiesa Cattolica” da revista Communio 234 (2012), que contém muitos artigos sobre as

diversas dimensdes da catolicidade.

32



catolicismo, os seus recursos de absor¢io, sdo deveras extraordindrios. Por isso, é
necessario ter ciéncia do sistema do catolicismo e analisar a realidade do catoli-
cismo segundo uma abordagem sistémica.

De acordo com as inteng¢des expressas por Jodo XIII no discurso de aber-
tura, a catolicidade do Concilio se dirige, em particular, aos cristios nio-catdli-
cos, e ¢ 6bvio que assim o seja. Nao existe, de fato, um contexto melhor do que
a cristandade inteira para favorecer a universalidade do catolicismo romano. O
ecumenismo, portanto, é um laboratério privilegiado da catolicidade, um terreno
particularmente fértil para tal projeto.

A propésito do ecumenismo catélico, é preciso registrar um dado significati-
vo. Antes do Concilio Vaticano I, os cristios ndo-catdlicos, e em especial os pro-
testantes, eram considerados como “hereges”. As excomunhdes e os “andtemas”
pronunciados pelo Concilio de Trento nos confrontos com os protestantes fize-
ram mesmo que a Reforma protestante fosse considerada na categoria de heresia e
que os evangélicos fossem taxados com o nome de hereges. Nos paises de maioria
catélica, esta designagdo condicionou pesadamente o testemunho evangélico e,
muitas vezes, alimentou fortes discriminag¢des nos confrontos com os evangélicos.
Em relagdo a este epiteto, o Vaticano II introduziu uma novidade substancial na
visdo que o catolicismo tem dos outros cristios. Nos textos do Concilio, eles nao
sdo mais definidos hereges, mas, sim, “irmaos separados” (Unitatis redintegratio
3). Sdo reconhecidos como irmios, ainda que permanega a “separa¢io” derivada
do fato de que os outros cristios nio se colocam na Igreja Catdlica, que detém a
plenitude dos meios da graga divina. De qualquer maneira, trata-se de “irmdos” e,
da heresia a fraternidade, o passo ¢ notavel. Igualmente, o estilo das atitudes nos
confrontos com cristdos nio-catélicos mudou radicalmente apés o Concilio: ndo
mais aversdo, mas simpatia; ndo mais distincia, mas aproximag¢io.* No impeto
do Vaticano II, a Igreja Catdlica entrou integralmente no movimento ecumeénico,
tornando-se uma das entidades mais enérgicas e ativas. Nos ultimos anos, alids,
registrou-se mais um passo adiante. Na enciclica sobre o ecumenismo Uf unum
sint, de 1995, Jodo Paulo II define os cristdos nao-catélicos como “irmaos reen-

contrados”, demonstrando o fato de que o elemento da separagio que subsiste

*Para aprofundamento sobre Unitatis redintegratio, cf. L. Sartori, L'unita dei cris-

tiani. Commento al decreto conciliare sullecumenismo (Piadua: Messaggero, 1992).

33



nio deve langar sombra na dimensio da redescoberta que caracteriza as novas
relagdes entre catélicos e ndo-catdlicos. A catolicidade se tornou a gramdtica do
ecumenismo catélico.*

Hereges, irmios separados, irmaos reencontrados: trés etapas que assinalam
uma inversdo de tendéncia surpreendente que nio pode passar batida. Eviden-
temente, deve-se compreender a nova configuragio ecuménica a luz da estrutura
mais ampla da catolicidade. Os impulsos para uma realizagdo mais plena da cato-
licidade devem encontrar a solugdo na tentativa de integrar, antes de tudo, a cris-
tandade ao catolicismo. Todas as formas histéricas e confessionais da cristandade
podem ser reconduzidas para o interior do sistema catdlico, e é este um terreno
sensivel do envolvimento catdlico contemporineo. Os custos desta catolicidade
sdo, naturalmente, altos para a teologia evangélica. Na verdade, a dimensdo da
comunhdo com Roma e da submissdo a Roma sdo aspectos insepardveis e in-
dissoluveis da visio ecuménica do catolicismo. Nao existe um sem o outro. Ndo
se pode estar cum Petro, sendo sub Petro. Nao por acaso, trata-se ainda assim de
catolicismo, mas de catolicismo que ¢ e permanece visceralmente romano, papal,
mariano, vaticano. As aberturas ecuménicas do catolicismo sio, portanto, finali-
zadas na catolicizacdo da cristandade inteira. E o sistema catélico que a demanda
e é o sistema catélico que tem os recursos para realizd-la.

O discurso sobre o0 ecumenismo catélico poderia ser estendido também a re-
lagdo com as outras religides — obviamente, com os devidos ajustes. Na verdade,
a tradigdo catdlica consolidada ao longo dos séculos consagrara-se pelo principio
segundo o qual extra ecclesiam nulla salus, fora da igreja nao ha salva¢do. De acordo
com uma interpretacio rigida do dito de Cipriano que foi imposta na igreja me-
dieval, a pertenca a Igreja Catdlica era a condi¢io determinante para a salvagio. E
claro que os seguidores de outras religiées ficavam excluidos da possibilidade de
ser salvos, pelo fato de estarem fora da institui¢do romana. Aqui também convém
sublinhar a profunda transformagdo que ocorreu com o Vaticano II. Nos textos
conciliares, deveras, os seguidores das religides nio-cristdis mudaram de szazus,
assim como as religides ndo-cristds passaram a ser vistas sob uma nova luz. As

pessoas adeptas de outras religides, por mais estranhas ao cristianismo, nao sio

YG. Bruni, Grammatica dell ecumenismo. Verso uma nuova immagine di chiesa e di

uomo (Assis: Cittadella, 2005).

34



consideradas estranhas em relagio a Cristo. Sdo, pelo contririo, de algum modo
ligadas a Cristo (Lumen gentium 16), quer queiram ou nio, quer saibam ou nio.
Caso se considere o fato de que, ainda segundo o Concilio, os catélicos gozam de
uma relagio privilegiada com Cristo, sendo “incorporados” a ele (Lumen gentium
11.14.31), o catolicismo € visto como a conclusio, o cumprimento das aspiragdes
presentes nas religiées nao-cristas. A Igreja Catélica “subsistit in” Cristo (Lumen
gentium 8)," mas a graga de Deus jd estd presente na natureza das religides, e a
igreja, por suas prerrogativas especiais, ¢ o lugar onde elas podem ser elevadas a
sua concretizagio. Mais uma vez, o universalismo da salva¢io vem conjugado ao
particularismo da igreja.* Fica claro que a catolicidade do catolicismo transcende
os confins um tanto estreitos da cristandade e se volta a0 mundo das religides,
propondo a Igreja Catdlica como o lugar onde as legitimas reivindicagdes das
religides encontram a sua realizagio. A cristandade, as religides, a cultura, a socie-
dade, o0 mundo inteiro: eis as fronteiras da catolicidade do catolicismo.

Os exemplos poderiam ser ainda mais numerosos. De fato, no catolicismo,
vé-se uma ambiguidade bésica entre a afirmagdo simultdnea do “sim” e do “ndo”
ao evangelho, que passam a ser inseridos no interior do sistema. Isto determina a
coexisténcia de motivos biblicos e de motivos nao-biblicos. Como disse o grande
pregador galés do século passado, Martyn Lloyd-Jones, no catolicismo, “ndo se
verifica tanto uma negacio da verdade quanto um acréscimo a verdade que se tor-
na, de fato, um afastamento desta”.’® O sistema assim concebido fica em continua
oscilagdo, em continuo desenvolvimento. Ele estd em continua expansio porque
ndo ¢ controlado por um “sim” ou um “nio” que funcionem como critérios vincu-
lativos, mas por um “sim” e um “n@o” simultineos que abrem espagos enormes, a

custa, porém, da integridade biblica.

“#A. Maffeis, “Il dibattito sul significato della formula ‘subsistit in’ (LG 8) tra esegesi
testuale e interpretazione teologica”, Teologia 38 (2013), pp. 26-58.

“Neste complexo debate, orienta a compreensio da teologia catélica sobre o argu-
mento o volume de P. Selvadagi, T¢ologia, Religioni, Dialogo (Roma: Lateran University
Press, 2009). Por vezes, o magistério teve de intervir para sublinhar a diferenca entre a
catolicidade romana e um mero universalismo pluralistico. E o caso da declaracio Dormi-
nus Iesus, de 2000, concernente a “unicidade e universalidade salvifica de Jesus Cristo e da
igreja”, que recalibrou a tensdo no sentido romano da catolicidade.

%M. Lloyd-Jones, Roman Catholicism (Londres: Evangelical Press, s.d.), p. 3.

35



IV. Conclusdo: o “sim” e 0 “nao” ao evangelho

Depois deste longo passeio, que registrou o entrelacamento entre catolicismo e
evangelicalismo no cendrio contemporineo, elencou leituras evangélicas do Vati-
cano II e sugeriu pistas para orientar-se no legado do Concilio, chegou a hora de
tirar algumas conclusdes.” Para fazé-lo, pode-se remeter a um texto biblico que
ajuda a ver a diferenca entre catolicismo e fé evangélica, diferenca esta reduzida
aos seus termos mais radicais. Uma passagem biblica de 2 Corintios permite cap-

tar o que realmente estd em jogo. Segue o trecho:

Pois nosso motivo de orgulho € este: o testemunho da nossa consciéncia de
que temos vivido no mundo, principalmente em rela¢io a vds, em santidade e
sinceridade que vém de Deus, ndo em sabedoria carnal, mas na graga de Deus...
E, confiante nisso, quis primeiro visitar-vos, para que recebésseis o segundo be-
neficio de visitd-los enquanto ia para a Macedonia, e de 14 voltar até vés, e por
vosso intermédio ser encaminhado a Judeia. Serd que, ao decidir isso, usei de
leviandade? Ou serd que, ao decidir algo, fago-o como homem, para que haja
de minha parte tanto um sim quanto um néo? Mas, assim como Deus ¢ fiel, a
nossa palavra em rela¢io a vés ndo é um sim e um ndo, pois Jesus Cristo, o Filho
de Deus, que entre vés foi pregado... ndo foi um sim e um nio; mas nele sempre
houve sim. Pois, tantas quantas forem as promessas de Deus, nele estd o sim.
Portanto, também ¢ por meio dele que 0 amém é dado para a gléria de Deus por

nosso intermédio (2 Corintios 1.12-20).

O contexto do trecho lido pode ser resumido assim: no decorrer do exercicio
do servi¢o de Paulo, verificou-se uma mudanga de planos no itinerdrio aposté-
lico. As razdes deste replanejamento seriam explicadas mais a frente na carta
(cf. 1.23—2.4). De qualquer forma, sabe-se que a alteragio suscitara uma série
de perplexidades no seio da igreja de Corinto. Nesta passagem, Paulo encara os
criticos que ficaram revoltados com ele pela suposta leviandade no planejamento
dos deslocamentos relativos 2 missio dele.

Ora, a questdo da mudanga de itinerdrio é a ocasido que Paulo utiliza para

confrontar um assunto mais bdsico. Paulo parece estar ciente do fato de que as

*Ver também o documento da Alianga Evangélica Italiana, “Orientamenti evange-
lici per pensare il cattolicesimo”, Ideaitalia 3:5 (setembro de 1999).

36



criticas ndo visam simplesmente a questionar a sua capacidade de programar a
sua atividade, mas tém um objetivo muito mais alto: minar nas bases o servico
apostdlico, desacreditar a sua pregacio, negar a autoridade apostélica de Paulo.
Nio estd tanto em jogo o programa apostdlico quanto a mensagem apostélica,
nio tanto as etapas da viagem de Paulo quanto a prega¢io do evangelho de Paulo.
A situagdo é muito mais séria do que uma mudanga na agenda do apéstolo, e
o discurso de Paulo enfrenta as verdadeiras questoes subjacentes as criticas. As
acusagdes de instabilidade e de irresponsabilidade, Paulo responde invocando os
tragos distintivos da sua pregacio do evangelho: “a nossa palavra em rela¢io a vés
nio ¢ um sim e um nio”, diz ele no v. 18. A mensagem nio foi ambigua e contra-
ditéria, como as acusagdes parecem levar a crer. Em seguida, Paulo d4 um passo a
mais ao reivindicar a linearidade do andncio do evangelho e o seu enraizamento
nas promessas de Deus cumpridas em Cristo. A mensagem foi coerente, na me-
dida em que, diz ele no v. 19, “o Filho de Deus, que entre vés foi pregado... ndo
foi um sim e um nio; mas nele sempre houve sim”. A prega¢io nio foi um “sim”e
um “ndo” porque o préprio Cristo € o “sim” as promessas de Deus. Neste sentido,
a pregagio apostolica foi “o amém ... para a gléria de Deus”, o “sim” obediente da
té ao “sim” das promessas realizadas em Cristo.

Pois bem, o que este texto tem a dizer sobre o catolicismo? Tomando em-
prestada a linguagem de 2 Corintios, pode-se dizer que o catolicismo ¢ a religido
do “sim” e “nf0” 4 verdade de Deus, simultaneamente, da coexisténcia da afirma-
¢do e da negacdo da mensagem biblica, da coabitagido da adesdo e da rejeicdo a
Palavra de Deus. Nio se pode dizer que, no catolicismo, o “sim” falte por com-
pleto; o problema é que ndo se trata de um “sim, sim”, mas de um “sim e nio” ao
mesmo tempo. O “sim”vem justaposto ao “ndo”, de modo a produzir um efeito de
anulag¢io do “sim”; ndo é nem “sim” nem “nio”, ¢ “sim” e “ndo” a0 mesmo tempo.

De que modo isto se verifica? Por exemplo, a Cristo se diz “sim”, mas tam-
bém “nao”, porque, na visdo catdlica, as prerrogativas da igreja acabam por usurpar
o que compete exclusivamente a Jesus Cristo enquanto Senhor e Salvador. A
graca se diz “sim”, mas também “ndo”, na medida em que, para o catolicismo, a
natureza tem em si mesma a capacidade de reerguer-se, nio obstante o pecado. A
té se diz “sim”, mas também “ndo”, pois, segundo o catolicismo, hd a necessidade
de alcancar a graga de Deus através do sistema sacramental da igreja, sem que a

té seja suficiente por si s6. A Palavra de Deus se diz “sim”, mas também “ndo”, na

37



medida em que, as Escrituras, acoplam-se a tradi¢do da Igreja e o magistério, que
acabam por refrear a Biblia no controle eclesidstico. Ao culto rendido a Deus se
diz “sim”, mas também “nio0”, porque se incentiva a veneragio de Maria e de um
universo de outras figuras que desviam do culto ao inico Deus verdadeiro.

Esta teologia do “sim” e “ndo” foi dogmatizada em Trento, absolutizada com
o Vaticano I e atualizada no Vaticano II. O percurso secular viu o continuo con-
solidar-se da catolicidade romana. A catolicidade biblica, entretanto, nio esti na
dialética do “sim” e “ndo” gerida por uma institui¢do eclesidstica, mas na decisdo
de reconhecer, aderir e servir ao “sim” total ao evangelho. Apesar de todas as suas
boas intengdes de renovagio, o Concilio tornou ainda mais eldstica, extensa e aco-
lhedora a plataforma da catolicidade do catolicismo, sem encarar a questdo mais
basica: o “sim”ao evangelho deve ser um “sim” completo; do contrério, ¢ um “ndo”.

Publicado originalmente no fasciculo “Il Vaticano II in ottica evangélica” de

Studi di teologia 25.2 (2013), N. 50, pp. 97-125. Tradugdo: Djair Dias Filho.

Sobre o autor
Nascido em Mantua, na Lombardia, graduou-se em
histdria na Universidade de Bolonha, fez seus estudos
N teoldgicos na Faculdade Teoldgica Evangélica do Pais
' de Gales e doutorou-se em teologia no King's College de
' Londres. Frequentou o curso de aperfeicoamento em
bioética na Universidade de Padua. Foi pastor de uma
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde entao,
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma. E
professor de teologia histérica no IFED de Padua (1997-),
editor-chefe da revista Studi di teologia (2003-) e diretor
do Centro de estudos de ética e bioética do IFED, bem

Leonardo De Chirico

como da Reformanda Initiative. Entre os seus livros,
estdo Evangelical Theological Perspectives on Post-
Vatican Il Roman Catholicism (2003), Il papato (2015),
Quale unita? lecumenismo in discussione (2016), Maria.
Una guida evangelica (2017). Com Pietro Bolognesi

e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di teologia
evangelica (2007, reimpr. 2013). Sua obra mais recente
é Same Words, Different Worlds: Do Roman Catholics
and Evangelicals Believe the Same Gospel? (2021), a ser
publicada em portugués por Edi¢des Vida Nova, em
2022. Mora em Roma com a sua esposa e dois filhos.

38



Localizando a santidade na dogmatica:
a necessidade de uma metafisica e uma
critica a matriz evangélica

Rafael N. Bello

doutrina da santificagdo é por vezes tratada como uma mera pureza

moral. Se pararmos para pensar, talvez grande parte dos tratados cris-

tdos sobre santificagio discursam sobre o papel que temos de nos se-
parar do mundo.

Quando isso ndo ocorre, 0 jogo passa para estudos léxicos das palavras gua-
dhosh ou hagios. Um dos tratados evangélicos mais usados no Brasil ¢ o de J.C.
Ryle Santidade: Sem a Qual Ninguém Verd o Senhor." Nesta obra, Ryle navega o
tépico de santidade incialmente falando sobre o poder do pecado, a natureza da
santificagio e logo em seguida, sobre os custos e dificuldades morais da santifica-
¢do. Tal obra tem o empenho de incentivar o leitor a uma vida mais pura. Entre-
tanto, é preciso notar que a doutrina da santidade cristd nio é resumida apenas
nas a¢gdes humanas de luta e resisténcia. A doutrina da santidade tem um Jocus sis-

temidtico. Localizar a doutrina da santidade ser4, entdo, minha tarefa neste artigo.

'John Charles Ryle, Santidade: Sem a qual ninguém verd o Senhor (Sio José dos Cam-
pos, SP: Editora Fiel, 2016).

39



Ap6s localizar a santidade na dogmatica, irei navegar um paradigma cldssico no
evangelicalismo e finalmente propor certas corregdes baseadas no entendimento
anterior do santo em relagio ao Deus do pacto.

John Webster percorre um caminho interessante e comeca tratando a san-
tidade da teologia em seu livro.? Ou seja, ele considera: “Uma teologia crista da
santidade ¢ um exercicio da razio sagrada.” Ele comec¢a com uma critica da ideia
da modernidade de “razdo natural” como “transcendente, ignorando os efeitos
noéticos da queda”. Ele argumenta que, ao fazer teologia, este exercicio da razio

sagrada ¢ fundamental:

A teologia cristd é um exemplo particular da santidade da razdo. Aqui também -
como em todo pensamento verdadeiro - devemos rastrear o que acontece quan-
do a razdo ¢ transformada pela obra de julgamento, justifica¢io e santifica¢do do
Deus Tritno. A santifica¢io da razio, além disso, envolve uma medida de dife-
renga: a transformag¢io da razdo anda de mios dadas com a nio conformidade.
A razio sagrada é a razio escatolégica, a razio que se submete ao processo de
renovagdo de todas as coisas a medida que o pecado e a falsidade sdo postos de
lado, a idolatria é reprovada e a nova cria¢io é confessada com arrependimento

e deleite.’

Webster, neste caso, aborda trés aspectos da santidade nas escrituras: a san-
tidade de Deus, da igreja e do individuo. Comeg¢ando com a santidade de Deus,
Webster a considera como sendo Tritino: Pai, Filho e Espirito, santo em todos
os atributos e obras de Deus. Essa santidade é evidenciada no estabelecimento
de relacionamentos santos com seu povo, redimido para ser santo por meio da
iniciativa do Deus Tritino.

Ele entdo se dirige a igreja, descrita como sanctorum communio. Ele funda-
menta a santidade da igreja na eleigio, na reconciliagio e na obra de aperfeicoa-
mento de Deus, um tema da graca de Deus na santidade do povo de Deus que
percorre este livro. Essa santidade é evidente em todas as a¢des da igreja quando
confessam o nome do Deus Tritino. Finalmente, ele discute a santidade do cristio.

Também aqui, a santidade do principio ao fim é obra da Trindade, também na

John Webster, Santidade (Sio José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2021).
SIbid., p. 11-12.

40



elei¢do, reconciliagdo e aperfeicoamento. Isso é por meio da fé, tanto na morte

para o pecado quanto na renovagio da vida expressa na liberdade, obediéncia e
amor, em dire¢do ao fim da comunhio com Deus.

Apesar de entender que a obra de Webster merece grande recomendagio,

yon . ~ z « » M

meu propdsito aqui ndo é apenas “re-rascunhar” ou resenhar esta obra. Mas aqui

vamos localizar a santidade dentro da teologia crista.

O que é santidade

Antes de localizar santidade, precisamos entender santidade em termos dogma-
ticos. A tarefa da defini¢io dogmatica é muito comum em /oci tradicionais como
expiagio, trindade e criagdo. Obras recentes como a de Tyler Wittman God and
Creation in Theology of Karl Barth and Thomas Aquinas* ou de Jeremy Treat The
Crucified King® tém engajado esses /oci. Mas santidade assemelha-se a um en-
tendimento dogmatico mais robusto. Normalmente, os tratamentos de santidade
localizam-se na func¢do de duplex gratia que santidade desempenha com a justifi-
cagdo. Mas destaco dois tratados recentes de ordem evanggélica que tém discutido
o tema de santidade de maneira realmente dogmatica: Sanctification® de Michael
Allen e uma obra editada por Kelly Kapic: Sanctification.”

Michael Allen exemplifica o approach tomado aqui ao dizer que santidade
nio pode ser tratada apenas como “santidade de Deus” e “exemplarismo”, pois agir
de tal maneira seria diminuir a completa agdo de Deus em Cristo no evangelho.
O que quer que santidade seja precisa ser visto pelos diversos prismas teolégicos
de Deus, criag¢io, ordem, Cristo, alianga homem, escatologia etc. Definir santi-
dade apenas em termos morais de luta e desafio perde a profundidade do tema.

Seria impossivel em um unico artigo prestar o devido tributo a santidade de

maneira santa, pois no temos o tempo necessario para discutir santidade em re-

“Tyler Wittman, God and Creation in the Theology of Thomas Aquinas and Karl Barth
(Cambridge, Reino Unido: Cambridge University Press, 2019).

*Jeremy R. Treat and Michael Horton, 7he Crucified King: Atonement and Kingdom
in Biblical and Systematic Theology (Grand Rapids, Michigan: Zondervan, 2014).

*Michael Allen, Sanctification,ed. Scott R. Swain (Grand Rapids: Zondervan,2017).

"Kelly M. Kapic, ed., Sanctification: Explorations in Theology and Practice (IVP Aca-
demic, 2014).

41



lagdo a todos estes /oci. O que podemos fazer minimamente aqui ¢ tratar das bases
epistemoldgicas e ontolégicas da defini¢io de santidade em relagio 4 teologia. Em

outras palavras: Como sabemos o que ¢é santo e qual a natureza daquilo que ¢ santo.

1. Como sabemos o que é santo?

A santidade evangélica é definida pelo seu contexto canénico. Ou seja, saber o
que ¢ santo precisa ser uma atividade revelatéria divina. Isso significa também
que “ndo comegamos com uma andlise sociolégica ou até meramente exegética
das préticas eclesiais versus as praticas seculares pagis, mas precisamos descrever
a identidade teolégica dessas coisas.”

Deus nio se relaciona com a criagio ad hoc. Ele sempre inicia seu relacio-
namento de forma a estruturar e progredir no relacionamento com sua criagéo.
Desta maneira, Deus corza suas aliangas e estabelece seguranca relacional com
sua imagem na terra. Este tipo de seguranca relacional é necessaria, pois desloca
o relacionamento divino biblico do relacionamento divino que vemos em trata-
mentos helénicos. Yahweh é livre e por isso poderia fazer o que ele bem entendes-
se. Entretanto, ele ndo age caprichosamente e também garante nio fazer isso por
meio de reflexos basicos em sua natureza, mas garante com o pacto em iniciativa
divina de se relacionar com aquilo que nio é Ele.

Tal observagio atenta ao modo divino de agdo, que ji nos traz reflexdes
sobre a maneira em que a santificagdo ocorre: Nio é apenas mais um dos “mo-
mentos” de nossa salvagdo como se fosse subsequente temporalmente a justifi-
cagdo. Inicialmente, essa reflexdo nio parece ser tio logicamente ligada ao que
faldvamos anteriormente sobre pacto. Mas perceba que o que estamos dizendo
¢ que o que garante nossa santidade ndo é nem a nossa persisténcia e nem a
mera e nuda liberdade de Deus. O que garante o nosso projeto de santificagao
¢ que Deus decidiu se unir a nés como climax do pacto escrituristico em Cristo
Jesus. Brannon Ellis captura bem a ideia ao dizer que “estar em Cristo e perten-
cer a sua igreja sio materialmente equivalentes, como formas complementares
do todo em nossa participagdo na mesma realidade pactual.” Em outras pala-

vras, as declaragdes livres de Deus sobre justifica¢do, chamado eficaz nio devem

$Allen, Sanctification, p. 35.
‘Brannon Ellis, p. 81.

42



ter precedéncia teolégica e muito menos temporal sobre a nossa participagio
em Cristo.

Mas nio nos esquegamos de que ainda estamos apenas falando das bases
epistemoldgicas da santidade. Ndo vamos nos adentrar muito profundamente na
unido com Cristo sem antes entender que é exatamente porque participamos em
Cristo que evidenciamos nossa santidade. Ndo como um momento subsequen-
te a nossa participagdo mistica nele, do tipo: Estou em Cristo, agora sou santo.
Mas como a mesma realidade observada de dois 4ngulos diferentes. Assim como
justificagdo e santificagdo sio chamados de duplex gratia ou dois lados da mesma
moeda, meu argumento aqui observa essa realidade a partir da profundidade da
acdo pactual divina: Unido (ou participagdo) e pacto com o povo de Deus de an-
dar com eles em novidade de vida sdo dois lados da mesma moeda.

Isso responde entdo a nossa pergunta inicial sobre saber o que ¢ santo. Certa-
mente é mais do que estar pactualmente membro de uma comunidade. Mas nunca
pode ser menos que isso. Assim como a unido com Cristo ¢ a fonte pela qual re-
cebemos todos os beneficios da salvagdo, nossa participagdo em uma comunidade

(de forma pactual) é como recebemos também as béngdos do andar em santidade.

2. A Natureza do santo

Santidade é uma doutrina derivada. O que quero dizer com isso? Significa que ela
ndo se encontra distribuida ao longo do corpus teolégico. As chamadas doutrinas
distributivas sdo Deus e Criagdo. Qualquer doutrina do resto do corpus teolégico
precisa fazer alguma referéncia, pois estd naturalmente ligada a uma dessas duas
doutrinas. Veja na santidade: Aquilo que é santo precisa fazer referéncia a Deus
que ¢ a fonte de toda santidade. Mas também precisa diferenciar aquilo que ¢é
santo de Deus. Objetos santos no AT ou a santidade de uma comunidade no NT
sdo santidades participativas (i.e., veja a se¢io anterior), ndo autogeradoras.

A santidade de Deus ¢ a base ontolégica da santidade do cristdo. E o cris-
tdo que participa na santidade de Deus. Deus por outro lado nio participa de
qualquer santidade, mas ele é em si santidade. Primeiro, vamos clarificar um erro
comum: santidade contra alguns tratamentos recentes de ordem evangélicas nio é

o atributo principal ou mais importante da realidade divina.'’ Seguindo o teismo

WR. C. Sproul, 4 Santidade de Deus (Sao Paulo, SP: Cultura Crista, 2016).

43



classico, Deus ¢é seus atributos (Deus est ipsum esse). Ele ndo é um tergo santo, um

terco amor e um tercgo justica. Deus ndo é composto de partes, mas ele é simples.

Muito menos entio Deus tem um atributo acima de todos os outros.

Como coroldrio desta afirmagdo acima, temos que entender que a igreja primi-
tiva devotou grande consideragio a doutrina da Trindade. John Webster reflete

nesses valores ao entender que

A santidade de Deus ¢ a santidade do Pai, do Filho e do Espirito, aquele que
leva seu santo nome, que é santo em todas as suas obras, e que é o Santo em
nosso meio, estabelecendo, mantendo e aperfei¢oando a comunhio reta com o

povo santo de Deus."!
Vamos destrinchar essa tese:

A santidade de Deus é a santidade do Pai, Filho e Espirito. Todos os atributos
de Deus sdo idénticos a esséncia de Deus; mas sua esséncia é seu ser e agir como

Pai, Filho e Espirito Santo.

Nesta sentenca, Webster estd explicando e expondo um ponto de exegese patris-
tica e escoldstica com maestria. A doutrina da simplicidade é aquilo que enca-
beca o tratamento dele para que ndo caia em erro ao tratar uma doutrina. Esse
erro é comum em tratamentos populares da doutrina da santidade de Deus.
Mais a frente, Webster vai fundamentar a santidade de Deus como um projeto

dogmatico recebido e confessado. Ele faz isso em contradistingdo ao projeto de
Paul Tillich. Para Tillich:

antidade ¢ um fenémeno experimentado; estd aberto a descri¢do fenomenolé-
Santidad f tado; estd aberto a d f 1

3 4 «, » LR . . -
gica. Portanto, ¢ uma “porta” cognitiva muito importante para a compreensio da
natureza da religido, pois ¢ a base mais adequada que temos para compreender o

divino. O sagrado e o divino devem ser entendidos correlativamente.'?

Entretanto, se ndo é fenomenoldgico, entdo precisamos de uma base metafisica.

a4

"Webster, Santidade, p. 46.
2 Tbid., p. 48.



S6 que Webster baseia essa parte metafisica exatamente no nome de Deus. Um

nome que ele nio recebe, mas que trinitariamente ele revela.

O discurso teoldgico dos atributos divinos, portanto, ndo ¢ principalmente uma
questdo de categorizagdo, mas de confissdo do nome divino; os atributos de Deus
sdo glosas conceituais no nome de Deus, indicadores da identidade de Deus.
E por essa razdo que a tradi¢io dogmatica cldssica insistia que, quando a teo-
logia enumera uma gama de diferentes atributos de Deus, ndo estd denotando
diferentes realidades dentro do ser divino; ao contririo, cada um dos atributos
designa a totalidade do ser de Deus sob algum aspecto particular. A santidade
de Deus junto com seu amor, misericérdia, impassibilidade e outros, apenas
colocam a realidade do fato que Deus é. Webster diz “O predicado (santo) é

exaustivamente definido pelo sujeito (o Deus tritino).”*

O que Webster estd fazendo aqui ¢ importantissimo, pois ele estd demonstrando
que santidade ndo € o resultado de uma agio intempestiva de Deus, mas justa-
mente porque Deus e suas agdes ndo podem ser separados, santidade ¢ o préprio

Deus. Isso vai trazer implicagdes futuras para chamadas de conformidade a san-

tidade divina. Uma conformidade que néo é reativa, mas confessional.

Para resumir até agora: Deus, a santissima Trindade, é conhecido em sua
inflexdo para nés, e, por isso, falar da santidade de Deus é falar com base em sua
majestosa presenga autocomunicativa e salvadora. Deus, o Santo, é o Santo em
nosso meio. A consequéncia crucial disso para como pensamos sobre a santidade
de Deus é que a ideia da santidade de Deus é um conceito relacional. Ou seja, o
que ela articula é a origem, a maneira e o objetivo da relagdo que Deus mantém
com sua cria¢do. Isso, por fim, demonstra tanto transcendéncia como imanéncia

divina presente na teologia da santidade.

Modelos de santificacao

Chegamos ao ponto em que podemos discutir os modelos de santidade cris-
tds, pois estabelecemos a origem e o fundamento da a¢do santa do homem em

relagdo ao Deus santo. Estabelecemos a santidade confessional e participativa que

SWesbter, Santidade, p. 46

45



temos na doutrina Cristd. Todo essa prolegomenum sobre santidade de Deus em
termos ontolégicos e epistemoldgicos serviu para que possamos ter melhor clare-
za sobre qual modelo melhor distribui a santidade divina em seu relato.

Andy Naselli descreve que os cristios evangélicos sustentam pelo menos
cinco modelos diferentes de santificagio: a visio Wesleyana, a visio da vida su-
perior (ou Keswick), a visdo pentecostal, a visdo chaferiana e a visio reformada.*

Ele termina dizendo que a Biblia ensina a visdo reformada na caracterizagio dele.

1. AVisao Wesleyana

John Wesley (1703-1791) ¢ o pai das visdes que separam cronologicamente o
momento em que uma pessoa se torna cristi do momento em que a santificagio
progressiva comeg¢a. Wesley ensinou “perfeicdo cristd”, que como ele qualifica,
nio se refere a perfei¢do absoluta sem pecado. A perfeigio cristd é um tipo de
perfeicdo que somente os cristios podem experimentar — em oposicio a perfei¢io
addmica, a perfei¢cdo angélica ou a perfei¢io nica e absoluta de Deus. A maneira
como Wesley qualifica a perfei¢io crista depende de como ele define o pecado
como “uma transgressao voluntdria de uma lei conhecida”. Ele limita o pecado a
apenas atos pecaminosos intencionais.

A esséncia da perfei¢io cristd de Wesley é amar perfeitamente a Deus com
todo o seu ser e, consequentemente, amar perfeitamente seus semelhantes. A per-
feicdo cristd ocorre em um momento depois que vocé ji é um cristio. Wesley
rotula esta segunda obra da graga nio apenas como perfei¢do cristd, mas como
salvacdo de todo pecado, inteira santifica¢io, amor perfeito, santidade, pureza de
intengdo, salvagio plena, segunda béngdo, segundo descanso e dedicagio de toda

a sua vida a Deus.

2. Keswick

A teologia da vida superior é outro tipo de teologia da segunda béngdo. Os cris-

tios experimentam duas “béngios”. O primeiro estd sendo salvo, e o segundo estd

4 Andy Naselli, “Models of Sanctification”, The Gospel Coalition, https://www.
thegospelcoalition.org/essay/models-of-sanctification/, acessado em: 7 de margo, 2022.
As préximas 5 descrigdes sdo tradugdes livres e adaptagées do que se encontra no ensaio
proposto no site do TGC.

46



ficando sério. A mudanga ¢ dramitica. A teologia da vida superior se refere a essas

duas categorias distintas de cristdos de varias maneiras.

Deixe ir + deixe Deus = consagragdo. A chave ¢ confiar, ndo tentar, descansar, no lutar.

3. Visao Pentecostal

O pentecostalismo, de acordo com a maioria dos historiadores da igreja, comegou
em 31 de dezembro de 1900. De acordo com o pentecostalismo, os crentes devem
experimentar o batismo no Espirito apds a conversio e inicialmente demonstrar
isso falando em linguas.

Os pentecostais estao divididos sobre se o batismo no Espirito acontece na
crise da santificagio ou em um momento posterior. Assim, alguns chamam o
batismo no Espirito de “a segunda bén¢io” e outros de “a terceira béngao”. As trés
béngdos sio (1) a crise da conversio para a salvagio, (2) a crise da santificagio para

a santidade e (3) a crise do batismo no Espirito para poder no servigo.

4.Visao Chaferiana

Como a teologia da vida superior, a visio chaferiana identifica trés categorias de
pessoas: (1) naturais (ndo convertidas), (2) carnais (convertidas, mas caracteriza-
das por um estilo de vida nio convertido) e (3) espirituais (convertidas e cheias do
Espirito). Ao contririo da teologia da vida superior, a visio chaferiana insiste que
o batismo no Espirito ocorre na conversio para todos os cristios. O batismo no
Espirito é um ato definitivo na conversio, e o enchimento repetido do Espirito é

a chave para um cristdo viver como uma pessoa espiritual em vez de carnal.

5. Visao Reformada

Naselli parte entdo para descrever a visdo reformada de santificagio. Segundo
Naselli, a caracteristica fundamental que distingue a visio Reformada é que nao
divide cristaos em dois grupos.

Justificagio e santificagdo progressivas sio distintas, mas insepardveis. S6 a
fé justifica, mas a fé que justifica nunca estd sozinha. A graca de Deus através do
poder de seu Espirito garante que a mesma fé que justifica um cristdo também

progressivamente santifica um cristao.

47



Todos os cristdos sdo espirituais; nenhum é permanentemente carnal (1Co
2.6-3.4). Paulo descreve as pessoas como naturais, espirituais e carnais (ou “da
carne”). A questdo € se essas sdo trés categorias distintas. Natural refere-se a “pes-
soa sem o Espirito”, e espiritual refere-se 2 “pessoa com o Espirito” (NVI). Todos

os humanos estdo em uma das duas categorias.

Transcendendo o paradigma evangélico

Certamente Naselli estd correto em dizer que a visio Reformada acerta em nio
criar duas categorias de cristdos. Mas existem algumas nuances que sio importan-
tes de serem esquematizadas num relato mais especificamente catélico-reformado.

A preferéncia pela nomenclatura “catélico-reformado” se dd exatamente
porque a visdo reformada néo € sui generis e muito menos surgiu num vicuo como
se os reformadores fossem os primeiros a pensar sobre santificagdo. A realidade
¢ que eles estavam fazendo este mesmo exercicio que fizemos na primeira parte
deste artigo. Estavam pensando santidade em maneira dogmatica. Como ela se
relaciona com as chamadas doutrinas distributivas e as distribuidas. A redesco-
berta da justificagio pela fé somente com certeza modificou o prisma de visdo.
Pois realmente ndo podemos criar subsequéncia ou estigios de cristdos, visto que
todos somos amados nEle (Efésios 1) e a teologia Reformada fez bem em enten-
der esses dois conceitos como distintos, mas inseparaveis. Qual é, entdo, a nuance
deixada de lado por Naselli?

Se lembrarmos das se¢des anteriores, estabelecemos que a doutrina de Deus
— especificamente o Deus santo e trinitdrio — baseia seu relacionamento com a
criatura através da alianca.

Esta tese estabelece que o tratamento sobre santificagdo crista deve vir
acompanhado de um fundamento trinitariano e pactual. O que todos os modelos
anteriores deixaram de discutir foi como uma visio beatifica (especificamente
tangente ao Deus trino), ou seja, a visdo Biblica da revelagio divina informa este
crescimento em contexto do pacto.

J. V. Fesko discute em seu artigo, “Aquinas’ view of Justification and Re-

formed Infused Habits”* que apesar de Sdo Tomis ter praticamente mesclado

"Manfred Svensson and David VanDrunen, eds., Aguinas Among the Protestants, 1
edition (Hoboken: Wiley-Blackwell, 2017).

48



justificagdo e santificagdo por explicitar que a fé que recebemos é um habito in-
fundido, muitos reformados nio rejeitaram a nog¢do de hdbitos infundidos por
completo. Isso é fundamental porque o intento de uma teoria chamada de teoria
habitus encontra sua razao de ser na contempla¢io do Deus trino. Fesko afirma
neste contexto ao interagir com Michael Horton (que rejeita completamente a
teoria de Aabitus como sendo um mediador desnecessirio): “Ndo devemos falar
meramente de ontologia, mas de uma ontologia pactual, pois Deus s6 se relaciona
com os humanos por meio de alianga.”*®

Concluindo: o que J. V. Fesko estd explicando pode ser visto em John Owen:
os hdbitos infundidos nio sio a mesma coisa que justificagdo, mas falam sobre o
relacionamento da alma para com o corpo num ato de recebimento de algo so-
brenatural pela alma no processo de santificagio relacional em unido pactual com
Deus no “segundo lado da moeda” como explicitado por Brannon Ellis acima. A
alianca pactual em comunidade nio é mera evidéncia da nossa uniio com Cristo,
mas ¢ outra forma de enxergar essa mesma uniio.

Isso significa ndo que nos tornamos versdes melhores de nés mesmos por
meio de habituagio extemporinea. Owen explica este trabalhar salvifico em ter-
mos da alianga: “O método de Deus proceder conosco em sua alianga é que ele
primeiro nos lava e purifica nossas naturezas, tira o Cora¢do de Pedra, dd um
Coragio de Carne, escreve sua Lei em nossos Coragoes, poe seu Espirito em
nés, em que como serd evidenciada a Graga da Regeneragio consiste”. Tomando
emprestado da parabola de Cristo, Owen argumenta que Deus primeiro muda
as raizes da drvore para que ela produza bons frutos (Lucas 6.43). Para Owen e
os reformados ortodoxos, o conceito de héabitos infundidos fornece a metafisica
e arquitetura para delinear a habilidade natural caida do trabalho sobrenatural do
Espirito Santo. Essa estrutura fornece as distingées necessdrias para duas fungdes
importantes sobre a doutrina da santificagdo: (1) para delinear entre habilidades
naturais e sobrenaturais e (2) para poder falar sobre uma teologia de virtudes."”

Uma teologia de virtudes fornece o aparato conceitual (e metafisico) para

que a descri¢do de Andy Naselli seja estivel sem que tenha que apelar somente

*Fesko, “Aquinas’ view of Justification and Reformed Infused Habits” in Aguinas
Among the Protestants, 257.
"Fesko, “Aquinas’view of Justification and Reformed Infused Habits”, 260.

49



para uma agio divina divorciada de guardas pactuais e a0 mesmo tempo sem
negligenciar agéncia humana no progresso santificador. Uma teologia de virtudes
que se baseia em hibitos infundidos sabe que esses hébitos foram de certa me-
dida sobrenaturalmente infundidos em nés pelo Deus triino que pactualmente
nos promete comunicar sua graca. Nessa mesma graga crescemos em carater, sem
obliterar totalmente a agdo humana.

Espero que com essa reflexdo possamos fugir daquele velho debate: justi-
ficagdo é um ato monergistico e santificagao é sinergistico. Estabelecemos alguns
pardmetros que iluminam nosso caminho. Primeiro, a santidade é derivativa e
localizada em dois 4mbitos teolégicos: Deus e criagdo. Segundo, a comunicagio
desta santidade ¢ feita em termos pactuais. O que significa que Deus cria em nés
algo novo por meio sobrenatural e nos comunica isso por meio de seu Espirito
com promessas que nunca podem ser desfeitas. Finalmente, ele usa a estrutura
da alian¢a em termos de promessa e cumprimento para sobrenaturalmente criar

raizes em nossas almas.

Sobre o autor

Foi professor do Seminario Martin Bucer e editor na
Editora Fiel. Atualmente estd no processo de transicdo
para assumir a cadeira de professor de teologia na
k : Oklahoma Baptist University.

Rafael N. Bello

50



Escolasticismo Reformado:
ascensao, declinio e suas
caracteristicas

Francisco das Chagas Nascimento Sousa Tourinho

Introducao

sclarecer a relagdo entre calvinismo e escolasticismo ¢ de suma impor-

tincia para o entendimento da teologia reformada mais antiga. Que o

periodo pés-reforma foi considerado um periodo escoldstico para os cal-
vinistas e até mesmo para os luteranos, é um fato tio publico e notério que sequer
precisa de referéncias. A tradigdo escolastica dentro do calvinismo é muito forte,
embora percebida de forma mais leve em Jodo Calvino, foi em Beza, seu suces-
sor, que a relagdo entre Calvinismo, Aristételes e o escolasticismo se tornou de
fato amigavel. Grandes nomes do calvinismo cldssico eram extremamente esco-
lasticos, com influéncia predominantemente tomista, tais como os reformadores
Girolamo Zanchi, Francis Turretin, Musculus, Pedro Mirtir, Theophilus Gale

e outros. No entanto, houve uma ruptura que alguns autores defendem que foi

51



em Jonathan Edwards,' e a escoldstica protestante foi esquecida ou avaliada de
forma superficial e negativa.

Esse artigo tem por objetivo demonstrar o porqué a teologia escoldstica ¢
importante para a teologia reformada hoje. Demonstrar que a relagio escolas-
ticismo e teologia reformada ¢ muito antiga e defendida pelos nossos pais re-
formadores. Responder, sucintamente, as criticas de Francis Schaeffer, Herman
Dooyeweerd e Gordon Clark contra a teologia escoldstica reformada, sobretudo

em seu aspecto aristotélico-tomista.

O que é o Escolasticismo?

O termo escolasticismo, embora possa ser considerado desde os antigos filésofos gre-
gos, para nos interessa seu significado que deriva de escolas de ensino superior no
inicio da era medieval na Europa. Nessas escolas, os falantes da dialética, normalmente
chamada de “légica” na era moderna, eram conhecidos pelo termo latino “escoldstico”.

Os autores Willem J. Van Asselt e Pieter L. Rouwendal explicam o seguinte:

O termo “escolasticismo”é derivado da palavra grega scholé, a qual originalmente
significava “tempo livre”, pois a instrugdo na filosofia era originalmente seguida
no tempo livre de uma pessoa. A partir disso, scholé passou a ser usada para tudo
aquilo atinente 4 educagdo. A palavra latina scho/a recebeu o mesmo significado.
Na cultura romana, scholasticus se referia a uma pessoa dedicada a ciéncia (no
sentido lato do termo), a quem, hoje em dia, chamamos de académico. No inicio
da Idade Média, o termo scholasticus se referia a “uma pessoa conhecedora” ou
“alguém que recebeu instrugdo em uma escola”. De maneira geral, o lider de
uma escola era tratado com a mesma palavra. No periodo do Renascimento e da

Reforma, o termo scholasticus era utilizado de diferentes formas.3

'MULLER, R. Vontade Divina e Escolha Humana: Liberdade, Contingéncia e
Necessidade no pensamento reformado do inicio da Idade Média (Sdo Paulo: Vida Nova,
2019) p. 21-22.

>The Reformed Freedom of the Will vs. Determinism. Disponivel em: <https://refor-
medbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/>.
Acesso em: 26/12/2018.

SASSELT, W.V.; ROUWENDAL, P.L.. O que ¢ Escolasticismo Reformado?. Dispo-

nivel em: <http://www.seminariojme.br/index.php/2018/01/02/0-que-e-escolasticismo-
-reformado-2/>. Acesso em: 25/03/2020.

52


https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/
https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/
http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/
http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/

O escolasticismo nasceu de uma das mudangas culturais mais importantes
que ocorreram no periodo medieval, que foi um afastamento do neoplatonismo e
sua aproximagio com Aristételes. Eo periodo apés a patristica, que é o periodo
dos pais da Igreja, e tem seu comeco* por volta do século VI d.C., com os comen-
tarios de Boécio (480-524 d.C) a obra de Aristételes. Esse autor é considerado o
“primeiro escoldstico”.”® Esse afastamento ndo foi total, o neoplatonismo, assim
como o agostinianismo, manteve suas influéncias, principalmente na ala francisca-
na da escoldstica, em detrimento da ala dominicana que era mais aristotélica. As
duas principais ordens na escoldstica medieval foram as ordens franciscana e do-
minicana. Os principais nomes da escoldstica sio Santo Anselmo, Sao Boaventura,
Alberto Magno, Sao Tomids de Aquino, Guilherme de Occam e Duns Scotus.

Embora existam muitas semelhangas entre teologia patristica e escolasti-
cismo, hd, pelo menos, uma diferenga crucial: a teologia patristica sustentava que
grandes ideias teol6gicas vém através de inspiragdo mistica, e, embora o escolas-
ticismo nio tenha negado as experiéncias misticas, ele se tornou altamente racio-
nalista, enfatizando o valor da légica na investigagio, explicagio e defesa de toda a
Teologia. O mundo fisico e o mundo espiritual, e até o préprio Deus, tiveram que
ser analisados através da aplicagdo da 16gica. Os escoldsticos foram bem treinados
nos escritos de Aristételes sobre 16gica, fisica e metafisica, e procuraram ajustar a
apresentagio da Teologia cristd a visdo de mundo racionalista. Por essa razio, para
entender a teologia escoldstica medieval, precisamos entender alguns pontos de
vista de Aristételes na légica.

Por razdes de tempo, podemos apenas mencionar quatro aspectos das visdes de

Aristételes sobre a 16gica que influenciaram a teologia escolastica: primeiro, a impor-

*Alister McGrath dird no seu livro, O pensamento da Reforma (Cultura Cristi, 2014,
p- 82), que o escolasticismo “floresceu no periodo de 1200 a 1500”. Se com essa decla-
ragdo ele quer dizer que o escolasticismo teve inicio no ano 1200, entio contestamos
totalmente tal afirmagdo, mas se com essa declaracio ele quer dizer que esse periodo foi

o auge do escolasticismo, entdo concordamos com tal afirmagio.

SPERUTELLI A.; PADUANO, G.; ROSSL E. Storia e testi della letteratura latina.

Zanichelli. 2010. p 01. Disponivel em: <https://online.scuola.zanichelli.it/perutellilette-
ratura/files/2010/09/vol3 boezio.pdf>. Acesso em: 08/05/2020.

‘BOEHNER, P;; GILSON, E. Histdria da Filosofia Crista (Petrépolis: Vozes, 1970)
p- 210.

53


https://online.scuola.zanichelli.it/perutelliletteratura/files/2010/09/vol3_boezio.pdf
https://online.scuola.zanichelli.it/perutelliletteratura/files/2010/09/vol3_boezio.pdf

tancia da terminologia exata;” segundo, a necessidade de raciocinio proposicional;® ter-

ceiro, o valor dos silogismos 16gicos;’ e, finalmente, as prioridades da andlise racional.’

7E a precisio vocabular. O uso de termos claros e bem definidos para que o inter-
locutor saiba exatamente do que o autor estd tratando ao ter contato com o pensamento
do mesmo. Podemos citar como exemplo o caso do uso do termo “livre arbitrio” que foi
amplamente usado por Calvinistas escoldsticos como Francis Turretin e John Owen, mas
que ndo tem o mesmo significado que é empregado pelos seus oponentes arminianos,
nem tem o mesmo significado para os calvinistas modernos. Assim, é mister precisar
bem o vocibulo, para nio acontecer de defendermos uma teoria A, usando um autor que
defende uma teoria B, embora A e B possuam os mesmos termos.

Proposi¢oes sio declaragbes que podem ser vilidas e/ou verdadeiras. As propo-
sices ndo sio simples frases, mas declaragdes em que se usam conectivos para afirmar
ou negar. Por exemplo, se eu digo: “Paulo, Papa”. Na frase nio se diz nada sobre Paulo,
nem afirma, nem nega, logo nio pode ser uma proposi¢io. Mas se eu digo: “Paulo ndo foi
Papa”, entdo temos uma declaragio com um valor de verdade ou de falsidade, isso ¢ uma
proposi¢do. A simples palavra, que é a denominagio vocal daquilo que se dd diretamente
aos sentidos, ndo é verdadeira ou falsa até que seja julgada pela razdo e possa assim ser
afirmada ou negada algo sobre tal.

?Silogismo é quando a partir de duas ou mais proposigées eu chego a uma conclusio
que, se as proposi¢cdes forem verdadeiras, a conclusio inevitavelmente serd, por exemplo,
se eu afirmo as duas proposi¢des: 1 — Sécrates ¢ homem; 2 — Todo homem é mortal; eu
concluo que, sendo verdadeiro 1 e 2, podemos afirmar - necessariamente que Sécrates é
mortal. A conclusio se segue necessariamente das proposi¢oes anteriores.

""Uma andlise racional é em Aristételes um conceito mais complexo, que passa pelas
trés operagdes do intelecto, que seriam: 1 - simples apreensio ou inteligéncia dos indivisi-
veis, onde se identifica as esséncias ou quididades das coisas; 2 - segunda operagio do in-
telecto, cujo nome é juizo ou composigio, pois se trata de um julgamento que ¢ feito pelo
intelecto, que julga a atribui¢do de quididades a outras quididades que foram apreendidas
na primeira operagio; 3 — a terceira operagdo se chama propriamente de raciocinio, que é
onde se trata da questdo propter quid ou “por que ¢”. Aqui entra as 4 causas de Aristételes
(material, eficiente, formal e final), s6 af estaremos realizando o raciocinio propriamente
dito. Para Aristételes, o intelecto s6 funciona corretamente com a 16gica, que € a arte de
fazer a razdo alcangar seu fim com facilidade, com ordem e sem erro. Explicar como se
ddo essas operagoes em detalhes nos levaria a mais outro artigo, portanto, para quem qui-
ser se aprofundar no assunto, indicamos a leitura de Aristételes, no livro 1, capitulo 1 de
seu Peri Hermeneias e também Livro Il da Fisica do mesmo autor, esse ultimo para uma

melhor investiga¢do da terceira operagio do intelecto e um estudo das causas.

54



Aristételes entendeu que, para o sucesso do racionalismo, a reflexdo 16gica
dependia dos termos que usamos e com que cuidado os definimos, para o dr José

d’Assun¢io Barros:

O que traz uma verdadeira unidade a Escolastica é o seu método: o mestre esco-
lastico deve extrair do texto candnico — que traz & Escoldstica o principio de Auto-
ridade — a matéria para um problema, e a partir dai desenvolvé-lo em relagdo a um
interlocutor imagindrio pronto a lhe opor obje¢oes. A base do método ¢ o desejo de
explicitar tudo, esgotando sistematicamente todas as possibilidades. O método es-
coldstico desenvolve-se em torno de alguns pontos essenciais, entre eles a ‘precisio
vocabular’ e a ‘Dialética’— conjunto de operagdes que fazem do objeto de saber um

problema que sera exposto e sustentado contra o interlocutor real ou imagindrio.'!

O escolasticismo ¢ muito mais um método, um modo de fazer teologia, do
que uma doutrina, método esse que usa da légica para a resolugio dos problemas,
onde o autor apresenta uma tese e responde as objegoes a essa tese, como se esti-
vesse conversando com um interlocutor imagindrio. Ao apresentar sua tese, deve
anteriormente discorrer sobre os outros pensamentos divergentes do ali apresen-
tado e mostrar o porqué tal pensamento nio é adequado ou ¢ menos adequado

em relacdo ao que ele apresentard, definindo precisamente os termos usados.

O que é Escolasticismo Reformado?

A teologia escoldstica reformada? teve seu auge, dentro da teologia reformada, no sécu-

lo XVII. Os autores Willem J. Van Asselt e Pieter L. Rouwendal explicam o seguinte:

No periodo do Renascimento e da Reforma, o termo scholasticus era utilizado de
diferentes formas. Por exemplo, os alunos na academia (schola publica), instituida
por Calvino em Genebra, eram chamados de scholastici. Ainda assim, Calvino

também utilizou o termo scholastici de uma maneira completamente diferente,

UBARROS, ].D. A Escoldstica em seu Contexto Historico. Fragmentos de Cultura.
Goiénia. v. 22. n. 3. p. 233. jul./set. 2012. Disponivel em: <http://seer.pucgoias.edu.br/
index.php/fragmentos/article/download/2348/1442>. Acesso em: 30/04/2020.

2A escolastica abrangeu todos os reformados, luteranos e calvinistas, no entanto,

nesse artigo estaremos focando nos reformados de tradi¢io calvinista.

55


http://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/download/2348/1442
http://seer.pucgoias.edu.br/index.php/fragmentos/article/download/2348/1442

negativamente, dando um valor ao termo quanto ao contetido. Essa ambivalén-
cia no termo “escoldstico” também pode ser encontrada nos escritos dos repre-
sentantes da ortodoxia. Embora em suas obras dogmaticas os escritores desse
periodo tenham, por diversas vezes, nas mesmas obras e até mesmo no mesmo
capitulo se oposto contra a teologia escoldstica, é possivel encontrar uma defesa
do escolasticismo. No primeiro caso, o termo escoldstico cuida do conteido do
periodo (tardio) da teologia medieval; no dltimo caso, a referéncia se da para a

teologia conforme praticada nas academias e universidades reformadas.”

Depois de explicarmos anteriormente o termo “escoldstico ou escolasticis-
mo” em diversos ambientes, nos interessa aqui a defini¢do do termo na Idade
Média e na Academia de Genebra. Tanto na Idade Média como em Genebra, o
termo era sindénimo de academicismo, daqueles que faziam uma teologia cienti-
fica. Os autores, Willem J. Van Asselt e Pieter L. Rouwendal, ressaltam também
uma diferenca entre o contetido desenvolvido nesse periodo e o método esco-
lastico. Muitos escritores reformadores criticaram algumas doutrinas desenvol-
vidas na escoldstica, mas ndo criticaram seu método e como método, ndo precisa
representar nenhuma teologia em particular. Prova disso é que temos Catdlicos
Romanos escolésticos, calvinistas escoldsticos, luteranos escoldsticos, e isso nio
significa que as doutrinas dos trés sdo iguais, mas que o método a ser empregado
¢ o mesmo, logo, nio nos enganemos ao pensar que escolasticismo ¢ sinénimo de

Catolicismo romano ou qualquer outra vertente crista.

Quiais as principais caracteristicas do escolasticismo reformado?

Uma anilise da ortodoxia escoldstica demonstra que ¢ possivel distinguir pe-
riodos dentro da teologia escolastica reformada. Richard A. Muller dividiu-os
em trés eras: a era da baixa ortodoxia (1565-1640), que foi caracterizada pela
solidificagdo das confissdes protestantes, e sendo representada por nomes como

Jodo Calvino, Wolfgang Musculus, Pedro Martir Vermigli e Andreas Hyperius;'

BASSELT, W.V. ROUWENDAL, P.L. O que ¢ Escolasticismo Reformado?. Dispo-

nivel em: <http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/0-que-e-escolasticismo-
-reformado-2/>. Acesso em: 25/03/2020.

“MULLER, Richard A. Post-Reformation Reformed Dogmatic (Baker Academic: 2
ed. Vol. 1.,2003) p. 30.

56


http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/
http://www.seminariojmc.br/index.php/2018/01/02/o-que-e-escolasticismo-reformado-2/

a era da alta ortodoxia (1640-1725), que sintetizou a base dada pela primeira
com o préprio desenvolvimento da teologia escoldstica protestante advinda das
academias tanto de Genebra quanto de outros lugares da Europa, e fez contra-
ponto ndo s6 a ataques externos feitos pelos catdlicos-romanos quanto a ataques
internos, como a controvérsia Amyraldista, sendo representada por homens como
Samuel Maresius, Johannes Cocceius, Gisbertus Voetius e o conhecido Francis
Turretin;" porultimo,aeradaortodoxia tardia,datada depois de 1725, caracteriza-
da pelo abandono praticamente completo do método escoldstico tio caracteristico
da era anterior, e representada por homens como Daniel Wyttenbach, John Gill,
Bernhardus de Moor e outros.

Deve-se negar que o escolasticismo é um retorno ou resquicio de Roma,
ou que é um sincretismo pernicioso entre filosofia pagi e cristianismo. Muito
pelo contririo, o fato de tanto reformados, como luteranos e catélicos usarem o
escolasticismo, possibilitou que a teologia fosse mais ecuménica, de forma que
a cristantade, mesmo dividida, pudesse debater teologia usando uma linguagem
académica comum. Que Aristételes, Platio e outros filésofos gregos nio eram
cristdos e, por consequéncia, vendo por esse aspecto, suas filosofias sdo pagas, ¢ um
fato inegivel, mas disso nao se segue que o uso de filosofia grega, portanto paga,
torna quem a usa um pagio, ou que estariamos substituindo a Palavra de Deus
por filosofia, pois se assim fosse, tornarfamos pagios o apéstolo Paulo, que usou
literatura grega na Escritura,'® e todos os pais da Igreja, incluindo aquele que deu
a base da teologia reformada, o imortal Santo Agostinho. Para Platio, Deus era
imutdvel e para Aristételes, Deus era o motor imével, o ato puro, e segundo Her-
man Bavinck, “A teologia cristd concordou com essa avaliagdo. Deus, de acordo
com Irineu, é sempre o mesmo, auto-idéntico. Em Agostinho, a imutabilidade de
Deus flui diretamente do fato de que ele ¢ o ser supremo e perfeito... A mesma
ideia aparece repetidamente nos escoldsticos e nos teélogos catdlicos romanos,

tanto quanto nos teélogos luteranos e reformados”.’” Bavinck diz o mesmo sobre

SMULLER, 2003, p. 31.
1*Como exemplo, podemos citar o texto de 1 Corintios 15.33, quando o Apéstolo

usa uma frase de um autor grego chamado Menandro para ensinar os cristdos.
YBAVINCK, H. Dogmdtica Reformada: Deus ¢ a criagio (Cultura Crista: Vol 2,
2012) p. 157-158.

57



o conceito de eternidade, que os reformadores concordaram, sem adicionar nem
tirar, o que primeiramente foi desenvolvido por Agostinho, melhorado em Boécio
e, por fim, tomando sua forma final em Tomas de Aquino. O préprio Bavinck era
um aristotélico.’®

Girolamo Zanchi também ensina:

Nio hd razdo para alguém rejeitar esse estudo da filosofia natural como inutil
em assuntos humanos ou condena-lo como prejudicial ao cristianismo: ao con-
trario, ¢ da maior utilidade no estudo de todas as artes liberais; na promogio
da filosofia moral; no reconhecimento e adoragio a Deus; no entendimento
adequado da Sagrada Escritura; na confirmagio de muitas doutrinas cristis e na

refutagio de heresias; e finalmente na promocio da piedade.”

Fica mais ficil entender o relacionamento entre calvinismo, escolasticismo
e filosofia grega quando entendemos que os reformadores nunca pensaram em
criar uma outra Igreja, mas reformar a Igreja Antiga. A inten¢io nunca foi des-
cartar tudo que foi ensinado pelos Santos, como Agostinho, Anselmo, Tomds de
Aquino, mas corrigir e descartar aquilo que fora considerado desvio. Assim, no
calvinismo, digo em sua forma confessional, encontraremos elementos fortes do
escolasticismo, mesmo que essa verdade seja dificil de engolir para os adeptos de
um calvinismo mais recente que demonizaram o escolasticismo, principalmente
na abordagem tomista, por causa de sua epistemologia. O reformador Jodo Calvi-
no incentiva a leitura dos fil6sofos dizendo que seus ensinamentos sao verazes, é
légico que enquanto nos ajuda a entender a Escritura e se submete a ela. Calvino

claramente diz:

Quanto, porém, as préprias faculdades da alma, relego aos filésofos que disser-
tem com mais sutileza. Para que a piedade seja edificada, nos serd suficiente uma
definigdo singela. Confesso que as coisas que ensinam so realmente verazes,

nio apenas agradiveis de se conhecer, como também sio proveitosas e por eles

8Prefécio 4 edi¢do em inglés de BAVINCK, H. Teologia Sistemdtica: Fundamentos
Teoldgicos da F¢ Crista. Socep, 2001, p.7.

YZANCHI, G. apud BURCHILL, C.]. Girolamo Zanchi: portrait of a reformed theolo-
gian and his work. Sixteenth Century Journal. XV.N° 2.1984, p. 6. Tradugio de Joel Pereira.

58



habilidosamente coligidas, nem tampouco proibo de seu estudo aqueles que

estdo desejosos de aprender.”’

Uma caracteristica forte do escolasticismo reformado é nio sé o método,
mas a predominéncia da teologia aristotélica-tomista em detrimento das demais,
como escotistas, occamistas ou misticas. Nao nos enganemos, Calvino nio era
menos escoldstico que seus contempordneos. Em verdade, a declaragio de Vicen-

te Temudo Lessa, sobre o reformador, é surpreendente:?' Richard Muller diz que:

Na primeira e principal apresentagdo da tese sobre ideias reformadas de li-
berdade e contingéncia, parece que Vos identificou que Calvino ensinava uma
abordagem bdsica e sem nuancas da contingéncia e liberdade, complicada por
uma énfase na questio especifica de pecado, graca e livre escolha. Mas, em uma
reapresentagio subsequente da tese, Vos recuou dessa ideia e identificou Calvino
como um determinista tomista em contraste com modelos escotistas posteriores

adotados por seus sucessores no século 17.%

Richard Muller destaca a influéncia predominantemente tomista em toda

teologia reformada:

Os textos reformados do inicio da Idade Moderna se caracterizam, além do mais,
por uma relativa auséncia de referéncias positivas a Escoto ou a escotistas con-
tempordneos e por uma preponderincia de referéncias a Tomds de Aquino e
vérios tomistas contemporineos. Entre os doutores medievais o ponto de re-
feréncia mais frequente de Zanchi é Tomds de Aquino. O uso, por Voécio, da
terminologia da contingéncia sincrénica em polémica em 1652 fez referéncias
tanto de adversdrios no debate sobre a livre escolha humana quanto a de te6logos
cujos argumentos favoreciam os do préprio Voécio. Entre os adversarios, Voécio
citou pensadores jesuitas Rodrigo de Arriaga e Francisco Oviedo. A favor de seus
argumentos, Voécio citou os teélogos reformados Paul Ferry e Samuel Ruther-

ford e entio comentou que naquele assunto, “alouns papistas, como tomistas”
) ) )

NCALVINO. Institutas. 1.15.6

ALESSA, V. T. Calvino, 1509-1564, sua vida e obra (Sio Paulo: Casa Editora Pres-
biteriana, 1985) p. 41.

2MULLER, 2019, p. 49.

59



estavam de acordo com os reformados, citando primeiramente Tomds de Aquino
e em seguida Francois du Bois (Francisco Sylvius), um famoso comentador da
Summa theologiae de Aquino. Além disso, conforme destacado por Beck, Voécio
fez referéncia a obra de Diego Alvarez como antecedente e até mesmo como
fonte de seu préprio pensamento sobre a questio da contingéncia, utilizando
positivamente o conceito tomista de concorréncia divina como uma praemotio
physica [...] Mesmo assim, Rutherford e Turretini defenderam a relagdo positiva
entre as teorias reformada e tomista de premocio, fazendo referéncia a fontes
dominicanas do inicio da Idade Moderna e, nesse aspecto, nao fazendo nenhum

comentdrio sobre textos escotistas ou franciscanos no mesmo periodo.”

Algo importante de se notar, é que assim como Lutero, Calvino se posi-
cionou contra a multiplicagdo desnecessdria de termos, algo muito comum na
escoldstica medieval, porém nunca se posicionou contra novos termos teolégicos,
como o mesmo diz: “Se alguém, entdo, censura a novidade dos termos, porventura
nio se julgard, com merecida razdo, que nio se atenta dignamente para a luz da
verdade, visto que estd a censurar apenas isto: tornar a verdade clara e lticida”.?*

Para McGrath, Calvino via com suspeitas o pensamento de Aristételes, algo
que pode parecer paradoxal devido ao seu forte viés tomista, mas mesmo que acei-
temos tal afirmacio, o mesmo McGrath afirma que o periodo pés-reforma rejei-
tou totalmente essas suspeitas de Calvino e tornou Aristételes um forte aliado.?

Se lermos a Confissio de Fé de Westminster, por exemplo, encontraremos
termos como causa primdria, causa secunddria, causa contingente, causa necessaria,
causa livre, substincia, natureza, pessoa, contingéncia, necessidade, espirito puris-
simo, que sdo termos que dificilmente seriam explicados sem a filosofia escoldsti-
ca. Além disso, a doutrina da simplicidade divina, que foi defendida por todos os

calvinistas, e foi desenvolvida no periodo escoldstico, jamais poderia ser explicada

“MULLER, 2019, p. 86-88

2Institutas, 1.13.3.

SMCGRATH apud LIMA, L.A. Uma Andlise do Chamado “Novo Calvinismo”, de
Seu Relacionamento com o Calvinismo e de Seu Potencial para o Didlogo com a Contempora-
neidade. Dissertagdo apresentada ao programa de pés-graduagio da Universidade Pres-

biteriana Mackenzie como requisito parcial a obtengdo do titulo de Mestre em Ciéncias
da Religido. Sdo Paulo, 2009.

60



sem o apelo dessa mesma filosofia. Algo interessante e digno de nota, que ilus-
tra muito bem como se deu a formagio da doutrina calvinista apés a morte de
Calvino, foi que Beza, quando ainda reitor da Academia de Genebra, recusa um
candidato a professor chamado Petrus Ramus (fundador do Ramismo) como ti-
tular dessa academia, justamente porque o candidato ndo era aristotélico (escolds-

tico), vejam como Beza o responde:

O primeiro obsticulo ¢ que no momento nio hd vaga na Academia, e nossos re-
cursos so tio pequenos que nio podemos aumentar o nimero de professores [...]
O segundo obstéculo jaz em nossa determinagio de seguir a posi¢io de Aristéte-

les, sem desviar uma linha, quer Légica, quer nas demais dreas de nossos estudos.?

A academia de Genebra era a maior academia de calvinismo do mundo, o
que mostra irrefutavelmente como a teologia calvinista tradicional tem lagos es-

treitos com o aristotelismo e, consequentemente com o escolasticismo.

Os grandes nomes do escolasticismo reformado

Lembremos do gigante reformado chamado Gisbertus Voetius, também conhe-
cido como Papa de Utrecht, justamente pela sua defesa da ortodoxia calvinista.
Foi influente no Sinodo de Dort, e é conhecido pelo seu escolasticismo, também
chamado de o maior dos escoldsticos’. Gisbertus Voetius usou a tese da pré-mog¢io
causal divina, que foi desenvolvida por Santo Tomds de Aquino, no esteio de Aris-
tételes, para debater e combater o falso ensino cartesiano de Descartes.” William

Ames era um tomista,” e foi o autor mais citado na histéria do calvinismo, para

#BANG, C.O. drminio, um Estudo da Reforma Holandesa (Sio Paulo: Reflexio,
2015) p. 69.

YHANKO. H. Retrato dos Santos Fiéis. (Joinville: Fireland Missions, 2013) p. 342.

BRULER, J.A. Nederlands archief voor kerkgeschiedenis / Dutch Review of
Church History. Vol. 71, No. 1 (1991), pp. 58-91 NEW PHILOSOPHY TO OLD STAN-
DARDS: Voetius’ Vindication of Divine Concurrence and Secondary Causality. Disponivel
em: <https://www.jstor.org/stable/24009394?read-5NXtqogX-DufSdAloMe-1r7n-
Lh-UeN-Y- uo#page_scan_tab_contents>. Acesso em: 17/01/2019.

Y Calvinist Thomism Revisited: William Ames (1576—1633) and the Divine Ideas.
Disponivel em: <https://www.youtube.com/watch?v=6PVCdOEtS6Y>. Acesso em:
20/10/2019.

61


https://www.youtube.com/watch?v=6PVCdOEtS6Y

se ter uma ideia, ele foi citado mais que Lutero e Calvino juntos dentro da nossa
tradi¢do. Francis Turretini, que foi o primeiro a escrever baseado nas confissdes
e canones de Dort, por isso é considerado como o sistematizador de um calvi-
nismo confessional, é um exemplo de escolasticismo que se nota em uma leitura
rapida dos seus escritos recheados de virias citagdes de Aristételes, e aos teSlogos
medievais, em particular, Tomds de Aquino. O mesmo também defendeu as teses
de pré-mocgio fisica,” assim como Voetius, para explicar o concurso providencial
divino. Girolamus Zanchi, com toda a sua envergadura intelectual, era conhecido
como “um calvinista em termos de contetido teoldgico e um tomista em termos
de filosofia e metodologia”.*!

Ainda devemos considerar que nio se deve pensar que tudo que foi escrito
no periodo escoldstico seja heresia, a linha que separa a heresia da ortodoxia no
periodo escoldstico é bem nitida. Por que eu deveria desprezar os argumentos de
Santo Anselmo, o pai dos escoldsticos, sobre a substitui¢ido penal, que ¢ a base da
expiagdo limitada? Muitos calvinistas atualmente, porque nao dizer a maioria, sdo
voluntaristas éticos,** essa doutrina surgiu com Duns Scotus, no auge da escolastica.

Podemos citar outros grandes teélogos calvinistas que foram extremamente
escoldsticos, como Theophilus Gale, Pedro Mirtir, John Humfrey, John Owen,
Franciscus Junius, Benedict Pictet, etc. JKS Reid observa que em Calvino, Bullin-
ger, Musculus, Vermigli, Beza, Ursinus, Zanchi, Polanus e Perkins “encontramos
nesses pensadores, no lado da providéncia e da causalidade divina abrangente,
uma concepgio de panergismo escotista (de John Duns Scotist) ou uma concep-
¢do escoldstica padrdo da concordincia da vontade divina e humana’,”’ em outras
palavras: eram todos escoldsticos, de uma forma ou de outra, e note-se, nio sé

em método, mas também em contetido, o que nos leva a crer que as criticas ao

Tese essa desenvolvida por Santo Tomds de Aquino partindo do principio de que
“nada passa da poténcia para o ato, sendo por outro ser em ato” e “tudo que se move ¢é
movido por outro”.

31ZANCHI, Girolamo. On The Law in General. CLP Academic. 2012. p. xxii.

32Seu maior defensor, recentemente, foi o tedlogo Gordon Clark, que batizou o
voluntarismo ético de Ex Lex.

SREID, J.K.S. apud The Reformed Freedom of the Will vs. Determinism. Disponivel
em: <https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philoso-

phical-necessity/>. Acesso em: 26/12/2018.

62


https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/
https://reformedbooksonline.com/the-reformed-freedom-of-the-will-vs-philosophical-necessity/

contetdo eram pontuais, geralmente nos pontos de discordancia das préprias tra-

di¢ées. Richard Muller diz que:

[...] existem também vérias abordagens ao pensamento reformado, tanto na
Reforma quanto no periodo da ortodoxia, que tem identificado outros antece-
dentes medievais. Além disso, um exame da teologia de Pedro Martir Vermigli,
uma teologia extremamente influente na época da Reforma e com frequéncia
vista como uma das mais importantes antecessoras da ortodoxia reformada, tem
identificado raizes tanto no tomismo como no agostinianismo medieval tar-
dio de Gregério de Rimini. Wolfgang Musculus citava regularmente Aquino,

Escoto e Occam.**

O Declinio do Escolasticismo Reformado

Muller pontua que na era da alta ortodoxia, depois do ano de 1685, inicia-se um
processo de declinio do método escoldstico, caracterizado pela substitui¢io do
modelo filoséfico antigo do aristotelismo cristdao para uma nova espécie de racio-
nalismo ou até mesmo por uma versio de dogmatica nao-filoséfica. Muller dird
que no século XIX a escoldstica protestante foi esquecida ou avaliada de forma

superficial e negativa:

O acolhimento e o uso concretos da filosofia pelos escoldsticos protes-
tantes praticamente nio foram examinados por esses académicos mais
antigos®, e, quando investigados, foram apresentados de forma bem su-
perficial, muitas vezes com avaliagdes dogmadticas altamente negativas.
Esses exames superficiais tém muitas vezes operado na suposi¢ao de que
a escoldstica protestante pode ser simplesmente considerada uma heran-
¢a aristotélico-tomista.%

“MULLER, 2019, p. 47.

*Richard Muller se refere a Alexander Schweizer, Heinrich Heppe e ] H Scholten
do século XIX que ensinavam um determinismo tdo rigido que caia facilmente no oca-
sionalismo. Além desses, esse autor acrescenta que a escoldstica reformada foi criticada
também por Charles Augustus Briggs (1841-1913), por barthianos desde a década de
1930, por amyraldianos e outros desde as décadas de 1960 ¢ 1970.

*MULLER, 2019, p. 23.

63



R. Scott Clark analisa esse movimento e suas conclusées coincidem com
as de Muller. S. Clark, apés dizer que a critica de John Frame ao escolasticismo
reformado nfo passa de um grande espantalho e que as criticas de Barth e Briggs
foram analisadas e respondidas, testemunha que durante 20 anos fez a experiéncia
de colocar seus alunos em contato com as fontes secunddrias sobre o escolasticis-
mo reformado, que foram escritas no século XIX e XX, e depois ao colocar tais
alunos em contato com as fontes primdrias, ele diz que “os alunos relatam consis-
tentemente que o que encontram nas fontes primdrias nio é [compativel com] o
que a literatura secunddria mais antiga descreve”.’’

O declinio do escolasticismo reformado se deu em paralelo com o declinio
da filosofia aristotélica-cristd nas universidades europeias. Além das ji confir-
madas caltnias e falta de entendimento da mesma, os métodos do humanismo
foram em si sendo mais e mais levados para um distanciamento da base filoséfica
que veio anteriormente a ele, se distanciando cada vez mais do método que foi
predominante nas universidades no século XV, XVI e XVII. Como observado por
Muller,*® a ortodoxia tardia (que ele classifica como a tltima era do escolasticismo
reformado) foi cada vez mais influenciada pelas virias escolas de filosofia raciona-
lista, e foi assolada pelas marés da exegese histérico-critica.

Com o subsequente surgimento de uma dogmitica racionalista, o escolasti-
cismo protestante chegou ao fim. Segundo Muller, o declinio da ortodoxia pro-
testante coincide, portanto, com o declinio dos fenémenos intelectuais inter-re-
lacionados do método escolistico e do aristotelismo cristdo. A filosofia racional
era incapaz de se tornar uma ancilla (serva, escrava) adequada da teologia e, em
vez disso, exigiu que ela mesma, e ndo a teologia, fosse considerada a rainha das
ciéncias. Sem uma estrutura filoséfica adequada para pautar sua teologia, o esco-
lasticismo reformado chegou a um fim.*

Atualmente, apés a década de 70 do século passado, estd havendo uma re-

descoberta do valor do escolasticismo reformado, como diz Scott Clark:

"CLARK. R. S. Anti-Scholasticism, Revival(ism), Pietism, Or The Reformed Theology,
Piety, And Practice? Or Why I Wrote Recovering The Reformed Confession. Disponivel em:
<https://heidelblog.net/2018/01/anti-scholasticism-revivalism-pietism-or-the-refor-
med-theology-piety-and-practice-1/>. Acesso em: 25/03/2020.

¥MULLER, Richard A. Post-Reformation Reformed Dogmatics. Baker Academic 22
ed. Vol. 1. 2003, p.80.

¥MULLER, 2003, p. 81.

64


https://heidelblog.net/2018/01/anti-scholasticism-revivalism-pietism-or-the-reformed-theology-piety-and-practice-1/
https://heidelblog.net/2018/01/anti-scholasticism-revivalism-pietism-or-the-reformed-theology-piety-and-practice-1/

[...] ap6s a publicagdo da dissertacio de Jill Raitt sobre o pensamento de
Teodoro de Beza acerca da Ceia do Senhor, chamada 7be eucharistic therology of
Theodore Beza: development of the reformed doctrine [A Teologia Eucaristica de
Teodoro de Beza: Desenvolvimento da Doutrina Reformada] (Chambersburg:
American Academy of Religion, 1972). A dissertagio de PhD em Stanford,
em 1974, de Bob Godfrey, sobre o Sinodo de Dort, incrementou o debate e
continua sendo um recurso valioso para entender o assunto através da dtica da
ortodoxia reformada precoce. No entanto, a maré s6 comecou a mudar a favor
da ortodoxia histérica em 1978, quando Richard Muller comegou o que foi, por
muitos anos, uma luta individual contra a concepgio mais aceita da histéria do
escolasticismo reformado. Na verdade, [essa concepgio mais aceita] se tratava de
um desvio do “génio”, “espirito” e até da teologia da Reforma, que marcou uma
volta ao “racionalismo” medieval e a0 movimento espiritualmente estultificante
que destruiu mais ou menos as igrejas reformadas e pavimentou o caminho para

a ascensio do liberalismo.

Temos hoje grandes nomes do escolasticismo reformado, como Richard
Muller, Antonine Vos, Paul Helm, Willem J. Van Asselt, Scott Clark, Asa

Goudriaan etc.

Uma Sucinta Resposta a Schaeffer, Dooyewerd e Clark

Atualmente, apesar de fazermos uso exaustivo da légica aristotélica, incoerente-
mente, alguns a consideram uma filosofia pagi e que por isso deve ser considerada
um corpo estranho no cristianismo. Ademais, autores como Francis Schaefter*
e Herman Dooyeweerd*” tém rejeitado a Teologia Natural e o tomismo com a
acusagio de que os mesmos nos levam a uma visdo de um homem auténomo de
Deus, pois separaria a graga e natureza. Além desses, temos Gordon Clark que tem

acusado a teologia natural de Tomds de Aquino de empirismo®, e sdo exemplos

“SCHAEFFER, F. 4 morte da razao (Sao Paulo: Cultura Cristi, 1989) p. 9-10.

“DOOYEWEERD, H. Reformation and Scholasticism in Philosophy Reforma-
tion Publishing Project, 2012. Disponivel em: <https://facebook.com/photo.php?fbi-
d=2160128534065675&set=2.377810868964126&type=3>. Acesso em: 23/05/2019.

“CLARK, G. Aguinas. Disponivel em: <https://gordonhclark.reformed.info/aqui-
nas-by-gordon-h-clark/>. Acesso em: 20/10/2019.

65


https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/
https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/

recentes e claros do que outrora fora criticado por Richard Muller, autores que
analisaram o tomismo e a teologia escoldstica, superficialmente e negativamente,
e esquecendo que nossos pais acreditavam em uma teologia natural e que, mais
importante, isso no nos leva ao empirismo ou separagio entre graga e natureza.
Quanto a teologia natural, Francis Turretin afirma que os socinianos eram
os que negavam a teologia natural, nio os ortodoxos (referindo-se a teologia re-

formada):

Nossa controvérsia aqui é com os socinianos, que negam a existéncia de uma
teologia natural ou conhecimento de Deus, e sustentam que o que pode pa-
recer isso, em parte, fluiu da tradi¢do transmitida desde Adio e, em parte, de
revelagdes feitas em diferentes épocas (Socinio, Praelectiones theologicae 2 [1627],
p. 3-7; Christopher Ostorodt, Unterrichtimg [...] hauptpuncten der Christlichen
Re/igion 3 [1612], p. 23-28). Os ortodoxos, ao contrério, uniformemente ensi-
nam que hd uma teologia natural, em parte inata (derivada do livro da conscién-
cia por meio de no¢des comuns [koinas ennoias]) e em parte adquirida (extraida

do livro das criaturas, discursivamente).*

Joel Beek vai dizer que “entre os puritanos encontramos concordincia geral
sobre a veracidade e, portanto, a utilidade da teologia natural quando devidamen-
te entendida”.** Para os puritanos, afirma Beeke o conhecimento de Deus é em
parte natural e em parte sobrenatural quando ¢ inato e adquirido, graga e natureza
sdo insepardveis e se reforgam mutuamente.

Sobre a acusagio de que Sio Tomds separou natureza e graga, dr Sproul

emite o seguinte parecer:

Talvez nenhum outro pensador catélico tenha sido mais difamado, mal
interpretado e mal compreendido por criticos do que Tomas de Aquino.
E amplamente aceito que o erro mais destacado de Tomds foi separar
natureza e graga. Essa acusagdo é uma bobagem completa; nada poderia

STURRETINI, F. Compéndio de Teologia Apologética (Sio Paulo: Cultura Crista,
2011) p. 45.

“BEEKE,]. R.JONES, M. Teologia puritana: doutrina para a vida (Sio Paulo: Vida
Nova, 2016) p. 36.

66



estar mais longe da verdade. Quem acusa Tomds de separar a natureza e
a graca ndo entendeu o principal de sua filosofia, particularmente com o
respeito a sua monumental defesa da fé crista.

Edward Feser,* tomista da mais alta cepa, observa que segundo Tomds de
Aquino, todo o conceito de razdo auténoma é um construto de iluminagio. Quan-
do Tomids de Aquino oferece suas cinco “provas” da existéncia de Deus, ele apenas
demonstra que o teismo cristdo é racional e coerente. Ao usar esses argumentos,
Tomids de Aquino ndo implica que todas as verdades da fé cristd devam, ou mes-
mo possam ser racionalmente demonstradas. Tomds de Aquino argumenta que a
Trindade, a encarnagio e outras doutrinas sio consideradas apenas pela revelagio,
e ndo pela dedugio 16gica, dessa forma o conhecimento totalmente adequado de
Deus nio pode ser descoberto pela razio.

Nio hd, em parte alguma dos escritos de teélogos escoldsticos que de-
fenderam uma teologia natural, sejam eles reformados ou da Igreja de Roma,
que defendam que hd uma separagdo entre natureza e graca, senio que hd uma
distin¢do na ordem da razio. Alids, esse era um aspecto basilar da crenga pu-
ritana, que a graga ndo estava contra a natureza, ¢ o fato de todos os puritanos
aceitarem a utilidade da teologia natural concomitantemente com tal crenca,
ja mostra derrota da acusagio feita por Schaefter e Dooyeweerd. Para esco-
lasticos reformados, assim como se distingue a natureza divina e humana de
Cristo, mesmo que as duas sejam insepardveis, ou que se faga distingdo entre
as trés pessoas da Trindade, mas sem separa-las, natureza e graga sdo apenas
distintas, mas nio separadas, pois se distin¢do equivalesse a separagio, entdo
serfamos nestorianos e triteistas.

Quanto as criticas de Gordon Clark, também ndo logram éxito. Clark diz

que “Tomas, seguindo Aristételes, sustentava que todo conhecimento surge na

“SPROUL. R.C. Filosofia para iniciantes (Sio Paulo: Vida Nova, 2010) p. 69.

“FESER E. Aguinas: A Beginner’s Guide. London. Oneworld. 2009 apud COOPER,
J. LIOY, D. Tke Use of Classical Greek Philosophy in Early Lutheranism. Conspectus: The
Journal of the South African Theological Seminary, Volume 26. Numero 1. Set 2018, p.
1-26. Disponivel em: <https://journals.co.za/content/journal/10520/EJC-141a1c6512>.
Acesso em: 25/03/2020.

67


https://journals.co.za/content/journal/10520/EJC-141a1c6512

sensagio”.”” E de extrema ignorancia dizer que para Santo Tomas e Aristoteles
todo conhecimento surge na sensagio. Para ele, na verdade, o conhecimento em-
bora se inicie pela sensagdo, nio se deriva totalmente dela, e pode, ademais, ultra-
passi-la, como de fato acontece no conhecimento das realidades suprassensiveis
(como Deus e as substincias separadas).*® O chamado aristotelismo-tomista estd
longe tanto das posi¢oes empiristas e sensualistas (de Locke, Hume e Condillac),
como das racionalistas (de Leibniz, Wolff e Descartes), e defende uma sintese
das exigéncias de um e outro, situando-se assim como uma posi¢do intermédia
onde convém afirmar certa capacidade nativa de universalidade no sujeito, e certa
participa¢do da experiéncia na construgdo do conhecimento, isso estd de acordo
com a defesa de Francis Turretin, que era um grande tomista reformado, e parece
antecipar os erros dos teélogos supracitados. Turretin diz que “os ortodoxos, ao
contririo, uniformemente ensinam que hd uma teologia natural, em parte inata
(derivada do livro da consciéncia por meio de nogdes comuns [koinas ennoias]) e
em parte adquirida (extraida do livro das criaturas, discursivamente)”.*

Alids, o ceticismo em relagdo aos sentidos, defendido por Clark e outros
pressuposicionalistas, também ¢é o argumento favorito dos céticos e dos espiritu-
alistas cartesianos: o erro dos sentidos. Para dissipar a objecdo basta destacarmos
o fato de que para que o argumento seja vélido é forgoso que o erro seja um fato,
isto €, que seja real e percebido como tal; contudo, dizer que € real, é dizer que é
verdade que nos equivocamos. Assim sendo, se ¢ verdade que nos equivocamos
algumas vezes, nio ¢ possivel que nos equivoquemos sempre. Ademais, o erro
s6 pode ser conhecido em relagdo com a verdade, tomamos consciéncia dele por
oposi¢io com juizos verdadeiros e conhecidos como tais. Se estivéssemos, portan-
to, em constante erro, tampouco teriamos a no¢io de erro. Consequentemente, a
possibilidade de um erro universal dos sentidos estd excluida na medida em que

nos damos conta de que nos equivocamos acerca de determinada coisa.

YCLARK, G. Aguinas. Disponivel em: <https://gordonhclark.reformed.info/aqui-
nas-by-gordon-h-clark/>. Acesso em: 20/10/2019

#“Substancias separadas” ¢ o termo filoséfico para Anjos na teologia cristd, nao con-

fundir com o conceito de “substancia separada” usada por Aristételes, que correspondia
aos astros celestes.

YTURRETINI, F. Compéndio de Teologia Apologética (Sio Paulo: Cultura Crist,
2011) p. 45.

68


https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/
https://gordonhclark.reformed.info/aquinas-by-gordon-h-clark/

Certamente, nossos reformadores jamais negaram o poder dos nossos
sentidos. Turretini afirma que “é certo que nenhum conhecimento real nasce
conosco, € que, nesse aspecto, a pessoa se assemelha a uma tibula rasa (zabulae
rasae)”.>® Obviamente ele nio fala das realidades suprassensiveis, mas dos in-
teligiveis. O conhecimento divino, na teologia reformada ortodoxa, é natural e

sobrenatural, parte inato, parte adquirido.

Concluséao

-

Desprezar a escoldstica ¢ desprezar os nossos pais reformadores. E ignorar que
houve uma continuidade na teologia reformada que se utilizou muito da teolo-
gia medieval. E alimentar a ilusio e até mesmo a calinia apologética papista de
que a reforma protestante foi na verdade uma revolug¢ido e nio uma reforma, o
que ndo corresponde aos fatos. E isolar até mesmo os reformadores de seu pro-
prio contexto medieval, pois eram homens de seu tempo. Alguns eram tomistas,
outros escotistas, uns realistas, outros nominalistas, mas todos eram escolsticos
de alguma forma. Algo notado por Richard Muller é o abandono dos termos da
teologia escoldstica,” o que tem sido danoso para a nossa teologia que tem sido
tratada de forma simplista, reducionista e que muitas vezes temos nos alimentado
de artigos de blogueiros (Vide Vincent Cheung) desprezando nossa tradigdo por
uma falsa associagdo com o catolicismo romano, o que tem na verdade nos levado
a heresias bem piores que o papismo, como o ensino de Cheung de que Deus é
autor do pecado. O calvinismo classico é escoldstico, e é salutar se voltar para ele
e procurar a crenga dos nossos pais. Ela é s6lida, ¢ biblica, ¢ tradicional, logo, faz

parte de nossa histéria.

“TURRETINL F,, 2011, p. 45.
*Para o aprendizado de termos técnicos escoldsticos reformados, vejam a obra

TOURINHO, F. O Calvinismo Explicado (Rio de Janeiro: Dort, 2019).

69



Francisco das Chagas
Nascimento Sousa
Tourinho

70

Sobre o autor

Membro da Igreja Presbiteriana em Cidade Operaria,
Sédo Luis-MA, Licenciado em Educacéo Fisica pela
Universidade Estadual do Piaui - UESPI, Pés-Graduado
em Piscopedagogia pela Universidade Catélica Dom
Bosco - UCDB, Bacharel em Teologia pelo Instituto
Biblico das Assembleias de Deus de Imperatriz - IBADI,
Cursando Master of Arts in Reformed Baptist Theology
em Covenant Baptist Theological Seminary/Seminario
Batista Confessional do Brasil. Autor do livro

"O Calvinismo Explicado: providéncia, teontologia

e decretos".



Vocacgao divina para o
ministério pastoral

Bedamloa P. Cubala

Introducao

onsidera-se fundamental proporcionar momentos de reflexdo sobre a sa-

grada vocagdo. E é necessdrio enfatizar que chamar homens e mulheres

para o ministério é uma prerrogativa e iniciativa exclusivamente divina.

Pois ninguém jamais tem a permissio de escolher os obreiros do Reino. Hagin

(p- 8-9)" aconselha “Nao vé s6 porque alguém chamou vocé. Hi um chamado di-

vino para o ministério. Vocé deve determinar se ele estd ou ndo em sua vida. Nao
tente ingressar no ministério sem o chamamento de Deus para assim o fazer”.

Um sébio conselho: nunca assuma o ministério sem vocagdo, nio se pre-

cipite para a obra visto que viria a ser reprovado, quando o Senhor diz “... nio os

enviei...” (Jr 23.32). O ministério da Palavra pode ser comparado com as duas

partes de uma mesma moeda, é um privilégio servir ao Senhor da seara, como

também ¢é uma responsabilidade. Todos os ministros cristdos prestario contas de

tudo que Deus os confiou como mordomos fiéis (1Co 4.1,2).

'O livro em PDF sem o “ano da publicagio da obra”.

71



O ministério tornou-se um prestigio e szatus entre alguns “movimentos evan-
gélicos”, sendo assim, percebe-se que muitas igrejas e mega-igrejas estio sendo
abertas a um nimero cada vez maior de pessoas que se autoproclamaram pastores
(as), missiondrios (as) etc. Porém, reafirmamos que é indispensavel ter chama-
mento de Deus para o ministério, ainda cremos que Deus continua vocacionando
homens e mulheres para sua seara (Mt 9.38). Algumas questdes serdo refletidas
ao longo deste trabalho, a saber: Por que ainda é necessdria a voca¢do ministerial?
Como saber quem ¢ vocacionado? Qual o papel da igreja e do semindrio no reco-
nhecimento do vocacionado? Servir a Deus é ou nio ¢ uma profissio?

Vale ressaltar que a natureza do presente trabalho nio dispde sobre o chama-
do universal de todos os santos; como o “sacerdécio universal dos crentes” (cf. 1Co
12.8-10,28-30; Rm 12.6-8; 1Pd 2), ou outro tipo do chamado.

1. O ministério pastoral: profissao ou vocag¢ao?

O santo ministério pastoral tornou-se um tema de debate na atualidade. Perce-
be-se que para alguns é uma profissio, enquanto que outros acreditam que é uma
vocagio de Deus aos Seus filhos.

Em seu livro “Etica ministerial: Um guia para a formagdo moral de lideres
cristdos”, James E. Carter fez a seguinte pergunta: “A vocag¢ao ministerial: carreira
ou profissio?”. Os principais defensores da fung¢do pastoral como sendo uma pro-
fissdo, foram James Glasse e Glaylod Noyce, eles defendem que o “pastor pertence
a classe profissional” delineando as caracteristicas pelas quais classificam pastor
como tal. Ainda admitem que a “maioria das igrejas protestantes consideram seus
pastores como profissionais” (CARTER, 2010. p. 44-48).

Por outro lado, Peter Jarvis, Soren Kierkegaard, Jacques Ellul, Stanley Haue-
rwas e William Willimon defendem que ser pastor ndo é uma profissio. Kierkegaard
(apud CARTER, 2010, p. 43) afirma que: “a vocagio religiosa tem um ingrediente
‘ndo profissional’. A wocatio (vocagio) do pastor ndo é deste mundo”. Também Ellul
fez contraste entre a vocagio e a profissio, quando considera haver “uma separagio
absoluta entre aquilo que a sociedade exige incessantemente de nés e a vontade
de Deus. Nio ha como inserir o servico a Deus em uma profissio” (ELLUL apud
CARTER, 2010, p. 43). O ministério é uma vocagio divina (At 1.23-26; 13.1-4).

Lemos nas Escrituras sobre o chamado de Jeremias (Jr 1.4-10). Jeremias

foi um exemplo do vocacionado comprometido e fiel ao seu Senhor, tinha senso

72



forte da sua missdo e ndo abria mio dela, obedeceu ao Senhor e enfrentou falsos
profetas, reis, governantes; confrontou seus pecados ou o pecado da nagio; foi
corajoso ao anunciar a destrui¢do da cidade de Juda e a restauragio da mesma
(cf.Jr 2; 4;10; 13; 25 € 29).

Apesar de muito sofrimento e perseguicdo (Jr 16 e 26), Jeremias conti-
nuou fiel a Deus e ao seu chamado, cumprindo com integridade a missio a ele
incumbida.

Perguntamos que tipo de profissional Jeremias seria? Em nome da profissio
sofreria tudo aquilo ou continuaria fiel a0 Senhor? Sé o vocacionado tem essa
perseveran¢a. Sem sombra de ddvida, o ministério de Jeremias sobreviveu porque
foi Deus quem lhe chamou.

Outro exemplo que merece nossa atengio é o do apéstolo Paulo (At 9.15,16);
sofreu (2Co 11.23-33) sem reclamar; continuou disposto a seguir em frente para
cumprir a missio (At 20.22-24) e demonstrou fidelidade ao chamado.

Olhando para os exemplos supracitados, o vocacionado deve ser fiel ao cum-
primento da missdo incumbida a ele e ter um fortissimo compromisso com Deus
que o chamou para o ministério. Visto que o mundo pressiona os pastores com
seus conceitos relativistas, até para adaptarem a pregacio da Palavra com o pro-
posito de satisfazer a vontade de alguma pessoa ou um grupo, o que Deus espera
de vocé ¢ a fidelidade. Ser mordomo fiel na pregacio da Palavra. Falar do amor de
Deus, assim como da sua justi¢a. O ministério pastoral ndo é profissio.

Piper afirma:

Nos, pastores, estamos sendo massacrados pela profissionalizagdo do ministério
pastoral. A mentalidade do profissional nio é a mentalidade do profeta. Nio ¢
a mentalidade do escravo de Cristo. O profissionalismo ndo tem nada que ver
com a esséncia e o cerne do ministério cristio. Quanto mais profissionais de-
sejamos ser, mais morte espiritual deixaremos em nosso rastro. Pois ndo existe
a versio profissional do “tornar-se como crian¢a” (Mt 18.3); nio existe com-

passividade profissional (Ef 4.32); nio existem anseios profissionais por Deus

(S142.1), (PIPER, 2009, p. 15).2

*Discutiu esse assunto em seu livro intitulado: “Irmdos, nds nio somos profissionais:

Um apelo aos pastores para ter um ministério radical’.

73



Piper destaca o cerne do ministério pastoral, isto ¢, ser “servo de Cristo”,
« . » « . . ”»
tornar-se como crian¢a” e podemos acrescentar, “tomar a cruz e seguir a Cristo
(Mt 16.24; Lc 9.23). Como vocacionados de Deus para servir na grande seara,
os pastores, educadores cristios e missiondrios sdo separados para serem servos
como o préprio Senhor Jesus, “Pois o préprio Filho do Homem nio veio para ser

servido, mas para servir e dar a sua vida em resgate de muitos” (Mc 10.45).

2. Como reconhecer um chamado de Deus?

Cremos que a vocagio ¢ interna e externa. Algumas defini¢ées ajudario na com-
preensio desses dois aspectos da vocagio divina para o ministério. Segundo Lut-
zer (2000, p. 14): “o chamado de Deus é uma convicgdo interior, dada pelo Espi-
rito Santo e confirmada pela Palavra de Deus e pelo corpo de Cristo”.

Para Ferreira,®

O chamado ¢ uma obra interna de Deus, que chama os servos da Palavra. E
embora seja interno, o chamado para o ministério inevitavelmente vird acompa-
nhado por um testemunho externo. Ou seja, aqueles chamados para a pregagio
da Palavra demonstrardo dons e aptidées para o exercicio do ministério. Eles sio
equipados pelo Espirito para pastorear, evangelizar, pregar e ensinar - e frutos

visiveis serdo evidenciados por conta desse chamado interno.

De acordo com Ferreira, a vocagio interior deve ser acompanhada com a
confirmagio exterior, ou seja, evidéncias dos dons espirituais para pastorear, ensi-
nar, etc. A convicgdo do chamado interno e confirmagio externa (pela igreja, pelos

dons demonstrados) é um aspecto indispensével na vida do pastor.

2.1.Vocacgao interna

Vocagio interna é a grande convicgdo que emana no préprio coragio da pes-
soa. David Fisher, ap6s muitos anos de ministério em quase cinco congregacdes
diferentes, diz: “vocagdo interior, a convicgdo inescapdvel de que fui separado

por Deus para pastorear o seu povo, permanece” (FISHER, 1999, p. 84). E essa

*Disponivel em: https://teologiabrasileira.com.br/desafios-do-ministerio-pastoral/.
Acesso em: 16/12/2015.

74


https://teologiabrasileira.com.br/desafios-do-ministerio-pastoral/

convicgio que faz o ministro cristdo permanecer firme mesmo em meio as lutas e
crises ministeriais. Ndo existe nenhum ministério bem-sucedido da Palavra sem
essa firmeza no chamado divino.

Nos momentos das afli¢oes, crises, lutas, o que segura o pastor a persistir é a
certeza de que foi chamado por Deus para aquela obra. O Apéstolo Paulo tinha
plena certeza de que foi Deus quem o chamou e defendeu veementemente a sua
vocag¢do como sendo divina e ndo humana. Paulo foi um instrumento escolhi-
do por Deus (At 9.15,16); ele foi constituido servo de Cristo e testemunha do
evangelho do reino aos gentios (At 26.16, 17; 20.24; 2Tm 2.20,21; 1Co 11.1; Gl
2.20). Além de tudo, a vocagido vem exclusivamente da iniciativa divina, ou seja,
o proprio Deus é quem chama (At 1.23-26; 13.1-4; Gl 1.1); Para MacArthur
(1998, p. 85):

O ministério pastoral é um chamado divino e inigualdvel, concedido a homens
eleitos por Deus para serem ministros de Sua Palavra e servos de Sua igreja. Os
homens chamados para este trabalho sentem-se indignos (1Tm 1.12-17) e des-
qualificados (2Co 3.4-6) para tarefa tio preciosa. Mas, aos separados para o mi-
nistério, aplica-se o clamor do apéstolo Paulo “Temos, porém, esse tesouro em va-

sos de barro, para que o poder extraordindrio seja de Deus e ndo nosso” (2Co 4.7).

Na observa¢do de MacArthur, percebe-se a seriedade e a responsabilidade
dada por Deus ao ministério da Palavra. Ou seja, o resultado final é a Gléria de
Deus (Rm 11.36). Ainda Spurgeon (p. 9)*diz que “é-lhe imperativo que nio entre
no ministério enquanto nio fizer profunda sondagem e prova de si préprio quan-
to a este ponto. Ser pastor sem vocagdo ¢ como ser membro professo e batizado
sem conversiao’.

A vocagio divina sempre vem acompanhada por um drduo desejo de fazer
a obra, tal desejo deve permanecer na vida do obreiro (Jr 20.9; Am 3.8; At 4.20;
5.29; 1Co 9.16; cf. At 9.1-16; 26.16-18). Com base nessas passagens pode-se
afirmar que haverd algo dentro do obreiro que o impelird para a obra. Portanto,
mesmo que a pessoa tenha uma convicg¢io clara do seu chamado interior, ¢ im-

prescindivel receber confirmagio externa.

*O livro “chamado para o ministério” em PDF sem o “ano da publicagio da obra”.

75



2.2.Vocacgao externa

Esse segundo aspecto da vocagio é tio importante quanto o primeiro, pois além
da convicgio interna do vocacionado, a comunidade ou a igreja, seus lideres de-
vem testemunhar da vida e dons espirituais e ministeriais (pregar, evangelizar,
pastorear, etc.) demonstrado pelo vocacionado.

Conforme Calvino (1985, p. 75): “Cipriano sentenciou bem, quando afirmou
provir de divina autoridade que o sacerdote seja escolhido, presente o povo, sob os
olhos de todos e seja comprovado digno e idéneo pelo testemunho e critério pui-
blico”. Como exemplo disso temos os casos dos sacerdotes levitas (Lv 8.4-6; Nm
20.26,27), a escolha de Matias (At 1.15; 21-26) e dos sete didconos (At 6.2-7).

Ainda ele assegura que essa pratica biblica de aprovagio puiblica “¢ o legiti-
mo chamado de um ministro” (CALVINO, 1985, p. 76); mesmo assim, os minis-
tros da Palavra nio recebem a sua autoridade de homem, mas de Deus. Conforme
Berkhof (1990, p. 603), a escolha do povo: “é apenas uma confirmagio externa
da vocagio interna feita pelo Senhor”, também a autoridade do pastor nao vem
da igreja, mas sim do préprio Deus e o ministro é responsével perante o Senhor
(Mt 16.19; At 20.28; 1Co 12.28; Ef 4.11, 12; Hb 13.17).

Segundo Lutzer (2000, p. 15), a igreja como o agente confirmador deve le-
vantar algumas questdes em relagio ao candidato, tais como: “E maduro? Tem
dons necessérios (ministeriais)? E firme na Palavra e na doutrina? Ou se desqua-
lificou com transigéncias morais ou desvios doutrinarios? Cardter ndo ¢ o tnico
elemento necessirio, mas ¢ ingrediente fundamental e indispensédvel”. Gordon
Blaikie reconheceu que o chamado divino ¢ indispensavel e ofereceu seis critérios
para avalid-lo: “certeza da salvagio, desejo de servir, de viver uma vida que con-
tribua para o servigo, capacidade intelectual, aptiddo fisica e elementos sociais”
(BLAIKIE apud MACATHUR, 1998, p.127).

Por outro lado, Wesley avaliava os candidatos ao ministério em forma de
interrogatério, fazia virias perguntas aos candidatos e estes deviam evidenciar
certeza da salvagio, convicgdo do chamado e fruto do trabalho (exercicio dos

dons ministeriais):

1) Serd que vocé conhece a Deus como um Deus perdoador? Serd que vocé tem
amor de Deus habitando em si mesmo? Serd que vocé deseja ver Deus e nada

mais em sua vida? Serd que vocé € santo em toda a sua conversagio? 2) Serd que

76



vocé possui os dons para o trabalho e compreende claramente o que ¢ o trabalho
ministerial; serd que sabe julgar (discernir) as coisas de Deus? Serd que vocé tem
concepgio clara da salvagio pela fé e claramente pode discernir como ensinar
isso aos homens? 3) Serd que vocé tém frutos (convertidos)? Hd verdadeira-

mente alguém que foi convencido do pecado e convertido a Deus através de sua

pregagio? (WESLEY apud DUARTE, 2011, p. 107).

A reflexdo dessas perguntas bdsicas sobre o ministério dd ao candidato a
oportunidade de reavaliar a sua decisdo e se posicionar melhor para nio ser le-
vado por um impulso momentineo e venha a arrepender-se mais tarde. Embora
o avaliador, que pode ser tanto o semindrio quanto o pastor da igreja local, possa
admitir que existam algumas exce¢des em que o vocacionado ndo preencha todos
esses requisitos, ele sabe que Deus o tem chamado, e isso torna evidente com o
tempo quando a pessoa ¢ usada maravilhosamente e ¢ um ministro fiel da Palavra.
Porém, o cariter deve ser o centro de qualquer avaliago.

Ainda ¢é crucial refletir na seguinte frase: “Se Deus nio o chamou para o
ministério de tempo integral, ndo tente fazé-lo; vocé se sentiria como um peixe
fora d’dgua. Saber que vocé é divinamente chamado encerra definitivamente a
questdo. Nio haverd nenhuma confusio quanto ao assunto” (HAGIN, p. 11).° No
entanto, o inico motivo pelo qual um obreiro deve permanecer no ministério é o
chamado divino e isso deve ser enfatizado constantemente nos institutos biblicos,
semindrios, faculdades teol6gicas. Entre outros, para que fique claro para todos os
obreiros cristdos. Duarte afirma que Lutero foi o primeiro reformador a defender

o conceito especifico da vocagdo nas seguintes palavras:

A vocagio nio deve ser assumida levianamente, pois nio ¢ o suficiente que uma
pessoa tenha conhecimento. Ela precisa estar certa de haver sido devidamente
vocacionada. Aqueles que exercem o ministério sem a devida vocagio almejam

bom propésito, mas Deus ndo abengoa os seus labores. Eles podem ser bons

pregadores, mas nio edificam (LUTERO 4pud DUARTE, 2011, p. 101).

Para o reformador Lutero nio existe nenhuma possibilidade de uma pessoa

seguir para o ministério da Palavra sem o reconhecimento interno e externo da

>0 livro em PDF sem o “ano da publicagio da obra”.

77



sua vocagdo. Entdo, fica determinado que a prerrogativa primordial para uma
pessoa entrar no ministério pastoral é a vocagio divina confirmada e os dons espi-
rituais e ministeriais evidenciados. A mesma seriedade também foi demonstrada

por Calvino quando escreveu:

Para que nio se introduzissem temerariamente homens inquietos e turbulentos
a ensinar ou a governar, o que de outra sorte haveria de acontecer, tomou-se pre-
caugio expressamente a que alguém nio assuma para si oficio publico na igreja
sem a devida vocagdo. Portanto, para que alguém seja considerado verdadei-
ro ministro da igreja, primeiro importa que tenha sido devidamente chamado

(Hb 5.4); entio, que responda ao chamado, isto é, empreenda e desempenhe as

fungdes a si conferidas (CALVINO, 1985, p. 72).

Também Calvino admite que existam duas partes da vocagio: a externa e o
chamado secreto (interno). Oden também viu a necessidade da correspondéncia
entre o chamado interno e externo, pois nio existe ninguém que possa cumprir
tdo dificil papel de pastor corretamente se nio for vocacionado e comissionado
por Deus e pela igreja; também deve existir relagao nitida entre o chamado inter-
no e externo e ser estabelecido desde o principio com muita clareza para a igreja
como para o candidato (ODEN apud MACATHUR, 1998).

Na verdade, a relagio entre esses dois aspectos (interno e externo) do cha-
mado ¢é fundamental; acima de tudo, ¢ o que sustenta o obreiro; o que o motiva a
continuar firme no ministério. Ele deve estar seguro que o obreiro estd obedecen-
do ao chamado e a vontade divina para sua vida.

A certeza de que ele ¢ um homem limitado, mas comissionado por um Deus
ilimitado para realizar obra ilimitada que somente o poder de Deus pode manter.
Criswell (apud MACATHUR, 1998) reconhece essa confian¢a quando ressalta
que, se o obreiro tem convic¢ao firme da sua vocagio para o ministério da Palavra

e se essa persuasio for inabaldvel, os outros fatores da vida estardo em ordem.

Conclusao

Primeiro, o ministério pastoral nio é uma profissio, mas sim uma vocagio Divi-
na. A origem da vocagio vem de Deus. Cabe aos homens obedecer e atender ao
chamado e serem, portanto, servos e mordomos fiéis do Senhor.

Em segundo e dltimo lugar, todo cristdo que almeja o pastorado (ser pastor,

educador cristdo ou missiondrio) precisa avaliar a si mesmo a fim de certificar se

78



realmente Deus o chamou para ministério da Palavra para nio incorrer no gra-
vissimo erro de assumir o pulpito, sem o chamamento divino.
Portanto, oramos a Deus o dono da grande seara que chame mais ho-

mens e mulheres fiéis e comissione-os para o exercicio do ministério da Palavra

(Mt9.37, 38).

Bibliografia

BIBLIA. Software the Word.

BIBLIA. Portugués. Biblia Sagrada Almeida do século 21, em cd-rom. Sao Paulo:
Vida Nova, 2017.

BIBLIA. Portugués. Biblia de Estudo Nova Versao Internacional (NVI). Sao Paulo:
Editora vida, 2003.

BIBLIA. Portugués. Biblia de Estudo Palavras-Chave Hebraico e Grego. R]: CPAD,
2012.

BERKHOF, Louis. Teologia Sistemdtica. Traduzido por Odayr Olivetti. Campi-
nas: Luz Para o Caminho, 1990.

CARTER, James E. Etica ministerial: um guia para formagio moral de lideres cris-
taos. Tradugdo de Susana Klassen. Sdo Paulo: Vida Nova, 2010.

CALVINO, Jodo. As institutas da religido cristd. 4 volumes. Sdo Paulo: Casa Edi-
tora Presbiteriana, 1985.

DUARTE, Jedeias de Almeida. A Vocacio Para o Servico ou o Servico dos voca-
cionados? Fides Reformata XVI, N°2 (2011). <www.mackenzie.br fileadmin
Mantenedora CPAJ Fides Reformata 16 16artigo4>.

FERREIRA, Franklin. O chamado para o ministério da Palavra. Disponivel em:
<http://www.teologiabrasileira.com.br/teologiadet.asp?codigo=238>. Acesso
em: 16/12/2015.

FISHER, David. O Pastor do século 21: Uma reflexio biblica sobre os desafios do mi-
nistério pastoral no proximo milénio. Trad. Yolanda Mirsda Krievin. Sdo Paulo:
Editora Vida, 1999.

HAGIN, Kenneth E. Os Dons do Ministério. Tradugio Rogério Lima Clavello;
Maria de Lourdes Magalhdes d’Almeida. Rio de Janeiro: Graga Editorial.
LUTZER, Erwin. De pastor para pastor: respostas concretas para os problemas e de-

safios do ministério. Tradugio de José Ribeiro. Sdo Paulo: Editora Vida, 2000.

MACARTUR, Jr. John (et. al.). Teologia Pastoral. Redescobrindo o Ministério

Pastoral. Rio de Janeiro: Casa Publicadora das Assembléias de Deus, 1998.

79


http://www.mackenzie.br_fileadmin_Mantenedora_CPAJ_Fides_Reformata_16_16artigo4
http://www.mackenzie.br_fileadmin_Mantenedora_CPAJ_Fides_Reformata_16_16artigo4
http://www.teologiabrasileira.com.br/teologiadet.asp?codigo=238

PIPER, John. Irmdos, nds nao somos profissionais: Um apelo aos pastores para ter um
ministério radical. Sio Paulo: Shedd Publicacées, 2009.

SPURGEON, Charles Haddon. O chamado para o ministério. Digitalizagio:
Levita Digital. Langamento Digital: <www.ebooksgospel.com.br>.

Sobre o autor

E natural de Bissau, Guiné-Bissau/Africa Ocidental.
Mestre em Teologia Biblica com especializacdo em
Aconselhamento Cristdo e graduado em Teologia pelo
Semindrio Teoldgico Cristao Evangélico do Brasil
(SETECEB) e pela Faculdade Teolégica Sul Americana

Bedamloa P. Cubala

(Londrina-PR). Pés-graduado em Docéncia do Ensino
Superior pela Faculdade Catélica de Andpolis. Técnico
em Enfermagem pela Escola de Enfermagem “Florence
Nightingale”, Anadpolis. Fundador e Coordenador do
Projeto Esperanca (PROES, desde 2010). Atualmente

é Ministro da Igreja Evangélica da Guiné-Bissau e
professor residente do Instituto Biblico da Igreja
Evangélica da Guiné-Bissau em Ntchumbé,

Regiado de Bafata.

80



Lancamentos

Quando Jesus confronta o mundo

Exposicao de Mateus 8-10 D A CARSON

D. A. Carson | 16x23 cm | 144 p.

Nesta brilhante exposi¢cao de Mateus 8-10, Carson destaca QUANDO UESUS
o surpreendente valor dos acontecimentos no ministério de
Jesus, que provocam uma reviravolta nos valores do

mundo, substituindo-os pelos do reino de Deus. O MUNDO

O Evangelho de Mateus enfrenta questdes que sdo Emgsgucsﬂgjg
notavelmente importantes para o mundo de hoje. O ensino

do Senhor, registrado nesses trés capitulos, é explicado
com fidelidade e minucia. Ao lancar mdo de ilustracdes da
midia e da politica, o autor contrasta a situacao atual do
nosso mundo a partir de uma abordagem dinamica e
erudita das Escrituras.

Por gue a justica social ndo é a justica biblica
Um apelo urgente aos cristdos em tempos de crise social

Scott David Allen [ 14x21cm | 272 p.

Inimeros lideres evangélicos confundem a ideologia da justica
social com a justica biblica. E verdade que justica é uma ideia
profundamente biblica, mas essa nova ideologia esta longe de
ser biblica.

Ao comparar essa cosmovisao falsificada com a cosmovisao

biblica, Scott Allen desfaz os principais equivocos, mostrando
assim qudo significativa é a diferenca entre elas. Cristdos ndo
apenas tém o dever de denunciar uma cosmovisdo falsa, mas

NAO E
JUSTI
BiBLI

Um apelo urgente aos também de oferecer uma alternativa melhor: a incomparavel
Ccristdos em tempos o~ ” .

el cosmovisao biblica, que concebe a cultura como marcada por
justica genuina, misericérdia, perddo, harmonia social e

dignidade humana.

i

Didconos - Série 9Marcas
Como eles servem e fortalecem a igreja D | A’ c 0 N 0 s

Matt Smethurst | 14x21cm | 192 p.

Neste livro, Matt Smethurst argumenta que os didconos b
sdo servos exemplares, chamados a atender a BoRDE L
necessidades tangiveis, a organizar e mobilizar atos de

Servico, a preservar a unidade do rebanho e a apoiar o
ministério dos presbiteros. Ao desfazer inUmeros
equivocos, Smethurst oferece orientagdes praticas para
a implantacdo da diaconia a fim de que a obra de Deus

floresca a partir da igreja local.

MATT SMETHURST




Esperanca em tempos de medo T I M 0 T H Y

A ressurreicdo e o significado da Pascoa K E
Timothy Keller | 14x21cm | 304 p.

Esta obra analisa o sentido transformador da ressurreicao
de Jesus. A Pascoa lembra ao mundo que Jesus ressuscitou
fisicamente dos mortos e que podemos nascer de novo e
ressuscitar espiritualmente. Isso porque a ressurreicdo de
Cristo traz agora, para a nossa vida, o poder futuro de Deus

ESPERANGA

gue um dia havera de curar e renovar o mundo inteiro. A E M TE M P U S
esperanca do cristdo € real e inabaldvel. Ndo se trata de

uma expectativa ingénua e utdpica do paraiso hoje, mas de

uma esperanca para a vida e a sociedade da qual podemaos D E M E D 0

participar na plenitude do paraiso por vir. A RESSURREIGAGE oTeTe

A PASCOA

Culto publico - Série 9Marcas
A igreja reunida como povo de Deus

Matt Merker | 14x21cm | 192 p.

Neste livro, Matt Merker nos mostra que o culto publico

i!ﬁ:fnl: ~consiste na reunido do povo de Deus pela sua graca, para sua
cOMO POVO gldria, pelo bem da igreja, perante um mundo que a observa.
pEReE O autor apresenta inimeras orientacées biblicas e praticas
para fazer da adoragdo o que ela de fato é: o prenuncio do

culto eterno a Deus por seu povo na nova criagao.

MATT MERKER

Apresentagao de Ligon Duncan

Homens e mulheres na igreja Kevin DEYoung

Uma introducdo breve, pratica e biblica
Kevin DeYoung | 14x21 cm | 192 p.

Criados um para o outro e distintos um do outro, homem ¢ omens e
mulher ndo sao intercambiaveis, ambos foram projetados

para funcionar de acordo com a conformidade divina. Esse mulheres

projeto é em ultima analise um retrato vivo de algo maiotr:

o o
a unigo diferente mas complementar de Cristo e sua igreja. na Igreja

Nesta obra, Kevin DeYoung esclarece os textos biblicos
que revelam essa complementaridade divinamente tima "”"O@U@O
desenhada e aplica esses textos mostrando que Deus nos breve, prdtica
fez para louvar, servir e obedecer a ele — tanto na vida abikle,
guanto no ministério — como homens e mulheres.

[ ]
VIDANOVA




