
16

O aborto e a desumanização da vida

Felipe Lydia

Introdução

O termo “aborto” tem origem no latim abortus, derivado de ab-orior,  
o oposto do verbo orior, que significa nascer (FERNANDES, 2018,  
p. 57). Do ponto de vista da medicina, o aborto representa a expulsão do 

feto durante a gravidez de forma natural ou provocada. O juiz de direito e mestre 
e doutor em filosofia e história da educação, André Gonçalves Fernandes (2018, 
p. 57) explica que “o direito considera aborto a morte do feto dentro do útero 
ou sua expulsão prematuramente provocada para que faleça, em qualquer fase 
da gestação.” Os cristãos se opuseram a esta prática desde o início da igreja. Na 
obra History of European morals [História das morais européias], W.E.H. Lecky 
observa que o aborto era uma prática pela qual poucos povos antigos manifesta-
vam um sentimento de profunda reprovação, mas destaca que “a linguagem dos 
cristãos, desde o princípio, foi diferente. Com uma firmeza inabalável e grande 
veemência, os cristãos denunciaram a prática, não simplesmente como desumana, 
mas como um assassínio consumado” (LECKY, apud MEILAENDER, 2009, 
p.43-4). Obras do século 2 de autoria de cristãos próximos aos apóstolos, como 
o Didache e a Epístola de Barnabé, “rejeitam qualquer aborto, seja terapêutico, 
providencial, criminoso ou genético, como sendo um assassinato. Os concílios das 



17

igrejas de Elvira (306 d.C.) e Ancyra (314 d.C.) condenam o aborto como praxe 
pagã” (REIFLER, 1992, p. 133).

A Igreja Romana historicamente se posicionou contra o aborto. O Cate-
cismo da Igreja Católica, na seção sobre o quinto dos Dez Mandamentos (“Não 
matarás” — número 2270), afirma que “a vida humana deve ser respeitada e pro-
tegida, de modo absoluto, a partir do momento da concepção. Desde o primeiro 
momento da sua existência, devem ser reconhecidos a todo o ser humano os di-
reitos da pessoa, entre os quais o direito inviolável de todo o ser inocente à vida.” 
Madre Teresa de Calcutá, por exemplo, não “apenas lutou pelo cuidado para com 
os pobres, mas também – para aflição de alguns de seus apoiadores – pelo cuidado 
para com os não nascidos.” (FRAME, 2013, p. 788, n.19). Hans Reifler (1992, p. 
130) destaca que a freira conhecida por seu trabalho humanitário desenvolvido 
na Índia, que legou a ela o Nobel da Paz em 1979, considerava o aborto a maior 
praga da atualidade, pior que a lepra, a tuberculose ou o câncer.

O protestantismo tradicionalmente tem se posicionado de forma contrária ao 
aborto. O reformador João Calvino, em seu comentário sobre Êxodo 21.22-25, de-
fendeu a humanidade do feto apegado ao ventre da mãe, denunciando como um 
crime monstruoso roubar-lhe a vida antes que ele possa usufruí-la. E afirmou: “se 
nos parece mais horrível matar um homem em sua própria casa do que no campo, 
porque a casa de um homem é o lugar de refúgio mais seguro, deve parecer-nos 
maior atrocidade destruir um feto no ventre, antes que ele seja dado à luz.” O már-
tir Dietrich Bonhoeffer defendeu que “o extermínio do fruto no ventre materno é 
atentado ao direito de vida conferido por Deus à vida em formação.” 1 Em sua escla-
recedora obra Contra o aborto, o filósofo Francisco Razzo (2017, p. 23), afirma que 
“assim como a morte inspira a reflexão dos filósofos, o início da vida também inspira 
grandes perguntas [...] Opiniões referentes a esses dois momentos decisivos mudam 
o modo como conduzimos a vida aqui e agora”. John Stott alerta:

Os debates sobre aborto e eutanásia são complexos. Incluem aspectos médicos, 
legais, teológicos, éticos, sociais e pessoais. São temas bastante emocionais, pois 
tocam nos mistérios da sexualidade e da reprodução humana, da vida e da morte. 

1Citações extraídas do artigo de Franklin Ferreira em <https://coalizaopeloevange-
lho.org/article/a-celebracao-da-morte-na-argentina/>. Acesso em: 25 jul. 2022.



18

Ambos costumam envolver dilemas intensamente dolorosos. Mas os cristãos 
não podem esquivar-se da tomada de decisões pessoal ou da discussão política 
sobre temas simplesmente por causa de sua complexidade. O que está em jogo 
nos debates sobre aborto e eutanásia é nada menos do que a nossa doutrina 
cristã sobre Deus e a humanidade [...] Para o cristão, dar e tirar a vida são prer-
rogativas divinas.

Além da complexidade do tema, como mencionado acima, algumas estatís-
ticas estarrecedoras revelam a gravidade da situação vivenciada nas últimas déca-
das. Nos Estados Unidos o número de abortos legais em 1969 era inferior a 20 
mil, mas em 1975, dois anos após o julgamento do emblemático caso Roe vs Wade 
naquele país, quando a Suprema Corte julgou legítimo que a mulher tivesse poder 
de decisão sobre a gravidez, esse número chegou a 1 milhão, atingindo a marca de 
quase 1 milhão e meio em 1980. Na Inglaterra e no País de Gales o número de 
abortos legais realizados por ano nos hospitais públicos cresceu de pouco mais de 
6 mil em 1966 para 167 mil em 1973, em um intervalo de menos de uma década. 
Estima-se que “o número total de abortos legais e ilegais no mundo inteiro, em 
1968, foi de 30 a 35 milhões. Hoje, a estimativa é que 55 milhões de abortos ocor-
ram a cada ano, o que significa mais de um aborto por segundo” (STOTT, 2019, 
p. 463). Esta dramática realidade não se restringe ao Ocidente: David Platt (2016, 
p. 89) revela que na China, onde vigora a política do filho único, muitos pais con-
sideram mais vantajoso ter um filho homem, o que resulta em muitos abortos de 
meninas. Platt mostra também que na Índia ocorre situação semelhante: como 
é mais caro ter uma filha mulher, por conta do dote a ser pago no futuro, muitas 
famílias optam por não levar a gravidez de uma bebê menina até o fim.

 John Stott apresenta um resumo da ênfase dada pelos grupos favoráveis e 
pelos contrários à prática abortiva: “aqueles a favor de um aborto liberal destacam 
os direitos da mãe, especialmente o seu direito de escolha; aqueles que se opõem 
ao aborto destacam os direitos do filho nascituro, especialmente o seu direito de 
viver.” (STOTT, 2019, p. 464). O teólogo John Frame (2013, p. 695) alerta sobre 
a retórica de grupos que se colocam como porta-vozes feministas, mas que “não 
querem que as mulheres com ‘gravidez problemática’ conheçam todos os fatos re-
levantes. Eles não querem que essas mulheres saibam que o feto delas é um bebê, 
que há perigos no aborto, ou que há alternativas.” Serão abordados a seguir os três 
aspectos destacados por Frame: a humanidade do embrião, os riscos do aborto e 



19

as alternativas à prática abortiva, temas de extrema relevância que são frequen-
temente omitidos do debate público. Por fim, situações especiais como gravidez 
resultante de estupro ou incesto, fetos com anomalias genéticas e gestação com 
risco à vida da mãe serão discutidas.

1. Três verdades essenciais omitidas do debate público

a. A crueldade do aborto: a humanidade do embrião

As autoras K. Hindell e Madeleine Simms, favoráveis ao aborto, afirmaram que 
“médica e legalmente, embrião e feto são meramente parte do corpo da mãe e 
ainda não são humanos” (apud STOTT, 2019, p. 466). O que aconteceu para 
que este tipo de conceito, inimaginável algum tempo atrás, surgisse e até mes-
mo alcançasse proeminência no debate público contemporâneo? O juiz André 
G. Fernandes (2018, p. 39) descreve a mudança histórica do conceito de pessoa, 
mostrando como ao longo do tempo a filosofia se apossou do conceito teológico 
com o intuito de racionalizar a realidade humana, fazendo menção ao pensamen-
to de autores de diferentes períodos históricos como Descartes, Leibniz, Locke e 
Hume. Fernandes (2018, p. 40) assevera que “a atual crise do conceito de pessoa 
agravou-se em algumas correntes anti-personalistas [...] como as tendências anti-
-humanísticas das doutrinas de Marx e Nietzsche, as teorias do estruturalismo de 
Foucault e Deleuze, e o behaviorismo de Skinner e Watson”. Ele descreve outros 
movimentos filosóficos que tiveram diferentes abordagens sobre o conceito de 
pessoa, e conclui que “o fenômeno do obscurecimento do conceito de pessoa hu-
mana [...] é o resultado de uma crise teórica que se reflete, em certa dose, na ‘crise 
do sujeito’ e na ‘crise da razão’, ambos predicativos da filosofia contemporânea” 
(FERNANDES, 2018, p. 40).

André G. Fernandes identifica duas grandes tendências na busca por respos-
tas à pergunta fundamental: “o que é uma pessoa?”

a) Reducionista ou separatista: propõe uma distinção entre o conceito de 
pessoa e o de ser humano, fundamentando teorias que sustentam que o ser hu-
mano se torna uma pessoa sob determinadas condições – o embrião humano, 
segundo tal corrente, não seria uma pessoa desde a fecundação, mas tornar-se-ia 
em algum momento posterior, o que significa afirmar a existência de seres hu-
manos que ainda não seriam pessoas. Segundo a teoria reducionista, um primeiro  



20

momento do advento da pessoa seria a nidação, o processo de implantação do 
óvulo fecundado no útero, seguido da formação do sistema nervoso central (se-
gundo momento), para, no terceiro momento, se dar a formação do córtex ce-
rebral, condição mínima para a existência da racionalidade. A pessoa passaria a 
existir no momento em adquire sua autoconsciência, a capacidade racional de 
entender e de comportar-se segundo esse entendimento. Fernandes (2018, p. 47) 
adverte que esta teoria separatista erra ao “atribuir a presença de uma função (a 
racional) à uma hipótese abstrata; algo impossível, pois a função não pode ser se-
parada do sujeito ontológico [...] No rigor dos princípios, uma pessoa em estado 
de embriaguez não seria pessoa até que a ressaca sumisse”.

b) Unitiva: afirma uma “identidade intrínseca (em princípio e de fato) entre 
pessoa e ser humano, correspondendo à ortodoxia da tradição especulativa oci-
dental.” (FERNANDES, 2018, p. 42), em consonância com as visões cristãs tra-
dicionais. A teoria unitiva sustenta que “o ser humano ‘é’ uma pessoa em virtude 
de sua natureza racional, e não que se ‘torna’ uma pessoa em razão do exercício 
específico de algumas funções. O ser pessoal pertence à dimensão ontológica e 
o ser humano não é mais ou menos uma pessoa: é uma pessoa ou não é” (FER-
NANDES, 2018, p. 52).

A aplicação das teorias reducionistas tem influenciado decisões políticas e ju-
rídicas com efeitos práticos em diversas sociedades. Os defensores do aborto se em-
penham para excluir a propriedade pessoal dos embriões, reforçando suas premissas 
ad nauseam a fim de fazer com que suas ideias soem verdadeiras e sejam aceitas 
como tais. Francisco Razzo (2017, p. 109) argumenta que a discussão sobre as prá-
ticas abortivas “precisa antes de tudo ser pensada a partir desse panorama retórico 
e político, e o que se promove como ‘debate’ não passa de propaganda em defesa 
do aborto.” Ele alerta que “como o aborto é tematizado só a partir do domínio da 
mulher sobre o próprio corpo, qualquer discussão filosófica acerca da humanidade 
do embrião precisa ser rechaçada, ridicularizada e combatida” (RAZZO, 2017, p. 
110). John Frame (2013, p. 694) atesta que “o argumento atual não é que as crianças 
não nascidas não são pessoas completas. O argumento atualmente dominante é que 
restringir o aborto significa oprimir as mulheres ao limitar suas escolhas”.

William Lane Craig (2010, p. 126) refuta as teorias reducionistas e afirma 
que desde a concepção é estabelecido o genótipo de uma pessoa. Ele contras-
ta o embrião humano completo com o esperma e com o óvulo não fecundado,  



21

mostrando que estes últimos, se deixados isolados, não se desenvolverão. O em-
brião, por sua vez, forma uma pessoa singular com todos os traços do indivíduo 
tais como estrutura corporal, olhos e cabelo, características faciais, e assim por 
diante, sendo tais características determinadas na fecundação, aguardando apenas 
para serem reveladas depois. Desta forma, temos um ser humano geneticamen-
te completo e singular desde o momento da concepção. “Qualquer tentativa de 
traçar uma linha e declarar um ser como ‘não humano antes desse ponto, mas 
humano depois de tal ponto’ é totalmente arbitrária e sem fundamento biológi-
co” (CRAIG, 2010, p. 126-7). Francisco Razzo (2017, p. 54) defende que “assim 
como uma criança não é menos humana por ser criança, um embrião não é menos 
pessoa por ser um embrião.” Lane Craig reforça sua posição ao descrever em de-
talhes as fases inicias da gestação:

O óvulo humano fertilizado é praticamente uma explosão de vida. Dezoito dias 
após a concepção, o coração começa a ser formar, e três dias depois já começa a 
bater. Nessa fase da gravidez, a maioria das mulheres ainda nem sabe que está 
grávida. E a grande maioria dos abortos acontece depois desse estágio. Isso sig-
nifica que virtualmente todo aborto interrompe o batimento de um coração - de 
um coração humano! Além disso, depois de 30 dias o bebê já tem um cérebro 
e com 40 dias ondas cerebrais já podem ser medidas. Em 2005, mais da me-
tade dos abortos realizados nos Estados Unidos aconteceram nesse estágio ou 
depois dele. Na oitava semana (de existência do feto), mãos e pés estão quase 
prontos. Na nona semana já se podem ver pequenas unhas das mãos e dos pés, e 
o feto pode até mesmo conseguir chupar o dedo [...] Todos os órgãos do corpo 
já estão presentes, e os sistemas muscular e circulatório estão completos. Com 
dez semanas o bebê já tem delicadas impressões digitais e já está totalmente em 
movimento, chutando e se movendo, fechando e abrindo suas pequenas mãos e 
ondulando os dedos dos pés. Atrás de suas pálpebras fechadas seus olhos estão 
quase plenamente desenvolvidos. Inacreditavelmente, já a essa altura, as carac-
terísticas faciais começam a se assemelhar à dos seus pais! [...] Ninguém que 
tenha visto fotos de infantes no ventre entre a oitava e a décima segunda semana 
pode honestamente negar a existência de um bebê humano [...] Como meu  
ex-pastor certa vez disse: “se os ventres tivessem janelas, não haveria mais abor-
tos” (CRAIG, 2010, p. 127-9). 



22

Um exemplo chocante da verdade descrita acima é a experiência do médico 
Bernard Nathanson (1926-2011), conhecido como o “rei do aborto”, descrita pelo 
médico brasileiro Hélio Angotti Neto em sua obra “Disbioética – volume II.” 
Nathanson teve importante papel na legalização do aborto nos Estados Unidos, 
tendo realizado procedimentos abortivos e chefiado clínicas de aborto, o que fez 
com que tivesse participação direta ou indireta na eliminação de mais de 75 mil 
vidas. Sua percepção do tema começou a mudar com o advento da ultrassonogra-
fia. Angotti Neto (2018, p. 76) descreve o relato perturbador do “rei do aborto”: 
ao observar “as reações do feto no momento em que o mesmo era destruído pela 
sucção ou aspiração, Nathanson parou de viver na abstração de seu próprio mal 
e percebeu com concretude a extensão do terror praticado. Ali estava uma vida 
sendo destruída, ao vivo, na televisão.” O médico abandonou sua prática, assim 
como outros médicos abortistas que também o fizeram após assistir o que de fato 
acontecia no útero materno durante suas intervenções. Bernard Nathanson tor-
nou-se membro do movimento pró-vida americano, e produziu dois impactantes 
documentários desprezados pela grande mídia secular: The silent scream [O grito 
silencioso] e The eclipse of reason [O eclipse da razão]. Também redigiu a autobio-
grafia The hand of God: a journey from death to life by the abortion doctor who changed 
his mind [A mão de Deus: uma jornada da morte à vida do médico que realizava 
abortos e mudou a forma de pensar]. Ele denunciou o comércio de órgãos de 
bebês abortados, já em vigor na década de 1980, e ao fim de sua trágica e intensa 
vida, converteu-se ao cristianismo. 

Como bem observado pela jurista Janaína Paschoal em sua manifestação “O 
direito das mulheres sobre seus próprios corpos justifica impedir outras mulheres 
de nascer?” dirigida ao Supremo Tribunal Federal no âmbito da ADPF 442, a jus-
tificativa para o aborto tendo como base o conceito de que o embrião não é uma 
pessoa abre caminho para outras práticas desumanas. “O argumento de que só é 
pessoa constitucional quem pode tomar decisões próprias coloca em risco todos 
os indivíduos [...] Se o critério é viabilidade, tem-se que, em regra, os fetos se re-
velam bem mais viáveis que a maior parte dos portadores de doenças terminais.” 
(PASCHOAL, apud FERNANDES, 2018, p. 218). Tal conclusão não é apenas 
hipotética, como pode ser observado, por exemplo, nos escritos do filósofo H. 
Tristram Engelhardt Jr., autor da obra “Os fundamentos da bioética”. Ele defen-
de que pessoas são seres humanos capazes de preocupação e competência moral,  



23

autonomia e liberdade, e chega a afirmar que “os fetos, os recém- nascidos, os retar-
dados mentais graves e os que estão em coma sem esperança constituem exemplos 
de não pessoas humanas” (ENGELHARDT, apud RAZZO, 2017, p. 184).

Um dos desenvolvimentos mais macabros do pensamento de autores como 
Engelhardt é o infanticídio de bebês recém-nascidos, chamado de aborto tardio 
por militantes que se valem de eufemismos para emplacar suas ideias nauseantes. 
O autor Peter Singer chega a afirmar que, pelo fato de recém-nascidos não terem 
capacidade de desejar continuar vivendo e por não serem autônomos, capazes de 
fazer escolhas, “matar um recém-nascido não pode violar o princípio do respeito 
pela autonomia. Em tudo isso, o recém-nascido está em pé de igualdade com o 
feto” (SINGER, apud FERNANDES, 2018, p. 232). Ou seja, o raciocínio apli-
cado ao feto é desdobrado e chega aos recém-nascidos, tendo potencial para ir 
além e alcançar outros grupos de pessoas, em uma espiral descendente que de-
nuncia a decadência moral de uma sociedade secularizada. A precisa afirmação 
do celebrado autor John Stott (2019, p. 472) faz-se necessária e urgente: “o feto 
não é um tumor no corpo da mãe, nem mesmo um ser humano em potencial, 
mas já uma vida humana que, apesar de não ser madura ainda, tem o potencial 
de crescer para a plenitude da humanidade individual que ele ou ela já possui.”  
Assim, o embrião humano deve ser protegido e preservado, assim como aqueles 
que possuem alguma limitação física e/ou psíquica, uma vez que “os que nunca 
tiveram ou os que perderam certas capacidades tipicamente humanas não devem 
ser descritos como não pessoas; em vez disso, são simplesmente os membros mais 
frágeis e desfavorecidos da comunidade humana” (MEILAENDER, 2009, p. 51). 
John Stott (2019, p .466) afirma:

Devemos ser “pró-escolha” no sentido de que reconhecemos o direito da mulher 
de decidir se ela quer ter um bebê ou não. Mas o momento de exercer esse di-
reito e de fazer a escolha (ainda supondo que a mulher não tenha sido forçada) 
é antes da concepção, não depois. Uma vez que tenha engravidado, seu filho 
possui direitos independentes antes e depois do nascimento.

O filósofo Francisco Razzo (2017, p. 56), ao comentar sobre as duas aborda-
gens encontradas nas discussões sobre o aborto – o direito à vida do embrião e a 
autonomia da mulher, afirma: “mostrarei como essa distinção de abordagens é ar-
tificial. A defesa do aborto será sempre determinada pela compreensão acerca da 



24

vida humana por nascer e do respeito que ela impõe desde os seus estágios iniciais 
de existência.” Razzo desenvolve um rico argumento filosófico para evidenciar 
que a disputa entre o direito à vida do nascituro e o direito à liberdade da gestante, 
embora pareça insolúvel, não passa de um aparente conflito. Ele argumenta que, 
mesmo que pareça que dois valores absolutos estão em confronto, a saber, a vida 
e a liberdade, “há, na verdade, um valor absoluto, vida, e outro relativo, liberdade 
[...] Liberdade não é um direito absoluto [...] A liberdade é um princípio vazio. 
Só faz sentido falar em liberdade quando acompanhada da vontade e da razão” 
(RAZZO, 2017, p. 56-7). Desta forma, o direito da mulher em ter liberdade para 
fazer o que quiser com o próprio corpo é limitado pelo valor absoluto da vida do 
bebê em seu ventre, sendo verdadeiro o popular que diz: “o direito de um acaba 
quando começa o do outro”. 

Razzo ressalta que “o corpo do embrião é objetivamente distinto do corpo 
da mulher. Ou seja, são duas entidades reais distintas e autônomas, não obstante 
a vida em gestação dependa da vida da gestante para a sua sobrevivência. A real 
distinção entre os dois é absoluta; a dependência, relativa” (RAZZO, 2017, p. 
64). Desta forma, embora a discussão atual esteja focada na liberdade sexual das 
mulheres, a ênfase na humanidade do feto deve ser abordada como um valor 
absoluto, sendo crucial preservar e proteger a vida do bebê no ventre de sua mãe. 
É propícia a declaração da jurista Janaína Paschoal (apud FERNANDES, 2018, 
p. 11): “crianças, em escolas públicas e privadas, são ensinadas que o aborto é um 
direito fundamental da mulher. Ora, não existe: simplesmente não pode existir, 
um direito fundamental sobre a vida do outro.” Sendo assim, seja a partir de 
argumentos filosóficos, éticos, jurídicos ou teológicos, a preservação do embrião 
deve ser uma prioridade, e sua negação constituirá em assassinato, mesmo que 
filósofos, escritores e juristas seculares, ou teólogos liberais, queiram argumentar 
de forma contrária.

b. Os riscos do aborto

O segundo tópico que a militância pró-aborto omite do público, segundo John 
Frame, trata dos riscos do aborto para a saúde da gestante. Por vezes, esse tema 
surge na agenda progressista apenas para destacar o perigo que o aborto clandes-
tino representa para as mulheres, com o claro intuito de afirmar que a solução para 
tal problema é a legalização da prática. Este é um argumento falho, pois, mesmo 



25

com a descriminalização da prática abortiva, procedimentos ilegais podem con-
tinuar existindo por uma série de razões, como o desejo de não deixar rastros em 
casos de relações extraconjugais, ou por razões econômicas, uma vez que o aborto 
ilegal pode ser menos custoso. Afirmar que não adianta punir o aborto porque ele 
continuará ocorrendo é uma premissa falsa, como Janaína Paschoal (apud FER-
NANDES, 2018, p. 8), doutora em direito penal, esclarece: “também os homicí-
dios continuam sendo praticados, apesar da proibição. Com efeito, muito embora 
tenhamos mais de sessenta mil homicídios por ano, por enquanto ninguém ousou 
sugerir que o artigo 121 do Código Penal fosse abolido.”

Ainda sobre os riscos do aborto para a mãe, existe uma dimensão que ra-
ramente é citada no debate público: os danos psíquicos e emocionais vivencia-
dos por mulheres que abortaram. David Platt (2016, p. 81) afirma que “o aborto 
tem sido chamado de assassino silencioso — não apenas de bebês, mas de mães 
que carregam feridas profundas e cicatrizes amargas em sua história.” John Stott 
(2019, p.492, n.8) cita obras como a do psiquiatra Dominic Beer, autor do artigo 
“Psychological Trauma After Abortion” (“Traumas psicológicos pós-aborto”). Beer 
ressalta os efeitos danosos para a saúde mental da mulher que sofreu o aborto, o 
que pode incluir depressão, internação psiquiátrica e até mesmo suicídio. Muitas 
mulheres que abortaram apresentam em algum momento da vida sintomas da 
chamada neurose do aborto. “O Dr Balthasar Staehelin, famoso psiquiatra cristão 
de Zurique, confessa que a neurose do aborto é uma realidade com a qual ele se 
vê confrontado diariamente” (REIFLER, 1992, p. 133). Janaína Paschoal (apud 
FERNANDES, 2018, p. 211) afirma que “quem já se dispôs a efetivamente ouvir 
mulheres que realizaram abortos sabe a dor que tal procedimento acarreta.” Al-
guns casos públicos tornaram-se emblemáticos, como os seguintes:

Na história de pessoas que decidiram abortar, não são incomuns depoimentos 
sinceros de mulheres arrependidas com escolhas que fizeram. Preço a se pagar 
mais à consciência do que à justiça [...] O exemplo mais famoso de arrependi-
mento relacionado ao aborto é de Norma L. McCorvey, do caso Roe versus Wade, 
de 1973 [...] Curiosamente, McCorvey não abortou a filha porque os juízes não 
concluíram o julgamento a tempo, mas se arrependeu por ter influenciado a 
liberação da prática nos Estados Unidos e por seu caso ter gerado todo o debate 
atual a respeito [...] No Brasil, há dois exemplos: Sara Winter e Elba Ramalho. 



26

Engajada em movimentos feministas radicais, Winter narra em livro que inclu-
sive chegou a praticar abortos. Convertida ao catolicismo, tornou-se uma das 
mulheres mais atuantes na defesa da vida do embrião e da mulher. A cantora 
Elba Ramalho também se tornou exemplo de quem se arrependeu profunda-
mente dos erros de ter praticado um aborto, e hoje é considerada uma das vozes 
mais simbólicas dos movimentos pró-vida no país (RAZZO, 2017, p. 24-5).

c. As alternativas ao aborto

A terceira denúncia feita por John Frame sobre a conduta pública dos defensores 
do aborto é a omissão das possíveis alternativas ao aborto. David Platt apresenta 
um comovente relato pessoal a partir da dramática situação vivida por mulheres 
na China. O país asiático contabiliza mais de 35 mil abortos diários, e mais de 
50% das mulheres já praticaram ao menos um aborto de forma voluntária ou por 
determinação do Estado, uma vez que vigora naquela nação uma rigorosa política 
de controle populacional. Ele relata:

Não sei todos os detalhes dessa mãe em particular, mas sei com certeza que 
quando engravidou não acreditava que poderia cuidar do seu bebê. Contudo, 
ela se recusou a abortar. Em vez disso, levou até o fim a gravidez e, sozinha, deu 
à luz uma menininha preciosa. Em seguida, tomou aquele bebê recém-nascido, 
embrulhou-o em uma manta azul-clara e o colocou em uma caixa de papelão 
marrom. No meio da noite, deixou-o em frente a um orfanato para crianças com 
necessidades especiais. As pessoas do orfanato encontraram o bebê na manhã 
seguinte e procuraram a mãe, mas não a encontraram. Embora eu não saiba 
quem seja essa mãe, agradeço a Deus por ela. Graças à sua coragem de recusar 
o aborto, e graças à compaixão pelo bebê que ainda não havia nascido, aquela 
menininha sobreviveu. Todos os dias, quando chego do trabalho, aquela garoti-
nha vem correndo em minha direção com um sorriso estampado no rosto, pula 
nos meus braços e grita “Papai!”, depois me dá o abraço mais apertado que você 
pode imaginar. Todas essas crianças valem a pena. Que tenhamos a convicção, a 
compaixão e a coragem de fazer tudo o que pudermos para deter o holocausto 
moderno à nossa volta (PLATT, 2016, p. 98).

David Platt e Heather, sua esposa, apoiam um orfanato chinês e se dispuse-
ram a adotar a pequena bebê chinesa trazendo-a para o seu lar e cuidando dela 



27

juntamente com seus filhos biológicos. Muitos outros relatos podem ser somados 
à esta bela história, inclusive de casais que não puderam ter filhos e encontraram 
na adoção um novo sentido e alegria em suas vidas. Infelizmente histórias desse 
tipo não são divulgadas com frequência por conta do empenho de grupos favorá-
veis ao aborto em omitir as alternativas à eliminação da vida no ventre das mães. 
John Frame menciona o artigo de Marvin Olasky, “Forgotten choice” (“Opção es-
quecida”) na revista National Review, que relata que “os defensores da ideologia 
da moda agora estão tentando desacreditar a adoção, usando imagens de padras-
tos perversos e molestadores de crianças, muito embora a maioria das adoções 
funcione bem.” (FRAME, 2013, p. 695). Além da adoção por outros casais, alter-
nativas podem ser consideradas como a adoção dentro da própria família, o que 
acontece quando algum parente próximo assume a criança. Hans Reifler (1992, p. 
136) apresenta ainda outras possibilidades como o apoio ao planejamento fami-
liar consciente, a ênfase na responsabilidade paterna, o amparo à ordem familiar, 
mesmo quando numerosa, e o apoio a orfanatos e a iniciativas de educação para 
crianças abandonadas, tendo sempre como objetivo honrar, proteger e preservar 
a vida dos inocentes.

Uma opção também pouco divulgada é o acompanhamento psicológico da 
gestante visando soluções em prol da vida. Não é incomum que mulheres que 
pensam em abortar, quando acolhidas e aconselhadas, escolham dar continuidade 
à gravidez e até mesmo acabem optando por ficar com os seus bebês. Como bem 
observou Francisco Razzo (2018, p. 27): “uma mulher prestes a interromper a 
gravidez não precisa de argumentos filosóficos. Ela precisa de apoio de sua fa-
mília, de seus amigos, pais, enfim, do generoso acolhimento de sua comunidade.” 
John Frame (2013, p. 695) afirma: 

O elemento de misericórdia, penso eu, precisa ser enfatizado muito mais do que 
tem sido no movimento a favor da vida. Quando lidamos com mulheres que 
estão enfrentando essa terrível escolha, devemos nos achegar a elas como mi-
nistros de misericórdia. Assim, devemos fazer com que nossa mensagem soe de 
maneira misericordiosa – muito mais do que fizemos no passado [...] O evan-
gelho traz misericórdia às crianças não nascidas, é claro. Mas também apresenta 
misericórdia a mulheres com suas “gravidezes problemáticas”. Nunca antes essas 
mulheres, em toda a sua dor, medo e até desespero, estiveram tão sujeitas à ma-
nipulação ideológica.



28

1. O aborto em situações especiais

John Stott (2019, p. 463) revela que “mais de 98% dos abortos são realizados por 
razões ‘sociais’, e menos de 1 em mil abortos é realizado por risco à vida da mãe”. 
Embora a maior parte dos procedimentos abortivos tenha outras motivações, a 
possibilidade de aborto em situações especiais como o risco à vida da gestante, es-
tupro, incesto e pedofilia mobiliza a maior parte das discussões sobre o tema. Essa 
ênfase é esperada devido às fortes emoções e reações que tais circunstâncias susci-
tam, mas, infelizmente, também é usada por grupos pró-aborto para implementar 
sua agenda de liberação da prática em outras situações. Hans Reifler (1992, p. 
131-3) indica quatro razões que são apresentadas para justificar o aborto:

a)	 A indicação médica ou terapêutica, quando a vida da mãe se encontra 
em risco;

b)	 A indicação ética, criminológica e jurídica, o “aborto de honra”, em casos 
de estupro;

c)	 A indicação eugênica ou genética, considerada quando anomalias gené-
ticas são identificadas no feto;

d)	 A indicação social, quando a mãe afirma não ter condições de criar a 
criança.

A primeira indicação, médica ou terapêutica, divide opiniões mesmo entre 
cristãos. Alguns adeptos do aborto expandem questões de saúde física e emo-
cional da mulher para inclui-las nesse caso, como denuncia Hans Reifler (1992, 
p. 132): “a indicação terapêutica é muito rara. O que acontece na realidade é que 
ela geralmente é ampliada, passando a abranger a indicação psíquica, que nos 
países civilizados representa hoje 95% dos abortamentos”. Reifler defende que 
se deve tentar salvar a vida da mãe e do embrião, alegando que a vida da mãe 
está nas mãos de Deus, enquanto a vida da criança é eliminada arbitrariamente 
pelo homem. John Frame, embora contrário ao aborto de forma em geral, in-
clusive em casos de estupro e incesto, e no caso de anomalias genéticas do bebê, 
entende que a preservação da vida da mulher, em casos extremos, pode repre-
sentar uma excepcionalidade: “faço uma exceção à minha posição geral em favor 
da vida: no caso de que a continuação da existência da criança ameace a vida 
física da mãe. Essa situação é rara, mas ocorre.” (FRAME, 2013, p. 691). Ele 



29

cita como exemplo a gravidez ectópica, quando o óvulo fertilizado se implanta 
nas trompas de Falópio, o que indica que a criança não sobreviverá. Nesse caso, 
os médicos precisam retirar a criança para preservar a vida da mãe, o que Frame 
considera eticamente correto.

A segunda indicação, a ética, criminológica e jurídica, conhecida também 
como “aborto de honra”, é considerada em casos de estupro. Frame (2013, p. 691), 
ao abordar o aborto em casos de deformidades na criança ou pelo controle do 
crescimento da população, afirma: 

Matar uma criança não nascida por essas razões também é errado. Penso que o 
mesmo é verdadeiro quanto às questões mais sérias do estupro e do incesto. É 
preciso simpatizar com as mulheres que não desejam dar à luz crianças que as 
lembrem de tais experiências trágicas. Essas mulheres precisam de muito amor 
e aconselhamento. No entanto, no final das contas, não devemos matar alguém 
porque essa pessoa é fruto do estupro e do incesto. Não devemos matar uma 
criança pelos pecados do pai. O pai é culpado; a criança é inocente. 

O juiz André G. Fernandes (2018, p. 95) segue semelhante entendimento 
e afirma que, “se, por um lado, o dramatismo real vivido pela mãe, via de regra, 
indelével existencialmente, deve nos tocar amplamente os afetos, por outro, o 
maior ou menor nível desta tragédia não é fator justificante para o cometimento 
do aborto.” A gravidez em caso de estupro ou incesto é trágica para a mulher e 
para os seus familiares, e alguns alegam que o crescimento do bebê em seu ventre 
representa a materialização da agressão sofrida pela mãe, o que justificaria o abor-
to. Embora as dores psíquicas da mãe durante a gestação de um bebê fruto desse 
tipo de violência sejam imensuráveis, isso não justifica que o feto seja eliminado. 
Seguindo o entendimento defendido aqui, a morte do bebê não é justificável 
mesmo nesses casos sensíveis e dolorosos. O que deve ser estimulado é o apoio à 
mulher que sofreu tal abuso, inclusive apresentando a ela as alternativas viáveis ao 
aborto, algumas delas descritas acima.

No caso da indicação genética, considerada quando anomalias são identi-
ficadas no feto, e na quarta e última indicação descrita por Reifler, a indicação 
social, quando a mãe afirma não ter condições de criar a criança, os mesmos 
princípios apresentados acima se aplicam. Embora o cuidado de crianças com de-
formidades genéticas seja trabalhoso e dispendioso, isso não justifica a eliminação 



30

de sua vida. Assim como a mulher vítima de estupro deve ser apoiada e suprida 
emocionalmente e, se for o caso, economicamente, as famílias que tem crianças 
com doenças graves devem receber suporte familiar, comunitário e estatal. As 
mulheres que afirmam não ter condições de criar seus filhos por questões econô-
micas ou familiares devem ser apoiadas, sem abdicar de suas responsabilidades. 
Assim como em outros casos especiais, as alternativas a favor da vida devem ser 
apresentadas e estimuladas. A história de um dos maiores músicos de todos os 
tempos ilustra de forma marcante essa realidade, uma vez que sua configuração 
familiar apresentava graves riscos à sua vida quando ele foi gerado:

Jacques Monod, biologista francês, prêmio Nobel de Medicina (1965), depois 
de defender numa conferência a racionalidade do aborto nos casos de uma pre-
visível deformidade da criança, foi interpelado por um dos assistentes nos se-
guintes termos [...] “Se o senhor soubesse de um pai sifilítico e uma mãe tuber-
culosa que tiveram quatro filhos, dos quais o primeiro nasceu cego, o segundo 
morreu ao nascer, o terceiro é surdo-mudo, o quarto tuberculoso, o que o senhor 
faria quando a mãe engravidasse pela quinta vez?” Monod respondeu categori-
camente: “eu interromperia a gravidez”. Ao que o interlocutor redarguiu: “Pois 
o senhor teria matado Beethoven” (FERNANDES, 2018, p. 97-8).

O relato acima revela que a decisão a favor da vida de uma família em si-
tuações muito adversas legou à humanidade um dos maiores talentos musicais de 
toda a história. André G. Fernandes (2018, p. 98) faz um alerta que denuncia a 
hipocrisia oculta em muitos discursos do tipo “politicamente correto”: “caso haja 
uma certeza absoluta acerca da deformidade da criança, certamente o aborto não 
é um bem para ela. Sob o pretexto de comiseração, os pais e a sociedade ocultam 
que não estão dispostos a aceitar esse tipo de filho.” Além do que foi posto, há a 
necessidade de denunciar as políticas eugenistas implementadas por regimes to-
talitários, como ocorreu na Alemanha Nazista. Francisco Razzo (2017, p. 142) faz 
um alerta sobre esse tema, e mostra que existe uma similaridade filosófica, mesmo 
que sutil, com a atual retórica pró-aborto: “o grande problema da escravidão e do 
Holocausto foi o esvaziamento da dignidade da pessoa referente aos negros e aos 
judeus baseado em falsas opiniões sobre a realidade humana, como no atual caso 
do aborto — só que nessa situação referente à vida intrauterina.”



31

Conclusão

Embora o tema da legalização do aborto seja sensível e provoque emoções e rea-
ções diversas, a motivação dos seus defensores frequentemente está ancorada no 
desejo de liberdade sexual sem restrições e alheio às consequências. Como visto, 
caso especiais existem e devem ser tratados com seriedade, compaixão e respon-
sabilidade, mas o que muitas vezes ocorre é que as situações excepcionais são uti-
lizadas como ponte para levar à liberação generalizada do aborto. No contexto do 
comércio sexual que apresenta produtos como preservativos, anticoncepcionais e 
a pílula do dia seguinte, “o aborto representa a última garantia oferecida ao con-
sumidor do mercado do sexo, pois se tudo antes falhar, a resultante incômoda – o 
filho — poderá ser eliminada” (Fernandes, 2018, p. 91). 

Sobre a preocupação com os direitos das mulheres, a jurista Janaína Paschoal 
(apud Fernandes, 2018, p. 215) afirma com precisão: “sexo livre e sem respon-
sabilidade não favorece as mulheres, apenas facilita a vida dos homens. Aliás, o 
amadurecimento de uma sociedade passa por fomentar a paternidade responsável 
e não a maternidade descomprometida.” John Stott (2019, p. 464), após expor 
alguns números alarmantes de abortos em diferentes países, atesta que “qualquer 
sociedade que tolera o aborto nessa escala deixou de ser civilizada.” Ele apresen-
ta “um chamado para a ação”, convocando os cristãos a tomarem as seguintes  
atitudes:

a)	 Arrependimento pela passividade diante da tragédia humanitária repre-
sentada pelas inúmeras perdas em vidas humanas ceifadas pela prática 
abortiva;

b)	 Disposição para assumir total responsabilidade pelos efeitos de uma po-
lítica de aborto mais restritiva, garantindo que bebês não desejados por 
seus pais não sejam indesejados pela sociedade em geral e pela igreja em 
especial;

c)	 Apoio a campanhas educacionais e sociais positivas, sobretudo nas esco-
las, que esclareçam a gravidade do aborto como uma afronta à sacralida-
de da vida humana, e apresente políticas públicas responsáveis, além de 
alternativas à prática abortiva;

d)	 Afirmação que, “mais importante do que educação e ação social, por 
mais vitais que sejam, é a boa-nova de Jesus Cristo [...] Ele nos chama 



32

para tratarmos toda a vida humana com reverência, seja o nascituro, seja 
o recém-nascido, seja o deficiente, seja o senil” (Stott, 2019, p. 484).

Referências bibliográficas

Angotti, Hélio. Disbioética: reflexões sobre os rumos de uma estranha ética (Brasília: 
Monergismo, 2018). vol. 2.

Craig, William L. Apologética para questões difíceis da vida (São Paulo: Vida Nova, 
2010).

Fernandes, André G. Livre para nascer: o aborto e a lei do embrião humano (Cam-
pinas: Vide Editorial, 2018).

Ferreira, Franklin, Myatt, Alan. Teologia Sistemática: uma análise histórica, 
bíblica e apologética para o contexto atual (São Paulo: Vida Nova, 2007).

Frame, John. A doutrina da vida cristã (São Paulo: Cultura Cristã, 2013).
____________. Apologética para a glória de Deus: uma introdução (São Paulo: Cul-

tura Cristã, 2010).
Meilaender, Gilbert. Bioética: uma perspectiva cristã (São Paulo: Vida Nova, 

2009).
Mcgrath, Alister. Apologética pura & simples: como levar os que buscam e os que 

duvidam a encontrar a fé (São Paulo: Vida Nova, 2013).
Mohler, Albert. Desejo e engano: o verdadeiro preço da nova tolerância sexual 

(São José dos Campos: Fiel, 2018).
_______________. Não podemos nos calar: o anúncio da verdade a uma cultura que 

redefine sexo, casamento e o próprio significado de certo e errado (São Paulo: Cul-
tura Cristã, 2019).

Platt, David. Contracultura: um chamado compassivo para confrontar um mundo de 
pobreza, casamento com pessoas do mesmo sexo, racismo, escravidão sexual, imi-
gração, perseguição, aborto, órfãos e pornografia (São Paulo: Vida Nova, 2016).

Razzo, Francisco. Contra o aborto (Rio de Janeiro: Record, 2017).
Reifler, Hans Ulrich. A ética dos dez mandamentos: um modelo de ética para os 

nossos dias (São Paulo: Vida Nova, 1992).
Stott, John. O cristão em uma sociedade não cristã: como posicionar-se biblicamente 

diante dos desafios contemporâneos (Rio de Janeiro: Thomas Nelson, 2019).
Sproul, R.C. Abortion: a rational look at an emotional issue (Lake Mary: Refor-

mation Trust, 2010).



33

A celebração da morte na Argentina. Franklin Ferreira. Disponível em:
<https://coalizaopeloevangelho.org/article/a-celebracao-da-morte-na-argenti-

na/>. Acesso em: 25 jul. 2022.

Formado em Teologia pelo Instituto Bispo Roberto 
McAlister de Estudos Cristãos (2010) e pelo Seminário 
Martin Bucer (2022), é pastor da Igreja Cristã Nova 
Vida no  bairro do Anil, no Rio de Janeiro/RJ. Liderou 
o Geração Ação, ministério de jovens da Aliança 
das Igrejas Cristãs Nova Vida (2013-2019), tendo 
ministrado palestras e cursos sobre diferentes temas. 
Casado com Tatiana, com quem tem três filhos: 
Daniel, Raquel e João.

Sobre o autor

Felipe Lydia

https://coalizaopeloevangelho.org/article/a-celebracao-da-morte-na-argentina/
https://coalizaopeloevangelho.org/article/a-celebracao-da-morte-na-argentina/

