
29

Há lugar para Israel nos planos de Deus?

Paulo Valle

Em 2019, meses antes das primeiras notícias sobre a COVID-19, comecei 
a “ler pra valer” sobre temas relacionados às últimas coisas. Esse desejo 
surgiu à medida que constatava os primeiros sinais de envelhecimento. 

Parece que essa é a fase da vida em que a nossa mente costuma se ocupar com as 
coisas vindouras. Por razões óbvias, em 2020, a pandemia contribuiu para dar dire-
cionamentos às leituras. Mais tarde, descobri que outros, cujas idades regulam com 
a minha, também estavam lendo sobre as mesmas coisas, tentando conhecer, até 
onde nos fosse possível, os desdobramentos da escatologia individual e histórica.

Àquela altura, questões relacionadas à morte, ressurreição, segunda vinda de 
Jesus, milênio, juízo final ganharam importância como nunca antes para mim. E, 
por circunstâncias naturais, o lugar e o papel de Israel nos planos de Deus pas-
saram a ser considerados, mas ainda com certa cautela. Lembro-me de algumas 
boas conversas em família que suscitaram ainda mais perguntas às que eu já tinha 
e para as quais buscava respostas nas Escrituras.

Diante desse desafio, pensei sobre um programa de leitura das Escrituras 
Sagradas que pudesse me ajudar a compreender, por meio da história da revelação 
e da redenção, os planos de Deus, caso ainda houvesse, para Israel. Da mensagem 



30

evangélica no Éden (Gênesis 3.15) à inserção dos gentios na fé após a morte e 
ressurreição de nosso Senhor, buscava entender se o desfecho da história (parte 
do meu interesse inicial) passava ou não pelo povo de Israel. À medida que lia e 
consultava autores patrísticos, medievais e contemporâneos, judeus e não judeus, 
era surpreendido pelas “descobertas” históricas e teológicas.

No que diz respeito à história, me dei conta das intensas e distintas perse-
guições a que os judeus foram submetidos nos últimos dois mil anos. De persona 
non grata com quem sequer deveriam comer, ao holocausto de cerca de 6 milhões 
de judeus, havia (e há!) um lastro de hostilidades e barbaridades em nome, inclu-
sive, da fé. E por detrás dessa perseguição se revelou uma mentalidade teológica 
supersessionista, geradora de uma perspectiva antissemita, na qual tem sido apre-
goado que Israel foi substituído pela Igreja e já não tem qualquer relevância para 
os desdobramentos escatológicos.

Entretanto, foi em 2021, enquanto seguia com minhas leituras, que descobri 
a maneira com a qual, predominantemente, os herdeiros da Reforma Protestante 
que viveram nos séculos XVI a XIX lidavam com o assunto. Foi lendo, sobretudo, 
os puritanos que me dei conta de dois pontos: [1] a existência de um gap do pe-
ríodo entre a Reforma Protestante e o surgimento do Método Histórico-Crítico 
e [2] a abordagem sobre a terra e a salvação de Israel na moldura soteriológica, e 
não apenas escatológica. Nessa lista dos herdeiros da Reforma constavam nomes 
como os de William Perkins (1558-1602), Thomas Brightman (1562-1607), John 
Cotton (1585-1652), Jeremiah Burroughs (1600-1646), Roger Williams (1603-
1683), Wilhelmus À Brakel (1635-1711), Matthew Henry (1662-1714), John Gill 
(1697-1771), Jonathan Edwards (1703-1758), Charles Simeon (1759-1836), Hora-
tius Bonar (1808-1889), J. C. Ryle (1816-1900), Charles H. Spurgeon (1834-1892). 
Eles não apenas oravam pela conversão dos judeus, mas também ensinavam sobre 
seu retorno à terra, ocorrido em 1948, e sobre a ampla conversão de judeus a Jesus, 
o Messias, como sinal do fim.

Uma das principais questões foi ter que lidar com as promessas de Deus 
feitas aos patriarcas e, consequentemente, aos seus descendentes. Muito natu-
ralmente, por causa do meu envolvimento nos últimos 34 anos com o ensino 
teológico na área de Teologia Exegética, eu deveria me ocupar inicialmente com 
o testemunho bíblico, embora não devesse ignorar o lastro testemunho histórico 
dos últimos dois mil anos. Assim, cheguei ao capítulo 15 de Gênesis, quando 



31

Moisés narra o estabelecimento da aliança de Deus com Abrão e sua descendên-
cia, nos seguintes termos:

“[...] à tua descendência tenho dado esta terra, desde o rio do Egito até o grande rio 
Eufrates; e o queneu, e o quenezeu, e o cadmoneu, e o heteu, e o perizeu, e os refains, e 
o amorreu, e o cananeu, e o girgaseu, e o jebuseu” (vs. 18b-21).

Quando li essas palavras, fui tomado de curiosidade para descobrir em que 
momento histórico essa promessa, feita em um contexto pactual, havia se cum-
prido em sua totalidade geográfica. Afinal, o verdadeiro proprietário da terra esta-
beleceu limites geográficos, denominando-os a partir daquelas nações existentes. 
Havia um Deus, havia um povo, havia uma língua, havia uma terra. Embora fosse 
uma nação entre as nações, Israel havia sido eleito para levar adiante os propósitos 
de Deus, incluindo o Messias. Israel, portanto, era uma nação peculiar.

O ponto, entretanto, que muito me chamou atenção foi que, em resposta à 
minha indagação geográfica, estava claro que nem mesmo no auge dos prósperos 
governos de Davi ou de Salomão, Israel havia tomado posse de toda extensão da 
terra prometida em Gênesis 15. Nem antes e nem depois! Havia a promessa de 
um Deus que não mente e nem comete equívocos linguísticos, mas não havia um 
testemunho histórico de seu cumprimento. Assim, conforme as palavras de Joel 
Richardson1, haveriam quatro conclusões possíveis:

[1] O Senhor falhou em cumprir sua promessa;

[2] As promessas eram espirituais e nunca se pretendeu cumpri-las literalmente;

[3] A promessa dizia respeito ao novo céu e à nova terra, conforme as palavras 
de Isaías e de João;

[4] O Senhor continua comprometido com sua promessa e ainda a cumprirá.

1RICHARDSON, Joel. Quando um judeu governar o mundo: o que a Bíblia realmente 
diz sobre Israel no Plano de Deus. São Paulo: Impacto, 2019. pp. 47-48.



32

A conclusão [1] pareceu-me absurda, sobretudo quando considero o que 
Deus dá a conhecer acerca de si mesmo em sua Palavra. Deus não falha! Jamais! 
O que promete, cumpre! As conclusões [2] e [3] pressupunham um método in-
terpretativo que, a bem da verdade metodológica de caráter alegórico, deveria 
reajustar não apenas o conceito de terra, mas também todo o entorno da promes-
sa, o que não nos é possível ver ao longo da história da revelação e da redenção. 
Restava, então, como conclusão plausível por não ignorar quem Deus é e nem 
o método adequado de leitura das Escrituras, a perspectiva [4]. Deus continua 
comprometido com sua promessa e a cumprirá.

Ora, se isso procede, ou seja, se essas coisas ainda estão para se cumprir (ar-
repio-me, literalmente, só de pensar), então ainda restam coisas para acontecer, 
cujo cumprimento provocará um novo cenário geográfico no Oriente Médio, cuja 
mudança certamente não ocorrerá através de negociações diplomáticas no grande 
salão da ONU. Seguindo o fluxo do pensamento, isso apontaria para as tensões 
entre as nações, conforme lemos nas profecias de Isaías 59-60, Jeremias 31-32, 
Ezequiel 11 e 36 e Zacarias 12-14, além, claro, de João, por todo Apocalipse.

Essa minha busca, associada à disposição de resolver, no caso, uma curiosi-
dade de ordem geográfica, levou-me a fazer comparações entre a terra prometida 
por Deus a Abrão e as atuais ocupações. Constatei que a área prometida pertence 
atualmente ao deserto do Sinai, partes do Líbano, partes da Síria, partes da Jor-
dânia, todas as colinas de Golã, além da Cisjordânia e Gaza. Uma área, portanto, 
mais ampla do que a ocupada atualmente pelos israelenses.

Se levarmos em conta as palavras do apóstolo Paulo aos Romanos, no capí-
tulo 11, ao afirmar [1] que Deus não rejeitou o seu povo que antes conheceu, [2] 
que entre os judeus ainda restava um remanescente, segundo a eleição da graça, 
[3] que em seu profundo sono, por sua queda, os gentios foram trazidos a Cristo, 
[4] que não existem duas oliveiras, mas apenas uma, e é Israel, em quem os gen-
tios foram enxertados, [5] que todo Israel será salvo, [6] e que os dons e a vocação 
de Deus são irrevogáveis, não devemos, pois, ignorar a plausibilidade de que Deus 
ainda tenha Israel em seus planos.

Mas há uma questão legítima, muitas vezes levantada com sinceridade, en-
quanto lidamos com a condição de Israel nos planos de Deus. Essa pergunta diz 
respeito às palavras ditas a Pilatos por um grupo de judeus, enquanto nosso Se-
nhor estava sob julgamento: “o seu sangue caia sobre nós e sobre nossos filhos” (Mateus 



33

27.25). A conclusão, para muitos, é que, com essas palavras, todo povo de Israel 
foi colocado sob maldição, merecendo todas as hostilidades cometidas contra ele 
na história. Afinal, “veio para o que era seu, e os seus não o receberam” ( João 1.11).

Entretanto, consideremos as palavras do profeta Ezequiel:

E veio a mim a palavra do SENHOR, dizendo: Que pensais, vós, os que usais esta 
parábola sobre a terra de Israel, dizendo: os pais comeram uvas verdes, e os dentes 
dos filhos se embotaram? Vivo eu, diz o Senhor DEUS, que nunca mais direis esta 
parábola em Israel. Eis que todas as almas são minhas; como o é a alma do pai, assim 
também a alma do filho é minha: a alma que pecar, essa morrerá (18.1-4 | destaque 
do autor).

Aqueles judeus, cujos corações estavam repletos de ódio por Jesus, que não 
toleravam os ensinos de Jesus, não representavam todos os judeus. Não havia 
sobre eles qualquer autoridade representativa. Lembrem-se que muitos outros 
judeus receberam Jesus, amaram Jesus, seguiram Jesus, pregaram Jesus, morreram 
por Jesus. Conforme as palavras do profeta Ezequiel, o trato passaria pela senten-
ça “a alma que pecar, essa morrerá”. Cada um falaria, e ainda fala, por si.

Mas vamos supor que devêssemos levar em consideração aquelas palavras 
de maldição ditas pelos judeus como se representassem toda a nação. Não seria 
também o caso de considerarmos as palavras de nosso Senhor já suspenso na cruz: 
“Pai, perdoa-lhes, porque não sabem o que fazem”? (Lucas 23.34). Por que atribui-
ríamos maior autoridade às palavras de homens do que às do Deus encarnado? 
Onde haveria maior peso: nas palavras de pecadores repletos de ódio ou do Filho 
de Deus, sem pecado, perfeito, que intercede, como Sumo Sacerdote, pelos seus? 
Certamente, há peso e glória maior nas palavras de Jesus.

Sem me importar muito em qual escola milenar me encaixo ou sou encai-
xado a essa altura, estou convencido de que, pelas promessas divinas associadas 
ao seu caráter revelado em sua Palavra, Deus ainda tem um propósito para Israel. 
Estou convencido também de que o lugar de Israel não deve ser considerado 
apenas no contexto da escatologia apenas, mas também na soteriologia. Assim 
pensavam os puritanos. E ao falar sobre Israel, não me refiro ao Estado de Israel, 
mas ao povo de Israel, com quem Deus estabeleceu uma aliança perpétua, ainda 
que o Estado de Israel desempenhe um papel fundamental para a preservação do 
povo de Israel.



34

O testemunho bíblico claramente demonstra que Deus salvará muitos ju-
deus por meio da fé no Messias, e esses serão trazidos à comunhão de muitos 
outros judeus e dos gentios, que ao longo dos séculos, creram e crerão nele. E 
estamos certos que quando a última pedra do edifício for colocada em seu lugar, 
então virá o fim (1 Pedro 2.5), e estaremos para sempre com o Senhor. Que assim 
seja. Maranatha!

Bibliografia

BEITZEL, Barry J. Novo atlas da Bíblia: geografia, arqueologia, história. São Paulo: 
Vida Nova, 2015.

BOCK, Darrell L. & GLASER, Mitch. Israel, a igreja e o Oriente Médio: uma 
resposta bíblica ao conflito da atualidade. Eusébio: Peregrino, 2020.

DOWLEY, Tim (editor). Atlas Vida Nova da Bíblia e da história do cristianismo. 
São Paulo: Vida Nova, 1998.

FERREIRA, Franklin. Por amor de Sião: Israel, igreja e a fidelidade de Deus. São 
Paulo: Vida Nova, 2022.

MARTIN, Robert P. A guide to the puritans. Carlisle: The Banner of Truth Trust, 
1997.

McDERMOTT, Gerald R. A importância de Israel: por que o cristão deve pensar de 
maneira diferente em relação ao povo e à terra. São Paulo: Vida Nova, 2018.

RICHARDSON, Joel. Quando um judeu governar o mundo: o que a Bíblia real-
mente diz sobre Israel no plano de Deus. São Paulo: Impacto, 2019.

RUSHANSKY, Efraim. O palco da história: as raízes judaicas e o cristianismo. Jeru-
salém: edição própria, 2013.

SCHAEFFER, Edith. O cristianismo é judaico. Brasília: Monergismo, 2022.

STERN, David. Manifesto judeu messiânico. Rio de Janeiro: Edições Louva-a-
-Deus, 1989.

WRIGHT, Cristopher J. H. Povo, terra e Deus: a relevância da ética do Antigo Tes-
tamento para a sociedade hoje. São Paulo: ABU Editora, 1991.



35

Paulo Valle

Paulo Valle é casado com Deisi, pai de Abner, Isabelle 
e Jonathas. É formado em Teologia pelo Seminário 
Teológico Batista do Sul do Brasil e em Letras 
pelo Centro Universitário Geraldo Di Biase, com 
estudos avançados em Teologia Exegética e Língua 
Portuguesa. Atualmente, cursa o programa do Th.M. 
no Seminário Martin Bucer, em parceria com o Puritan 
Reformed Theological Seminary, onde também atua 
como professor de Grego do Novo Testamento, Novo 
Testamento e Práticas Discursivas. É membro-associado 
da Coalizão Pelo Evangelho (TGC Brasil).

Sobre o autor


