
23

A hermenêutica de Jerônimo: reflexões 
para a exegese e hermenêutica atual a 
partir de um pai da igreja 

Marcelo Luiz Tavares

Introdução

Os pais da igreja são normalmente associados com o uso da alegoria e 
apresentados como um exemplo histórico de como não se fazer exegese 
e hermenêutica hoje em dia. No entanto, é possível ter outra atitude ao 

se compreender o porquê da alegoria ter sido usada. Além disso, a alegoria vin-
cula-se a outras práticas e atitudes que motivam sua utilização. Com isso, embora 
o intérprete atual possa não se utilizar das mesmas práticas, ainda assim, pode se 
valer das posturas subjacentes. Estas podem ser associadas a uma metodologia 
mais atual, desde que esta pressuponha valores semelhantes e congruentes com a 
postura dos pais, e que sejam atemporais e necessários. Para tal, Jerônimo é apre-
sentado como um estudo de caso. Ele se utilizou principalmente da alegoria e 
chegou a ser até mesmo radical em sua abordagem. No entanto, o fez como parte 
de um conjunto de outras posturas e como consequência de outras, fato este que 
costuma ser desprezado ao se considerar este autor.



24

Breve histórico exegético

Jerônimo (c. 347-419 d.C.) é comumente situado entre os ocidentais, e pertencente 
à escola de Alexandria. É muito conhecido por sua tradução da Bíblia para o latim, 
a Vulgata. Esta foi produzida com base no texto hebraico do AT, da Hexapla de 
Orígenes, e com a inserção dos livros deuterocanônicos (BRAY, 2017, p. 91).

Além disso, ele também veio a traduzir as homilias de Orígenes sobre os 
profetas e o Cântico dos Cânticos. Posteriormente, veio a rejeitar a tradição ale-
górica (BRAY, 2017, p. 91). Por isso, seus comentários de Eclesiastes e Salmos 
refletem um momento em que ele apreciava Orígenes, enquanto o de Gênesis 
já se situa no momento de seu afastamento. Finalmente, o seu trabalho sobre 
os profetas menores e sobre o NT já refletem sua última posição (BRAY, 2017,  
p. 91-2). Ainda assim, sua rejeição ao alegorismo pode ter sido mais teórica do 
que prática (BRAY, 2017, p. 92). Talvez por isso Childs o considere como ecléti-
co em sua abordagem hermenêutica (CHILDS, 2004, p. 91). Jerônimo também 
comentou Mateus, as cartas paulinas e o Apocalipse (BRAY, 2017, p. 92), percor-
rendo diversos gêneros literários.

Além de Orígenes, ele também foi influenciado por classicistas romanos, 
como Donatus, tanto na filologia latina, quanto em estilo e retórica. Outras in-
fluências foram a escola alexandrina e de Antioquia (respectivamente Dídimo, 
Apolinário e os pais capadócios) (CHILDS, 2004, p. 91). E o próprio Jerônimo 
atesta ter sido educado por Gregório de Nazianzo ( JERÔNIMO, 2015, p. 150).

Análise da prática interpretativa

And I beg you, Eustochium, Christ’s virgin, that you help me by your prayers 
in the exposition of the very difficult vision in which God almighty is seen in 
his majesty [cf. Isa 6:1–2], and there are two seraphim standing around him 
and shouting, “Holy, holy, holy, Lord Sabaoth, all the earth is full of his glory” 
[Isa 6:3]; and the lintel of the temple was shaken and struck [cf. Isa 6:4]; and 
the house of the Jews was filled with the darkness of error; and in comparison 
with the divine glory, the prophet says that he has unclean lips and dwells in the 
midst of a blaspheming people [cf. Isa 6:5], who shouted in their impious uni-
son, “Crucify him, crucify him” [ John 19:6]; and, “We have no king but Caesar” 
[ John 19:15] ( JERÔNIMO, 2015, p. 149).



25

Jerônimo pede que Eustochium o ajude por meio de orações, para que ele possa 
expor a passagem seguinte (Is 6). Assim, ele não concebe a interpretação bíblica 
como mero exercício intelectual, em que o ser humano pode compreender a re-
velação divina por suas próprias capacidades. Ao contrário, ele precisa do auxílio 
divino, buscado por meio da oração.

Ele também parece contrapor “glória” à “escuridão” do erro. Assim, a glória 
estaria de alguma forma ligada à verdade. E, se o erro levaria à impureza e blasfê-
mia associadas à rejeição de Cristo, a verdade levaria à santidade e reconhecimen-
to a Cristo. Além disso, ele traça uma relação direta e alegórica entre a impureza 
de Isaías e seu povo com o clamor pela crucificação de Cristo e sua rejeição como 
rei, em prol de César. Logo, a revelação da verdade bíblica implica em conversão 
e santificação; já o escurecimento, em oposição. Neste caso, a exegese e a herme-
nêutica não dependem apenas de compreensões filosóficas, literárias, gramaticais 
e históricas. Contudo, eles dependem de questões espirituais que aparecem de 
modo determinante.

Estas questões espirituais parecem implicar para Jerônimo na alegoria como 
uma estratégia necessária para se alcançar um sentido espiritual. Certamente,  
Jerônimo se afasta do sentido literal, de modo por vezes indevido. Pois este é 
contraposto erroneamente ao espiritual. 

Portanto, embora Jerônimo se mostre radical quanto ao uso da razão na 
exegese, ainda assim, ele contribui para a importância de se considerar a mesma 
como um ato espiritual, não meramente acadêmico. Ao se considerar que a exe-
gese deveria servir à exposição das Escrituras e à edificação da igreja, não se pode 
negar a essência espiritual deste ato. Pois ela começa pela análise de um texto 
inspirado e fornece elementos que serão utilizados na santificação ou conversão 
promovidas pelo Espírito Santo, no momento do ensino ou da pregação. Logo, se 
o primeiro momento (revelação) e o último (santificação) são espirituais, então é 
de se esperar que os momentos intermediários também o sejam. Parece que não 
ter este entendimento poderia levar ao desprezo pela busca deste auxílio divino e, 
finalmente, à perda da compreensão mais acurada do texto bíblico.

No que se refere à tradução escolhida, Jerônimo se utiliza de diversas tra-
duções existentes, especialmente a LXX (hoje conhecida como Old Greek, com 
exceção da tradução grega do Pentateuco): ‘And the things that were under him 
filled the temple, or as Theodotion and Symmachus translated it, “And the things 



26

that were under his feet filled the temple.” The Septuagint translated this as, “And 
the house was full of his glory.”’ ( JERÔNIMO, 2015, p. 150). Assim, ele não 
apenas manteve vivas tais traduções, mas mostrou a importância de se comparar 
traduções, a fim de se chegar à que melhor se ajusta ao sentido da passagem.

Mas como Jerônimo seleciona entre as diversas traduções e testemunhas 
textuais? Tratando sobre Isaías 6.9-10, ele começa por apresentar a leitura do OG 
que, nas suas palavras, afirma: “at God’s command the prophet Isaiah simply pre-
dicted what the people would do” ( JERÔNIMO; WILKEN; CHRISTMAN; 
HOLLERICH, 2007, p. 85). No entanto, Jerônimo percebe que o texto hebraico 

poses a difficult problem in the way that God directly commands the people to 
hear with their hearing, and not understand, and seeing, to see, but not perceive. 
And after the prophet is induced to speak and to beseech the Lord, God also 
instructs, “Make the heart of this people blind, and their ears heavy, and shut 
their eyes, lest they see with their eyes, and hear with their ears, and under-
stand with their hearts, and turn and be healed.” ( JERÔNIMO; WILKEN; 
CHRISTMAN; HOLLERICH, 2007, p. 85).

A seguir, ele reconhece que o OG tem testemunhas que seguem a mesma 
forma do texto hebraico e, escolhendo o texto hebraico, procura então interpretar 
a passagem alegoricamente. Após citar o texto de Romanos 11 (sobretudo os v. 
25-32), ele defende que Isaías 6.9-10 anuncia “that one people should perish so 
that all might be saved—for part of the Jews not to see, so that the whole world 
might perceive” ( JERÔNIMO; WILKEN; CHRISTMAN; HOLLERICH, 
2007, p. 85-6).

Portanto, não parece ser simplesmente que o TM seja mais reconhecido que 
o OG, mas que a unidade das Escrituras ajuda a selecionar não só o sentido 
da passagem, mas também a testemunha textual a ser utilizada. De fato, não há 
nenhuma tentativa de explicar as diferenças entre estas testemunhas, nem outro 
critério utilizado neste caso. Embora as abordagens críticas mais atuais tenham 
desenvolvido critérios sólidos para as mesmas, ainda parece salutar considerar a 
unidade da revelação na crítica textual. Pois o mesmo Espírito inspirou a “toda a 
Escritura” (2Tm 3.16, ARA). Logo, há de se considerar o desafio de interpretar as 
Escrituras sem apelar para contradições aparentes e simplistas. Talvez isso possa 
ser feito sem o uso de alegoria, mas sim com as outras “ferramentas” exegéticas 



27

atualmente existentes. Por trás desta tentativa, o mesmo princípio de Jerônimo 
pode nortear a hermenêutica atual: de que as contradições nas Escrituras são 
apenas aparentes ( JERÔNIMO; WILKEN; CHRISTMAN; HOLLERICH, 
2007, p. 85).

Além disso, Jerônimo revela que ele valoriza mais o sentido da passagem do 
que a tradução literal: “For I myself not only admit but freely proclaim that in 
translating from the Greek (except in the case of the holy scriptures where even 
the order of the words is a mystery) I render sense for sense and not word for 
word” ( JERÔNIMO; SCHAFF; WACE, 1893, p. 113). Assim, Jerônimo parece 
dar mais importância ao significado geral que possa ser compreendido pelo leitor 
do que a exatidão literal.

No que se refere ao contexto histórico da passagem, Jerônimo não o despreza. 
Mas ele também se utiliza do mesmo alegoricamente. Por exemplo, ao comparar 
Isaías 6 com outra porção das Escrituras, a fim de estabelecer seu contexto his-
tórico, ele registra: “Sacred history relates that Uzziah was struck with leprosy, 
because he laid claim to an unlawful priesthood for himself [cf. 2 Chr 26:16–21]” 
( JERÔNIMO, 2015, p. 150). Mas logo a seguir, ele aplica o próprio contexto aos 
seus leitores, por meio da alegoria: “From this we observe that while a leprous 
king is reigning within us, we are not able to see the Lord reigning in his majesty, 
nor are we able to recognize the mysteries of the Holy Trinity” ( JERÔNIMO, 
2015, p. 150). Logo, não só a passagem em questão pode ter um sentido espiritual, 
mas o próprio fato histórico à que ela alude também pode tê-lo. Nisso se vê que o 
sentido espiritual parece não concorrer com a realidade factual, mas se encontrar 
justamente nela. Apesar de recorrer ao contexto histórico — expõe Childs — Je-
rônimo acredita que o contexto pleno depende do Novo Testamento (CHILDS, 
2004, p. 96).

Portanto, uma mesma atitude parece se repetir nos vários passos exegéticos. 
Pois tanto no que se refere à tradução, quanto à contextualização e interpretação, 
o significado literal é preterido em favor de um sentido que seja mais compreen-
sível e aplicável ao interlocutor, com vistas a conduzir o mesmo a Deus e à vida 
com ele.

Certamente, esta atitude possa ser extrema em alguns casos, o que levaria a 
exegetas atuais a terem cautela para não cair nos mesmos excessos. No entanto, 
Jerônimo contribui com a consideração de que a exegese e a hermenêutica não 



28

têm como finalidade a extração bruta de um conhecimento. Ao contrário, a fina-
lidade seria a exposição daquilo que seja aplicável à vida dos interlocutores, com 
base na plenitude da revelação. Além disso, tal aplicação seria determinada pelo 
aspecto espiritual do processo: levar à verdade salvífica e, portanto, transforma-
dora. Não que a salvação e santificação sejam adendos ao processo. Mas, antes, 
partes inerentes dele, uma vez que o fundamentam, perpassam e são a finalidade 
do Espírito Santo, no momento em que os resultados deste processo são apresen-
tados publicamente. 

No entanto, Jerônimo não parece usar alegorias de modo arbitrário. Antes, 
ele procura se apoiar no seu entendimento da revelação bíblica, como também ao 
dizer:

Now in John the Evangelist and in the Acts of the Apostles we learn more fully 
who is this Lord who is seen. John says of this, “Isaiah said this when he saw his 
glory and spoke about him” [ John 12:41], doubtless signifying Christ ( JERÔ-
NIMO, 2015, p. 150).

Assim, o reconhecimento da unidade das Escrituras se daria por meio do 
sentido espiritual. Essa abordagem é especialmente útil para se tentar superar 
aparentes contradições bíblicas:

Someone may ask how the prophet can say now that he has seen the Lord, not 
the Lord without qualification, but the Lord Sabaoth [cf. Isa 6:5], as he himself 
testifies in what follows, although John the Evangelist has said, “No one has 
ever seen God” [ John 1:18; 1 John 4:12], and God says to Moses, “You cannot 
see my face, for no man will see my face and live” [Exod 33:20]. We will respond 
to this that fleshly eyes are not able to see not merely the divinity of the Father, 
but not even that of the Son and the Holy Spirit, since the nature in the Trinity 
is one. But the eyes of the mind [can see him], of which the Savior himself says, 
“Blessed are the pure in heart, for they will see God” [Matt 5:8]. We read that 
the Lord of Abraham was seen under the figure of a man [cf. Gen 18:1–3], and 
a man, as it were, who was God, wrestled with Jacob. This is why the place itself 
was called Penuel, that is, face of God [cf. Gen 32:24–30]. He says: “For I have 
seen God face to face and my soul was saved” [Gen 32:30]. Ezekiel too saw the 
Lord in the form of a man sitting over the cherubim; from his loins and below 



29

he was like fire and the upper parts had the appearance of amber [cf. Ezek 
1:26–27]. Therefore, the nature of God is not discerned, but he is seen by men 
as he wills ( JERÔNIMO, 2015, p. 151).

Portanto, ele não apela para as possíveis diferenças de contextos literários e 
históricos, ou para as diversas motivações dos diferentes autores bíblicos, como 
outros autores de hoje poderiam fazê-lo. Mas Jerônimo apela para uma mesma 
realidade espiritual que estaria perpassando todos eles. Ele então contrasta os 
olhares da carne e da mente, sendo aqueles os da vontade humana, e os últimos 
guiados segundo o arbítrio divino.

Ironicamente, nesta abordagem se encontram, ao mesmo tempo, tanto uma 
contribuição, quanto uma limitação de Jerônimo. Sua contribuição é ver a uni-
dade na revelação. Pois, para ele, não parece haver quaisquer divisões de épocas, 
dispensações ou alianças. Ou se elas existem, não são tão importantes a ponto de 
diminuir esta unidade. No entanto, aqui também se encontra a limitação de ter 
as diferenças e especificidades de diversas passagens bíblicas e seus respectivos 
contextos apagadas ou, ao menos, diminuídas.

Porém, a alegoria não é sempre utilizada da mesma maneira. Em outra seção 
de seu comentário sobre Isaías 6, Jerônimo demonstra se colocar em debate com 
outros autores:

Therefore a certain individual impiously understands the two seraphim to be 
the Son and the Holy Spirit,6 since we teach according to John the Evangelist 
and the Apostle Paul that the Son of God was seen in the majesty of one reig-
ning, and that the Holy Spirit spoke. Some of the Latins understand the two 
seraphim to be the Old and New Testaments (instrumentum), which speak only 
of the present age ( JERÔNIMO, 2015, p. 153).

Inicialmente, ele está confrontando Orígenes. Pois se refere à mesma “here-
sia” em uma de suas cartas:

Origen is a heretic, true; but what does that take from me who do not deny that 
on very many points he is heretical? He has erred concerning the resurrection 
of the body, he has erred concerning the condition of souls, he has erred by 
supposing it possible that the devil may repent, and—an error more important 



30

than these—he has declared in his commentary upon Isaiah that the Seraphim 
mentioned by the prophet are the divine Son and the Holy Ghost Ghost ( JE-
RÔNIMO; SCHAFF; WACE, 1893, p. 131-132).

A seguir, ele talvez esteja se inserindo no grupo dos latinos. Pois ele mesmo 
defende em uma de suas cartas que ‘the two seraphim thus stand for the Old 
and New Testaments’ ( JERÔNIMO; SCHAFF; WACE, 1893, p. 22), unindo 
mais uma vez os Testamentos. Desta forma, Jerônimo não se coloca como um 
autor isolado, mas parte de uma comunidade maior. Por sua vez, esta comunidade 
também se insere num corpo maior. Logo, Jerônimo também contribui à herme-
nêutica e exegese contemporâneas ao revelar a importância de se ver o expositor 
bíblico como parte de uma comunidade e discussões maiores, não apenas alguém 
que emite impressões individualistas num vácuo contextual. Neste sentido, há um 
dever pastoral no intérprete: ajudar seus interlocutores a superar heresias e erros 
teológicos.

Seguindo a postura de Jerônimo, os intérpretes atuais deveriam ajudar seus 
leitores a se afastar dos falsos ensinos mais do que procurar por inovações teológi-
cas e exegéticas. Além disso, devem aceitar que fazem parte de uma comunidade 
em meio a outras comunidades, sem banalizar sua tradição. Isso não quer dizer 
necessariamente que a tradição da comunidade em questão deva ser absoluta. No 
caso acima, a discussão é sobre o Filho ser Deus ou uma criatura. Embora esta 
discussão tenha perdurado na história, ainda assim, ela contava com inúmeras 
comunidades que sustentavam a primeira alternativa. Sendo assim, Jerônimo dis-
cute com base em uma tradição bem estabelecida. Portanto, a exegese não é um 
exercício solitário, mas serve à comunidade do povo de Deus. Ela não é soberana 
sobre a doutrina, nem é acriticamente submissa a ela. Mas a questiona e é ques-
tionada por ela.

Percebe-se também que uma alegoria “herética” não torna, aos olhos de  
Jerônimo, a abordagem alegórica deficiente ou digna de ser descartada. Pois ele 
combate o que crê ser uma alegoria herética com outra alegoria. O que parece 
distinguir uma de outra seria a doutrina cristã. Assim, a exegese não seria um pro-
cesso puramente indutivo, mas também dedutivo. Novamente, é fundamentando-
-se na unidade das Escrituras que a medida para se escolher uma tendência mais 
indutiva ou dedutiva seria encontrada. Portanto, seria estranho ao pensamento de 



31

Jerônimo contentar-se com um achado indutivo que contraria a sã doutrina. Ao 
seu ver, parece que tal situação se daria num erro do processo indutivo em questão. 
No entanto, pode-se afirmar que a dedução não pode também ser pura, uma vez 
que cada passagem teria suas particularidades e usos próprios. E a dedução pura 
acabaria por sufocar tais particularidades e usos.

Assim, o processo exegético não é soberano, apesar de ser de extrema im-
portância, mas se relaciona com a sã doutrina. Se, por um lado, isso possa parecer 
impedir o progresso teológico, por outro, previne que um desvio absurdo possa 
ser aclamado. Embora a comunidade cristã ainda debata muitos tópicos, ela con-
ta com um corpus fundamental, que perpassa diferentes comunidades e as torna 
parte de um mesmo corpo.

Contudo, não são apenas questões mais teóricas que são lidadas com o uso 
da alegoria. Jerônimo também aplica o sentido não literal para questões de ordem 
mais prática. Assim, ele incentiva Eustochium a permanecer virgem comparando 
a virgindade de uma mulher com a situação de Israel. Embora não se trate de um 
sentido voltado à pessoa de Cristo, trata-se de uma aplicação que não parece ser 
o sentido literal de Amós 5.2 em vista:

See to it that God say not some day of you: “The virgin of Israel is fallen and 
there is none to raise her up.” I will say it boldly, though God can do all things 
He cannot raise up a virgin when once she has fallen. He may indeed relieve 
one who is defiled from the penalty of her sin, but He will not give her a crown 
( JERÔNIMO; SCHAFF; WACE, 1893, p. 24).

Portanto, Jerônimo traz a contribuição de estabelecer aplicações práticas e 
doutrinárias com base em passagens que talvez não fossem utilizadas por outros 
autores. Isso possibilita imaginar a aplicabilidade de uma passagem além do 
óbvio.

Certamente, o teólogo atual deve tomar cuidado para não fazer aplicações 
que sejam claramente incoerentes com a passagem utilizada. No entanto, a pos-
tura de Jerônimo pode fornecer um estímulo que favoreça a busca de implicações 
de uma passagem para questões não diretamente ligadas a um texto. Quando se 
considera o fato dos interlocutores atuais viverem em outra época e em outro 
contexto, em relação ao do texto bíblico original, percebe-se esta necessidade.



32

Se a Escritura é a Palavra universal dada à Igreja e esta perpassa muitas 
épocas e contextos, então toda a Escritura terá algo a dizer a todos os contextos e 
épocas. Isso não quer dizer que o modo por vezes indiscriminado que Jerônimo 
usa certas passagens possa ser adotado. Mas que as implicações de uma passagem 
tem tanto valor para o povo de Deus quanto as aplicações mais óbvias e diretas.

No entanto, é preciso reconhecer que o método de Jerônimo não pode ser 
acatado de maneira acrítica. Pois ele muitas vezes abandona quaisquer possibi-
lidades de interpretações que discutam o sentido de uma passagem para os seus 
primeiros leitores. Por exemplo, ele recorre a Eclesiastes em suas discussões con-
tra os pelagianos:

They, therefore, who say that a man can be without sin if he chooses, will not 
be able to prove the truth of the assertion, unless they show that it will come to 
pass. But whereas the whole future is uncertain, and especially such things as 
have never occurred, it is clear that they say something will be which will not 
be. And Ecclesiastes supports this decision: “All that shall be, has already been 
in former ages.” ( JERÔNIMO; SCHAFF; WACE, 1893, p. 452).

Logo, para comprovar que uma pessoa pode viver sem pecar, os pelagianos 
deveriam provar que será deste modo. Mas Jerônimo recorre ao livro de Eclesias-
tes numa passagem que, em seu contexto, não parece se referir ao pecado. Para 
tanto, o sentido literal é deixado de lado em favor de um sentido mais apropriado 
para a discussão ( JERÔNIMO; SCHAFF; WACE, 1893, p. 452).

Contrapondo a alegação pelagiana de que somos governados por nosso li-
vre-arbítrio, Jerônimo também recorre a João 3.27. Nessa resposta, ele isola o 
versículo de seu contexto literário, em que João Batista afirma que Jesus é superior 
a ele, pois isso lhe foi dado por Deus. Mas Jerônimo usa esta frase para falar do 
auxílio divino nas ações humanas em geral:

In another place you maintain that “All are governed by their own free choice.” 
What Christian can bear to hear this? For if not one, nor a few, nor many, but 
all of us are governed by our own free choice, what becomes of the help of God? 
And how do you explain the text […] “No one can receive anything, unless it be 
given him from above”; […] Elsewhere, you make a vain attempt to append the 
words “not without the grace of God”; but in what sense you would have them 



33

understood is clear from this passage, for you do not admit His grace in separate 
actions, but connect it with our creation, the gift of the law, and the power of 
free will ( JERÔNIMO; SCHAFF; WACE, 1893, p. 462).

Novamente, Jerônimo chega a desprezar o sentido literal, quando comenta 
sobre Eclesiastes 3.5. Em seu lugar, ele aplica a passagem ao evangelho sendo 
pregado aos gentios. Para tal, ele relaciona a passagem com Mateus 3.9. Assim, 
ele usa o NT como uma lente interpretativa do AT:

I am surprised at a scholar’s ridiculous comment on this passage that Solomon 
is talking about house-building and demolition, on the grounds that people 
do sometimes demolish and sometimes build; some collect stones together to 
construct buildings, others demolish those that have been built […] As for us, 
let us follow the earlier line of explanation, saying that the time to scatter and 
to collect stones is in the sense recorded in the Gospel: “God is able from the-
se stones to raise up children to Abraham”; that is, that there was the time to 
scatter the Gentile population, and a time to gather them back into the church 
( JERÔNIMO, 2012, p. 57).

Contudo, ao fazer isso, ele acaba por esvaziar algumas passagens de um sig-
nificado próprio. Isso fica ainda mais patente, quando se percebe que Jerônimo 
lê a mesma passagem logo em seguida, atribuindo um novo sentido. Um sentido 
que provavelmente não estivesse patente aos leitores de Eclesiastes antes da dis-
cussão paulina entre lei e graça:

In one book (but using the Septuagint version: “A time to throw stones and a 
time to pick them up”) I read that the severity of the old law was tempered by 
the grace of the Gospel: that is, the law, stiff, unkind, and unmerciful, kills the 
sinner, but the grace of the Gospel has pity and summons him to repentance; 
and that is what the time for throwing stones or picking them up means, as they 
are thrown in the law, but picked up in the Gospel ( JERÔNIMO, 2012, p. 57).

No entanto, há momentos em que ele usa o próprio AT para buscar o sen-
tido espiritual. Assim, o tempo de abraçar ou não (Ec 3.5) é interpretado a partir 
de Provérbios 4.8:



34

However, if we wish to rise to the higher sense, we shall see that wisdom em-
braces those who love it—“Honor her,” he says, “and she shall embrace you” […] 
Further, the human mind cannot always be aiming at the sublime and thinking 
of higher, divine things, nor be constantly in contemplation of the heavenly, but 
must sometimes allow for physical needs; that is why there is a time to embrace 
wisdom and to hold her more tightly, and a time to relax the mind from the 
contemplation and embrace of wisdom, so that we may attend to the care of our 
bodies and to the necessities of our life, short of sin ( JERÔNIMO, 2012, p. 58).

Curiosamente, Jerônimo não relaciona a sabedoria à Cristo, com base em 
Provérbios 8 (o que seria comum à época), ou mesmo de 1Coríntios 1.24. Ou 
ainda como fez em seguida: “the greater help is that of Wisdom—that is, of 
our Lord Jesus Christ” ( JERÔNIMO, 2012, p. 59). Ainda assim, não parece 
que Jerônimo faça um uso indiscriminado da alegoria. Voltando para Eclesias-
tes 3.5, poderia mesmo ser indevido dizer que há momentos em que se deve 
deixar a pessoa de Cristo e outros em que se deva se voltar a ele, como parte 
da rotina cristã. Então, Jerônimo aplica Eclesiastes 3.5 a vida devocional e sua 
contradição (na perspectiva de Jerônimo) das demandas da vida física. 

Desta forma, Jerônimo parece muitas vezes ignorar completamente o senti-
do que a passagem teria para os primeiros leitores, utilizando-se dela de maneira 
contraditória em relação à leitura mais óbvia de uma passagem. Assim, parece 
que os leitores originais de Isaías 6 deveriam esperar até o advento de Cristo, para 
poderem compreender a perícope. Pois o único sentido espiritual, e, portanto, 
proveitoso, seria esse. Da mesma forma, é de se perguntar: como Jerônimo inter-
pretaria a citação de Eclesiastes, caso os pelagianos nunca tivessem surgido? Ou o 
texto de Amós, se Eustochium fosse uma mulher casada? Embora questões como 
estas fiquem sem resposta, é claro que o sentido literal de outra perícope poderia 
ser usada, caso o sentido literal fosse visto como tão válido quanto o espiritual.

No entanto, seria impróprio não considerar a revelação plena das Escrituras 
como uma referência mesmo ao sentido literal. Pois uma vez que se considere o 
sentido literal, ou mesmo o “claro” (como na Reforma), este sempre será coerente 
com o todo da Escritura. Assim, a exegese é enriquecida, quando uma passagem 
é interpretada e confrontada tendo em vista outras que contenham contextos ou 
temas semelhantes.



35

Conclusão

Podemos concluir que Jerônimo contribui com um propósito para a alegoria: 
tanto defender a unidade da revelação contra as heresias que a deturpam, quanto 
aplicar textos antigos a leitores recentes. Nisso, ele se coloca como parte de uma 
comunidade hermenêutica. No entanto, sua limitação maior é a de diminuir as 
possibilidades de interpretação e aplicação do sentido literal, sobretudo aos pri-
meiros leitores do AT.

Certamente, o uso da alegoria por Jerônimo leva a um esvaziamento do sen-
tido literal. Isto mostra que na abordagem alegórica um aspecto desvantajoso em 
comparação às abordagens mais atuais como o método histórico-gramatical e às 
abordagens críticas. No entanto, há alguns princípios subjacentes à abordagem 
de Jerônimo que ainda devem ser considerados hoje: a unidade das Escrituras, a 
progressão da revelação, a sã doutrina e a importância de se procurar aplicações e 
implicações de uma passagem para as necessidades dos interlocutores.

De fato, a alegoria não é a melhor abordagem hermenêutica na maioria das 
passagens, devido, sobretudo, ao gênero literário das mesmas. Contudo ler uma 
perícope a partir de uma revelação plena e respeitando seu progresso ao longo das 
Escrituras foi uma postura utilizada tanto para se defender a sã doutrina, quanto 
para se aplicar as Escrituras interlocutores “contemporâneos”. Certamente, esse 
mesmo cuidado deveria nortear o estudo e a exposição bíblica em todas as épocas. 
Pois “Toda a Escritura é inspirada por Deus e útil para o ensino, para a repreen-
são, para a correção, para a educação na justiça, a fim de que o homem de Deus 
seja perfeito e perfeitamente habilitado para toda boa obra” (2Tm 3.16-17, ARA). 

Por isso, se a alegoria não for a abordagem mais adequada ao texto em ques-
tão, ainda assim a unidade das Escrituras, a sã doutrina, a progressão da revelação 
e a finalidade das Escrituras na vida do cristão devem ser princípios hermenêuti-
cos subjacentes a toda prática exegética em quaisquer épocas e contextos.

Finalmente, seria interessante analisar outras práticas hermenêuticas dos 
Ocidentais. Nem todos eles recorreram à alegoria. De modo que alguns como 
Pelágio a evitaram completamente. Enquanto outros seguiram a tipologia ou 
trabalharam com a alegoria de modo diferente (como Ticônio e Ambrosiastro). 
E ainda houve aqueles que associaram a alegoria a outras abordagens que valo-
rizavam mais o uso da razão e o sentido literal, como foi o caso de Agostinho. 
Certamente, essa riqueza de proposições pode tanto mostras as tendências da 



36

época, como também trazer mais elementos para moldar a hermenêutica e exe-
gese contemporâneas.

Referências bibliográficas

Bray, G. História da interpretação bíblica (São Paulo: Vida Nova, 2017).
Childs; B.S. The struggle to understand Isaiah as Christian Scripture (Grand  

Rapids: Eerdmans, 2004).
Jerônimo. Commentary on Ecclesiastes (Mahwah: The Newman Press, 2012), An-

cient Christian Writers, p. 57
______. Commentary on Isaiah: Including St. Jerome’s Translation of Origen’s 

Homilies 1–9 on Isaiah. Tradução Thomas P. Scheck (Mahwah: The New-
man Press, 2015), Ancient Christian Writers.

Schaff, P.; Wace, H., orgs. St. Jerome: Letters and select works. Tradução W. H. 
Fremantle; G. Lewis; W. G. Martley (Nova Iorque: Christian Literature 
Company, 1893), A Select Library of the Nicene and Post-Nicene Fathers 
of the Christian Church, Segunda Série, v. VI.

Wilken, R.L.; Christman, A.R., Hollerich, M.J., orgs. Isaiah: Interpreted by 
Early Christian and Medieval Commentators. Tradução R.L. Wilken, A.R. 
Christman, e M.J. Hollerich (Grand Rapids; Cambridge: William B. Eerd-
mans Publishing Company, 2007), The Church’s Bible.



37

Psicólogo pela USP de Ribeirão Preto (2004-2008), 
bacharel em Teologia pelo Seminário Presbiteriano do 
Sul (2011-2014). Atuou na Aliança Bíblica Universitária 
do Brasil,  foi professor de Teologia Bíblica e de 
Cosmovisão Cristã no Instituto Bíblico de Itapeva 
(2023) e atualmente pastoreia a Igreja Presbiteriana 
de Angatuba, em Angatuba-SP, conselheiro bíblico e é 
mestrando no STM do Centro Presbiteriano de  
Pós-graduação Andrew Jumper.

Marcelo Luiz Tavares

Sobre o autor


