
Teologia Brasileira
Nº 104 | 2024 ISSN 2238-0388

Resenha: A Trindade
Willy Robert	 4

Conhecendo as Antigas Doutrinas da Graça:  
um recado para jovens e velhos
Isaías Lobão	 13

O cristão e o governo civil: um breve estudo  
do capítulo XXIV da Confissão Batista  
de Londres de 1689
Jefferson Oliveira	 19

Uma análise sobre o papel da liderança  
eclesiástica para a formação integral na  
perspectiva da cosmovisão cristã 
Donato Farinelli de Souza	 28

Lançamentos	 37



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Editor:
Franklin Ferreira

Produção editorial:
Sérgio Siqueira Moura

Diagramação:
Sandra Reis Oliveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!

	 Willy Robert faz uma excelente resenha do 
livro “A Trindade” de Robert Letham, destacando como essa 
doutrina é crucial para a vida da igreja. Letham mostra que a 
Trindade não é apenas um tema acadêmico, mas deve influen-
ciar áreas como a missão, a oração e a adoração na igreja.

	 Isaías Lobão reflete sobre o interesse renovado nas  
Antigas Doutrinas da Graça, alertando para a importância de 
uma compreensão profunda do que significa ser “reformado” e 
de uma relação saudável com a igreja local.

	 Jefferson Oliveira discute a legitimidade do poder dos 
governos civis à luz da Bíblia, abordando a rejeição pós-moder-
na à autoridade e a relevância da Confissão de Fé de Londres de 
1689 para a edificação da igreja.

	 Por fim, Donato Farinelli explora a formação de novos 
líderes ministeriais, destacando a importância de um posicio-
namento cristocêntrico diante dos desafios contemporâneos e a 
necessidade de fundamentos sólidos para o ministério.

	 Nesta palestra, Hélder Cardin fala sobre como o evan-
gelho traz esperança em tempos difíceis e destaca que os cris-

tãos devem evitar se conformar ao mundo, mas 
ainda assim se envolver para fazer a diferença.

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY
https://www.youtube.com/watch?v=ikoXj2LDVBg


4

Resenha: A Trindade

Willy Robert

A saúde doutrinária da igreja depende de uma boa compreensão e expo-
sição da revelação bíblica e a Bíblia, como um todo, rege o conteúdo do 
ensino na igreja. Infelizmente, essa verdade tem sido constantemente 

desconsiderada. Desprezando a ampla gama de assuntos que constam na Bíblia, 
muitos púlpitos acabam escolhendo temas “preferidos”, com isso, assuntos cru-
ciais para a fé cristã são cada vez mais deixados de lado. É o que acontece com 
a Trindade. São cada vez mais raros e pouco relevantes os estudos e exposições 
sobre essa doutrina.  

Isso não é de hoje. Em 1967, Karl Rahner afirmou que: “Se tivermos de abo-
lir a doutrina da Trindade porque concluímos que é falsa, isso praticamente não 
afetaria em nada a maior parte da literatura religiosa”. Rahner entende que, caso 
o tema Trindade desaparecesse da literatura cristã, isso traria pouco impacto para 
a vida dos cristãos comuns, pois a forma como essa doutrina é tratada a tornou 
irrelevante para muita gente. 

Foi tentando contribuir para a correção desse problema que, no ano de 2003, 
o professor Robert Letham escreveu o livro “A Trindade: na escritura, história, 
teologia e adoração”. Robert Letham é mestre em Estudos da Religião e em 
Teologia, pelo Westminster Theological Seminary, e Doutor em Filosofia pela 



5

University of Aberdeen. Ele leciona Teologia Histórica e Sistemática na Union 
School of Theology, no País de Gales, e é pastor há mais de 22 anos. 

O lançamento do livro foi um sucesso e acabou conferindo ao autor o prê-
mio literário Gold Medallion Book Award de 2005. Quinze anos após o lança-
mento, o Dr. Letham decidiu fazer uma revisão ampliada que foi publicada no 
Brasil recentemente por Edições Vida Nova. O livro é dividido em quatro partes: 

1. Fundamentos Bíblicos 
2. Desenvolvimento Histórico 
3. Debate Contemporâneo 
4. Questões Fundamentais 

De forma geral, a intenção do Dr. Letham é mostrar como a doutrina da 
Trindade é crucial para a vida da igreja em geral. Ele desmistifica a ideia de que se 
trata de um assunto complexo, que deve ser deixado apenas para as salas de aula 
dos seminários. Ele mostra que a doutrina da Trindade deve reger a saúde doutri-
nária da igreja, impactando áreas como: a obra missionária, a oração individual e 
comunitária e a adoração ao Senhor. 

Introdução 

Na introdução do livro, o autor cita diversas dificuldades para lidar com o tema. 
Alguns autores da história da teologia tiveram que usar termos extrabíblicos para 
defender a linguagem bíblica da Trindade. Isso se deu por causa dos hereges que 
faziam um uso distorcido dos termos escriturísticos para propagar suas falsas 
doutrinas. 

Impulsionados pelo desejo de combater os pensamentos heréticos relaciona-
dos com o assunto, a igreja precisou se posicionar desde o Concílio de Nicéia (325 
d.C.). Após isso, grandes nomes da teologia cristã escreveram sobre o assunto, 
com destaque para Atanásio, Agostinho e Tomás de Aquino. 

Infelizmente, o número de teólogos que deu ênfase considerável ao assunto 
caiu drasticamente nos anos mais recentes. O que é mais comum de se encontrar 
é uma ênfase muito forte no Pai e em seus atributos, ou no Filho e em sua dupla 
natureza, com o aspecto trinitário sendo relegado a poucas páginas ou mencio-
nado apenas de forma en passant. É nesse contexto que o autor tece críticas a 



6

grandes teólogos como Charles Hodge, Louis Berkhof, Friedrich Schleierma-
cher, B.B. Warfield e até mesmo J.I. Packer pela forma como lidaram com o tema 
da Trindade em seus escritos. O autor ainda critica os adeptos do biblicismo, que 
desprezam a doutrina da Trindade, acusando-a de ser uma especulação contrária 
à Palavra de Deus. 

Fundamentos bíblicos 

Na primeira parte, o Dr. Robert Letham analisa o Antigo Testamento para ve-
rificar se há alguma referência à Trindade nessa parte da Bíblia. Ele se preocupa 
em fazer uma distinção entre a doutrina da Trindade e a Trindade em si. Ele 
diz: “Deus sempre é, e Ele sempre é Trindade. Desde a eternidade Ele é Pai, 
Filho e Espírito Santo, um ser indivisível, três pessoas irredutíveis” (p. 47). Ele 
então segue e afirma: “De outro modo, a doutrina da Trindade é a formulação 
desenvolvida do que a igreja entende ter Deus revelado na história da revelação e 
da redenção, conforme registrado na Escritura” (p. 47). Seu ponto é mostrar que 
a Trindade é uma realidade que independe da interpretação que se tenha dela. 
Em outras palavras, ela não depende de uma certa formulação para ser; ela é. A 
doutrina é simplesmente a forma como a teologia a compreende e explica. 

Ele passa a analisar o primeiro capítulo de Gênesis, focando no ato criativo 
de Deus como algo claramente trinitário. O versículo 26 é amplamente usado 
nessa discussão: “Façamos o homem à nossa imagem”. Há quem interprete que 
nesse texto Deus está se dirigindo aos anjos, o que faria o homem ter sido criado 
como os anjos. Mas o Dr. Letham faz objeção a isso, afirmando que não há ne-
nhuma menção a esse fato em nenhum local das Escrituras. Há quem entenda 
que esse texto se refira a um plural majestático, uma figura de linguagem que diz 
respeito à dignidade e à grandeza divina. Mas o autor também faz objeção, argu-
mentando que plurais majestáticos raramente são usados com verbos, se é que são 
usados assim. Há também quem interprete como um plural autodeliberativo, mas 
segundo o autor, não há paralelos suficientes para respaldar tal interpretação. Ele 
então conclui sugerindo que Gênesis 1.26 nos dá base, para, a partir da revelação 
presente do Novo Testamento, olharmos retrospectivamente para a criação do 
homem e identificar ali uma referência à Trindade. Ele diz: “No que se refere ao 
sensus plenior (o sentido ou significado pleno) da Escritura, as palavras de Deus 
atestam aqui uma pluralidade no ser divino, expressa posteriormente pela dou-



7

trina da Trindade. Os leitores originais não teriam compreendido isso, mas nós, 
que temos a trama toda revelada, podemos revisitar essa passagem e identificar as 
pistas ali”. (p. 49). 

A próxima análise é sobre as aparições do Anjo do Senhor. Para o autor, tais 
aparições nas narrativas bíblicas deixam explícitas que não se trata de um anjo 
comum. Dessa forma, esse anjo é identificado como o próprio Deus, o que indica 
uma pluralidade divina. Ele faz aqui uma relação entre as aparições do Anjo do 
Senhor e as teofanias. Comentando o texto de Gênesis 18 e 19, ele diz: “Aqui te-
mos uma justaposição desconcertante e persistente de homens, anjos e o Senhor. 
É como se as fronteiras houvessem desaparecido. [...] A questão é que o Deus 
único se apresenta de um modo que gera dúvidas” (p. 52). Agostinho supõe que 
essa poderia ser uma aparição do Cristo pré-encarnado. 

Outro aspecto interessante analisado no livro é o conceito de exegese proso-
pológica. Trata-se de um método utilizado, sobretudo, por alguns Pais da Igreja, 
para analisar a forma como Cristo e os autores do Novo Testamento interpre-
taram certos textos do Antigo Testamento, vendo em Jesus seu cumprimento 
real e mostrando a impossibilidade de tal cumprimento se dar em outros além 
de Cristo. Um exemplo é o Salmos 110.1: “O Senhor disse ao meu Senhor: as-
senta-te à minha direita, até que eu ponha teus inimigos debaixo dos teus pés”. 
Todos os autores neotestamentários que fizeram uso dessa passagem apontaram 
para Cristo como o seu cumprimento. E fica evidente, a impossibilidade de tal 
cumprimento se dar em qualquer outro que não ele. O argumento do Dr. Letham 
com isso, é que tal método exegético corrobora a ideia da Trindade presente nos 
mais diversos textos veterotestamentários. 

Ainda nessa primeira parte, no capítulo denominado “Jesus e o Pai”, o autor 
enfatiza a relação entre o Pai e o Filho. Ele se vale de diversos textos em que Jesus 
está realizando obras que são atribuídas ao Pai no Antigo Testamento, o que ates-
ta a divindade de Cristo. Para isso, ele investiga textos que apontam Jesus como 
Criador, Juiz, Salvador, dentre outros. Ele também aponta a adoração a Jesus como 
algo legitimado no Novo Testamento. Mostra Estevão orando a Jesus em Atos 
7.59-60. E conclui dando destaque especial à preexistência de Cristo mencionada 
em Hebreus 1.3-4; 1Pedro 1.20; João 1.1-4; Apocalipse 1.17 e outros mais. 

Há também um capítulo específico sobre o Espírito Santo. Nele, o autor 
destaca o desenvolvimento do Binitarismo e do Trinitarismo. Ele argumenta, 



8

com base no trabalho de Larry Hurtado, que “Quase não há dúvida de que o foco 
explícito da adoração no Novo Testamento era Binitário. A importância evidente 
de Jesus Cristo e o impacto de sua ressurreição colocaram sob os holofotes uma 
concentração unificada de adoração a Deus Pai e ao Senhor Jesus Cristo” (p. 84). 
Mais adiante, ele diz: “O status do Cristo ressurreto está claramente no âmago 
da atenção da igreja. [...] Isso está totalmente em sintonia com a atividade do 
Espírito Santo, que não chama a atenção para si mesmo, mas para Cristo” (p. 
86). Seu ponto não é negar que houvesse adoração ao Espírito Santo ou negar 
que houvesse uma consciência de sua divindade no Novo Testamento, mas sim 
evidenciar os papéis distintos de cada uma das pessoas da Trindade, o que, por 
si só, é uma prova da própria Trindade. O Dr. Letham então conclui mostrando 
que há um número maior de referências ao Espírito Santo no Novo Testamento 
em comparação com o Antigo Testamento. Somente Paulo menciona o Espírito 
Santo mais vezes que o Antigo Testamento inteiro. 

Desenvolvimento histórico 

A segunda parte é a maior do livro. Seu foco é analisar o desenvolvimento histó-
rico da doutrina da Trindade e o autor já começa com o texto integral do Credo 
Niceno-Constantinopolitano de 381 d.C. Esse Credo possui grande importância 
para a História da Teologia, pois, dentre outras coisas, ele amplia a concepção do 
Credo Niceno no que diz respeito à divindade, procedência e adoração ao Espí-
rito Santo. 

Os Pais Apologistas foram os primeiros a investigar a relação entre o Filho 
pré-existente e o Pai. Eles usaram ideias originadas em Filo de Alexandria e 
enfatizaram os elementos de unicidade eterna com o Pai, como Palavra ima-
nente em Deus, e sua manifestação na história humana como Palavra emitida 
ou expressa. 

Após isso, o autor investiga a contribuição de Ireneu de Lião (130 a 200 
d.C.). Ireneu combateu o herege Marcião e os gnósticos em suas concepções 
distorcidas sobre Deus. Apesar de não explicar a relação entre as três pessoas da 
Trindade, ele provou a sua existência a partir de eventos da história humana. Deu 
ênfase especial ao batismo de Jesus, onde o Espírito desceu sobre o Filho, e este 
o derramou, posteriormente, sobre seus seguidores. Também são analisadas as 
contribuições de Tertuliano (160 a 220) e Orígenes (185 a 254). 



9

Um capítulo específico é destinado a falar sobre a controvérsia ariana e as 
controvérsias terminológicas relacionadas à Trindade. Termos como hypostasis/
ousia, homoousios, genetos/gennetos, agenetos/agennetos são discutidos em seu devido 
contexto no período niceno. E no pós-niceno são discutidos: anomeanos e euno-
mianos, homoousianos e homoiosianos. 

Há também um capítulo específico para tratar sobre a contribuição de Ata-
násio, arcebispo de Alexandria. Mesmo antes de haver uma ortodoxia definiti-
vamente estabelecida, o trinitarismo atanasiano é evidente na forma como esse 
gigante da teologia trabalhou com o texto sagrado. Sua teologia envolvia três 
eixos básicos: criação, encarnação e divinização. Ele entendia que Jesus Cristo foi 
o agente que fez todas as coisas ex nihilo. Ele também entendia que a encarnação 
era o meio pelo qual o Senhor leva os pecadores à incorruptibilidade e acreditava 
que: “Ao tornar-se homem, Cristo recebeu e assumiu o que é nosso e, ao fazê-lo, 
santificou (divinizou-o), tornando-o adequado para a comunhão com Deus. Em 
troca, ele concedeu à humanidade a graça de participar da natureza divina. Essa 
troca na encarnação é a base para o ensino de Atanásio sobre a divinização (theo-
sis): ‘Ele se fez carne para que fôssemos feitos Deus’” (p. 161). 

Os demais capítulos da segunda parte se ocupam em analisar as obras dos 
capadócios, Agostinho, o cisma entre o Oriente e Ocidente ocasionado pela cláu-
sula filioque. E um capítulo específico é destinado à contribuição de João Calvino 
nas Institutas da Religião Cristã, versão de 1559. O Dr. Letham enfatiza que a 
exposição trinitária de Calvino é fundamentada na Bíblia em linguagem objetiva 
que evita, em grande medida, a terminologia filosófica. O ponto fundamental de 
sua argumentação está na defesa da divindade do Filho e do Espírito Santo. A 
discussão que se segue é sobre o quanto o trinitarismo de Calvino é inovador. Há 
quem afirme que ele se afastou do trinitarismo niceno, enquanto outros alegam 
que seu trinitarismo foi exclusivamente bíblico. A conclusão do Dr. Letham é 
que a atenção que Calvino dedicou às três pessoas o coloca mais perto da tradição 
Oriental que da Ocidental. Mas no fundo, ele foi um defensor profundamente 
conservador do trinitarismo. 

Debate contemporâneo 

O Dr. Letham afirma que a partir do século 17, por causa do Iluminismo, a 
doutrina da Trindade sofreu severos ataques. O que gerou uma série de réplicas 



10

às críticas que foram feitas. Ainda assim, o paradigma pós-iluminista passou do 
estudo de Deus para o estudo do homem. A Bíblia continuou sendo atacada, e os 
estudiosos abandonaram a eternidade para dar ênfase à dimensão histórica dos 
estudos bíblicos. Isso fez com que a relevância das Escrituras fosse exclusiva a esse 
mundo, o que faz com que a revelação divina não revele Deus necessariamente 
como ele é eternamente em si mesmo. 

Apesar disso, os raios de esperança brilharam, sobretudo com o teólogo suíço, 
Karl Barth, em sua célebre obra “Church Dogmatics”, que, segundo o tradutor da 
primeira metade da obra, trata-se da análise mais importante sobre a Trindade des-
de Agostinho. Mesmo considerando essas palavras como um exagero, o Dr. Letham 
afirma que ninguém duvida que a obra de Barth é de importância seminal. O autor 
segue então numa investigação minuciosa do pensamento trinitariano de Barth. 

Ele também analisa em um capítulo separado as obras de Karl Rahner, Jür-
gen Moltmann e Wolfhart Pannenberg, apresentando críticas à forma como os 
dois últimos lidaram com a relação entre Trindade econômica e imanente. 

Algo que chama a atenção de qualquer teólogo e estudante de teologia e que 
não se encontra facilmente em outras obras, é o capítulo destinado a analisar o 
pensamento Oriental contemporâneo sobre a Trindade. Na verdade, pouca coisa 
chega até nós sobre a teologia Oriental contemporânea, e o autor traz boas con-
tribuições para amenizar essa carência. Ele analisa três teólogos: Sergii Bulgakov, 
Vladimir Lossky e Dumitru Staniloae. 

Após a Revolução Bolchevique de 1917, muitos intelectuais orientais de des-
taque tiveram que se exilar no Ocidente. Isso gerou uma tensão entre o pensamento 
Ortodoxo e o Ocidental. Isso abriu as portas para a teologia oriental no Ocidente e 
fez com que sua forma de interpretar as Escrituras chamasse a atenção. 

O autor conclui tecendo críticas ao pouco desenvolvimento epistemológico 
em relação à Trindade na teologia oriental, sobretudo na distinção feita entre 
essência e energias, identificando uma distinção real entre elas, o que coloca em 
xeque a simplicidade de Deus, pressupondo uma variedade de níveis em Deus e 
separando as ações de Deus do seu ser. 

Questões fundamentais 

A última parte funciona como uma espécie de aplicação do que foi apresentado 
até agora. O autor começa tratando sobre a Trindade e a Encarnação. Ele expõe 



11

de forma clara e objetiva a noção de um ser, três pessoas. Discute a validade do 
uso do termo “pessoa” para se referir ao Pai, Filho e Espírito Santo. Aponta a 
indivisibilidade da essência divina, fala sobre a comunhão dinâmica presente na 
divindade e defende uma ordem específica entre as pessoas da Trindade, chaman-
do a atenção para não confundir isso com uma hierarquização trinitária. 

Há um capítulo especial sobre a Trindade, a adoração e a oração, mostrando 
como a base da adoração da igreja segue uma estrutura trinitária: “A adoração da 
igreja está fundamentada em quem Deus é e no que ele fez. [...] O Pai enviou o 
Filho por nós e para nossa salvação. [...] O Pai, juntamente com o Filho, enviou 
o Espírito Santo para habitar a igreja. O ministério do Espírito Santo é o de fa-
lar de Cristo, o Filho” (p. 488). O autor ainda fala sobre a Trindade e as missões, 
mostrando como a visão bíblica é fundamental para entender Deus, em contraste 
com visões islâmicas e das culturas pós-modernas. 

Conclusão 

Estamos diante de uma obra monumental que é inigualável do ponto de vista 
da abrangência e da profundidade em que trata de cada assunto. As referências 
bíblicas são vastas e fundamentais para compreender corretamente a doutrina. 

A divisão das partes e dos capítulos é muito bem-feita, deixando o fun-
damento da Escritura em primeiro lugar. Após isso, o leitor atento já consegue 
identificar os problemas nas posições heréticas que são apresentadas. O debate 
histórico é relevante e contribui para percebermos que houve sim um desenvol-
vimento na forma de entender e explicar a Trindade, ao mesmo tempo em que 
nos dá segurança de que essa doutrina acompanha a igreja do Senhor por toda a 
sua existência e é vital para compreendermos de fato o nosso Deus como Ele se 
revelou a nós nas páginas da Bíblia Sagrada. 

Mais uma obra excelente de Edições Vida Nova, que todo cristão, sobretudo 
pastores, seminaristas e professores, precisam ter em sua estante como obra de re-
ferência no assunto. Não apenas para entender melhor, como para levar novamen-
te a Trindade para seus púlpitos, suas salas de aula, suas orações e seus momentos 
de adoração a Deus. 



12

Formado em Teologia pelo Seminário Martin Bucer. 
Mestrando em Divindades também pelo Seminário 
Martin Bucer. Estudou História, Geografia e 
Arqueologia do Antigo Oriente na ECTM (Escola de 
Capacitação Teológica Ministerial 2013-2014). 
Cursou teologia pelo CETADEB (2011-2013). Professor 
de teologia bíblica e sistemática no Instituto IBH 
(2017-2019). Professor de Teologia Histórica no 
Seminário Véritas em Juiz de fora (MG). Atualmente 
pastor da Igreja Batista Redenção em Juiz de Fora (MG). 
Casado com Rosy e pai do Abner.

Sobre o autor

Willy Robert Henriques



13

Conhecendo as Antigas Doutrinas da 
Graça: um recado para jovens e velhos

Isaías Lobão

Introdução

Há um renovado interesse nas Antigas Doutrinas da Graça. Contudo, 
essa redescoberta nem sempre é acompanhada de uma compreensão 
profunda do que significa, de fato, ser “reformado”. Ao longo desses 

anos, tenho observado debates estéreis sobre os solas da Reforma, sobre os “cinco 
pontos do calvinismo”, ou algum pequeno e obscuro ponto doutrinário. No en-
tanto, os “debatedores” não mantêm uma relação saudável com a igreja. Não são 
membros de igrejas locais, onde podem servir com seus dons e talentos para o 
crescimento do reino.

Como nos alerta Joel Beeke e Mark Jones, muitos pastores, obreiros cristãos e 
jovens piedosos ao redor do mundo estão buscando viver uma fé bíblica e reforma-
da de maneira que glorifique a Deus e edifique a sociedade. Contudo, há também 
aqueles que abraçam apenas parte da teologia reformada, afirmando a soteriologia 
calvinista, mas mantendo um estilo de vida que não reflete a santidade e a piedade 
exigidas pelas Escrituras. Essa desconexão entre doutrina e prática é evidenciada em 
formas de adoração e entretenimento que entram em conflito com a lei moral de 



14

Deus. É crucial advertir que a verdadeira salvação pela graça deve ser acompanhada 
de uma vida piedosa e uma busca contínua pela santidade, sem cair no legalismo, 
enquanto as Doutrinas da Graça, corretamente entendidas, se opõem à indiferença 
moral e ao mundanismo (BEEKE; JONES, 2016: 1191-1192).

Um pouco da minha caminhada

Abracei as Doutrinas da Graça em 1991. Desde então, tive a oportunidade de 
acompanhar de perto a publicação de vários livros, a fundação e revitalização de 
igrejas, a realização de inúmeras conferências e o início do ministério de prega-
dores que hoje são amplamente reconhecidos. Essas experiências não apenas so-
lidificaram minha fé, mas também me permitiram observar o impacto profundo 
dessas doutrinas na vida cristã. 

No final dos anos 90 e início dos anos 2000, com a chegada da internet, 
tive a oportunidade de acessar uma vasta gama de materiais e recursos que antes 
só conhecia por meio de citações e referências dispersas em livros e artigos im-
pressos. Nesse período, participei da famosa Lista dos Cristãos Reformados, que 
contava com membros como Franklin Ferreira, Felipe Sabino, Solano Portela, 
Juan de Paula, Vinicius Musselman Pimentel, Guilherme Carvalho e Fernando 
de Almeida, entre outros que hoje são bastante conhecidos. 

Também acompanhei algumas controvérsias significativas, como a demissão 
dos professores do Centro de Pós-Graduação Andrew Jumper e a mudança edi-
torial da revista Fides Reformata, que na época apelidamos de “Fides Liberata” 
devido à sua guinada para uma perspectiva mais liberal. Também testemunhei 
outra controvérsia envolvendo a Convenção Batista Fluminense, que recebeu, em 
01 de abril de 2005, uma resposta formal intitulada Et Illuminatio Fides, criti-
cando o posicionamento da convenção às “doutrinas ou convicções calvinistas” 
da Primeira Igreja Batista em Volta Redonda. Além disso, acompanhei a criação 
da Comunhão Reformada Batista do Brasil, um marco importante para o movi-
mento reformado no país, especialmente entre segmentos de pastores batistas da 
Convenção Batista Brasileira que, nesse contexto de transformação, não reconhe-
ceram o direito das igrejas de adotarem posições calvinistas. 

O Rev. Juan de Paula Siqueira, aqui na Revista Teologia Brasileira, também 
analisou crescimento da teologia reformada no Brasil (SIQUEIRA, 2018). Re-
comendo a leitura.



15

Caminhos confusos

Ao longo dos anos, observo um padrão recorrente entre os novos adeptos das 
doutrinas reformadas. Ao adquirir um conhecimento superficial através das re-
des sociais, rapidamente se consideram guardiães da Reta Doutrina. Assumem o 
papel de críticos inflexíveis, formando uma espécie de “Supremo Tribunal Con-
fessional” onde julgam e condenam aqueles que, em sua opinião, se desviam das 
interpretações corretas. Essa transição para a teologia reformada, muitas vezes, 
ocorre de maneira reativa, resultando em uma vitalidade potencial, mas que corre 
o risco de ser sufocada pela imaturidade e falta de orientação pastoral adequa-
da. Por isso, precisamos de sabedoria. Lloyd-Jones, nas Conferências Puritanas 
ocorridas na Capela Westminster, afirmou: “E enquanto o coração de um ho-
mem estiver certo, embora sua cabeça esteja errada, sejamos pacientes com ele, 
procuremos ajudá-lo. Não passemos o tempo apenas provando que estamos 
certos e que todos os outros estão errados” (LOYD-JONES, 1993, 54).

Simultaneamente, é desolador constatar que muitos veteranos na fé, outrora 
firmes em suas convicções, têm abandonado essas crenças em busca de sucesso 
e pragmatismo. Eles criticam a postura agressiva dos novos reformados, muitas 
vezes ressentidos pelo sucesso desses jovens em mobilizar pessoas e fazer crescer 
suas igrejas. Esse ressentimento levou alguns a desviarem-se para o misticismo e 
soluções mais populares, abandonando as convicções reformadas em favor de ca-
minhos mais fáceis. O fenômeno é uma triste ironia: enquanto os jovens imaturos 
correm o risco de sufocar a verdadeira reforma com sua rigidez, os mais velhos se 
afastam dela em busca de estratégias mais fáceis, mas espiritualmente vazias. Por 
isso, é importante nos atentarmos ao alerta de Carl Trueman, “não é simplesmen-
te salvar a Reforma de seus difamadores; ela necessita ser salva de alguns de seus 
amigos” (TRUEMAN, 2013, 16).

Acredito firmemente que o que precisamos é de um equilíbrio saudável. Pre-
cisamos de jovens ponderados e de velhos radicais. Para os jovens, o remédio 
é o mesmo desde sempre: Maturidade: Jovens, envelheçam. Permitam que suas 
certezas, radicalismos e arrogâncias sejam suavizados e refinados pelo tempo e 
pela experiência. A maturidade espiritual não pode ser apressada, mas é cultivada 
através da paciência, do estudo diligente e da vida em comunidade. Quanto aos 
veteranos, é crucial que firmem seus passos e não abandonem suas convicções. 
Velhos, permaneçam fiéis. Não se deixem levar pelo desânimo ou pela inveja. Em 



16

vez disso, tomem a iniciativa de orientar e apoiar os mais jovens. A igreja necessita 
da sabedoria acumulada ao longo dos anos, e é responsabilidade dos mais velhos 
passá-la adiante com graça e humildade.

O caminho proposto

Existem momentos na história em que as circunstâncias e desafios demandam 
dos seguidores de Cristo uma postura ainda mais firme e resoluta. Creio firme-
mente que estamos vivendo exatamente um desses momentos. Hoje, mais do que 
nunca, a igreja é chamada a ser uma testemunha fiel em meio a uma cultura que 
questiona a verdade absoluta, rejeita a autoridade das Escrituras e celebra valores 
que estão em total desacordo com os ensinamentos de Cristo. Essa não é uma era 
para concessões; é um tempo que exige coragem espiritual, clareza doutrinária e 
uma convicção inabalável naquilo que cremos. Assim como os cristãos do passa-
do enfrentaram desafios que exigiram deles uma postura firme — seja diante da 
perseguição, da heresia ou da pressão cultural — nós, hoje, somos chamados a 
fazer o mesmo.

O caminho proposto é sempre o mesmo. Sustentar a verdade e defendê-la 
com amor. Não se trata apenas de uma tarefa intelectual. Nas palavras de R. 
Albert Mohler Jr. “crentes confessionais amam a verdade e refutam o erro, não 
com espírito soberbo e vingativo, mas num espírito de humildade e fidelidade” 
(BOICE; SASSE, 2021. 16). A fé reformada não pode ser vivida em isolamen-
to, nem pode ser reduzida a meras discussões teológicas. Ela deve ser nutrida e 
aplicada no contexto da igreja local, onde a doutrina encontra sua expressão na 
prática da vida cristã, na adoração corporativa, no serviço abnegado, e na missão 
evangelística. 

Além disso, a fé reformada exige uma convicção profunda na inspiração, 
infalibilidade, inerrância e suficiência da Palavra de Deus. São fundamentos que 
devem moldar cada aspecto da vida cristã. Francis Schaeffer, refletindo sobre a 
condição da igreja no final dos anos 1970, levantou uma advertência que perma-
nece incrivelmente relevante para os dias de hoje. Ele afirmou: “A negligência 
dos evangélicos em assumir uma posição nitidamente bíblica acerca das questões 
críticas da nossa época deve ser considerada uma negligência em viver sob a au-
toridade plena da Palavra de Deus em todos os aspectos da vida” (SCHAEFFER, 
2010, 346). Schaeffer via claramente que quando a igreja se afasta do compro-



17

misso com a autoridade das Escrituras, ela corre o risco de perder seu impacto e 
testemunho em uma cultura cada vez mais secularizada. 

Portanto, ao buscarmos resgatar as antigas Doutrinas da Graça, devemos 
fazê-lo com sabedoria e discernimento. O mundo evangélico de hoje está em 
risco de perder sua fidelidade bíblica, sua bússola moral e seu zelo missionário, 
características que outrora foram os pilares da fé reformada. Devemos reconhecer 
e nos arrepender do mundanismo que tem se infiltrado em nossas vidas e igre-
jas, desviando-nos da verdadeira essência do evangelho. Temos sido influenciados 
por “evangelhos” propagados por nossa cultura secular, que, na realidade, não são 
evangelhos. É vital que voltemos às raízes da fé reformada, reafirmando nosso 
compromisso com a Palavra de Deus, a santidade de vida e a missão de proclamar 
o verdadeiro evangelho ao mundo.

Referências bibliográficas

Beeke, J. R.; Jones, M. Teologia puritana: doutrina para vida (São Paulo: Vida 
Nova, 2016).

Boice, J. M.; Sasse, B. Reforma hoje (São Paulo: Cultura Cristã, 2021)

Loyd-Jones, D. M. Os puritanos: suas origens e seus sucessores (São Paulo: PES, 
1993).

Schaeffer, F. A. A igreja no século 21 (São Paulo: Cultura Cristã, 2010).

Siqueira, J. de P. Tupiniquins para a glória de Deus: a redescoberta e o cresci-
mento da fé Reformada no Brasil. Teologia Brasileira, [s. l.], n. 53, 2018. 
Disponível em: https://teologiabrasileira.com.br/tupiniquins-para-a-gloria-
-de-deus-a-redescoberta-e-o-crescimento-da-fe-reformada-no-brasil/. 

Trueman, C. R. Reforma: ontem, hoje e amanhã (Recife: Os Puritanos/Clire, 
2013).



18

Professor do Instituto Federal do Tocantins. Mestre 
em teologia pela Faculdade EST. Especialista em 
Gestão Pública (Faculdade Metropolitana de São 
Paulo), docência do Ensino Superior (Faculdade Albert 
Einstein). Bacharel e Licenciado em História (UnB). 
Bacharel em teologia (Faculdade Cristã Evangélica 
do Planalto). Licenciado em Ministério de Juventude. 
Escola de Liderança e Ministério (ELIM) Belo Horizonte 
- MG. É presbiteriano. Pesquisador do GP-GIM. 
Grupo de Pesquisa em Gestão, Inovação e Mercados 
do Instituto Federal de Goiás e Grupo de Estudos 
em Antiguidade Tardia - GAT. Membro da Society 
of Biblical Literature (SBL) e da World Reformed 
Fellowship (WRF). Alumni da Summer School 2019 do 
Instituto Mises Brasil. Casado com Talita é pai da Ana 
Clara e do Daniel.

Sobre o autor

Isaias Lobão Pereira Júnior



19

O cristão e o governo civil: um breve 
estudo do capítulo XXIV da Confissão 
Batista de Londres de 1689

Jefferson Oliveira

RESUMO: O presente trabalho visa a uma discussão acerca da legitimi-
dade do exercício de poder dos governos civis, do ponto de vista bíblico, 
considerando a repulsa pós-moderna a ideia de autoridade e submissão. 

Expõe brevemente um capítulo da Confissão de Fé de Londres de 1689, “Sobre 
o Magistrado Civil”, partindo do pressuposto que as confissões reformadas his-
tóricas, com seu ensino condensado e sistematizado, são úteis para a edificação 
da igreja e um bom ponto de partida para discutir as principais doutrinas cristãs.

PALAVRAS-CHAVE: Governo civil; Confissões reformadas; CFB1689.

Introdução

Vivemos numa época de crise de autoridade. Geralmente se costuma associar o 
próprio conceito de autoridade a algo negativo, usado para fins de dominação e 
opressão, como insistem as narrativas pós-modernas. Pensa-se em “poder” como 
algo utilizado desnecessariamente, só porque é vantajoso para quem o exerce.  



20

Outros defendem que a autoridade precisa ser exercida simplesmente porque 
outras instâncias, como a educação, falharam, e então apela-se a ela por fim. A 
relação de autoridade seria então um mal necessário.

É possível que essas percepções sejam fomentadas pelos maus exemplos 
daqueles que exercem autoridade, os quais, muitas vezes, aproveitando-se das 
prerrogativas do seu exercício, se envolvem com corrupção ou confundem essas 
prerrogativas com autoritarismo. Mas não apenas isso. A verdade é que para uma 
sociedade cuja cosmovisão reflete as características do pós-modernismo, que tem 
dificuldade com o absoluto e com o conceito de verdade, a ideia de autoridade 
sempre é vista como algo ruim. Por conta disso, até mesmo muitos pais educam 
seus filhos alheios a qualquer conceito de autoridade, acreditando que não podem 
dar ordens ou dizer “não”, pois isso iria tolher suas potencialidades. Como resul-
tado, os pequenos crescem acreditando que todo aquele que exerce autoridade é 
um tirano que quer limitar sua liberdade. Nessa lista de tiranos, encontram-se 
professores, policiais, agentes de trânsito, líderes eclesiásticos, juízes etc. 

Mas o que a Palavra de Deus nos ensina sobre isso? O exercício da autori-
dade de uns sobre outros é algo inerentemente ruim? Ou há legitimidade para a 
existência dessa esfera chamada Governo Civil? O capítulo XXIV da Confissão 
de Fé Batista de 1689 (CFB) nos ajuda a sintetizar o ensino bíblico sobre esse 
tema, que todo cristão deve atentar, apresentando-o em três parágrafos.

1. As autoridades foram ordenadas por Deus

Deus, o Senhor Supremo e Rei de todo o mundo, ordenou os magistrados civis 
para que estejam, abaixo dEle, sobre o povo, para a Sua própria glória e para o 
bem público; e para este fim, os armou com o poder da espada, para defesa e in-
centivo dos que fazem o bem, e para castigo dos malfeitores. (1Rm 13.1-4) (CFB, 
capítulo XXIV, § 1º).

Com base nesse parágrafo da confissão, podemos extrair as seguintes conclu-
sões: 1) a origem do poder dos magistrados é o próprio Deus; 2) os magistrados 
estão abaixo de Deus e acima do povo; 3) o propósito da ordenação dos magis-
trados é duplo: glorificar a Deus e promover o bem público; e 4) para cumprirem 
o propósito, as autoridades foram dotadas do poder da espada. Mas essas conclu-
sões coadunam com o ensino das Escrituras? Acreditamos que sim, pelas razões 
que passamos a apresentar.



21

A principal base bíblica para esse ensino se encontra no texto de Romanos 
13:1-4. O apóstolo Paulo inicia o capítulo 13 explicando àqueles crentes a razão 
pela qual eles deviam obediência às autoridades. Interessante notar que a abor-
dagem feita por ele logo no início inclui a expressão “toda alma”. Isso certamen-
te demonstra que todos, sem exceção, crentes e descrentes, devem estar sujeitos 
às autoridades, embora a carta tenha sido endereçada aos crentes. O imperativo 
possui duas razões, e ambas envolvem a procedência divina: 1ª) porque não há 
autoridade que não proceda de Deus; 2ª) as autoridades que existem foram por 
ele instituídas. 

O argumento segue apresentando o lado negativo, isto é, o que significa a 
não sujeição às autoridades, e a consequência disso: opor-se à autoridade significa 
resistir à ordenação do próprio Deus, e o resultado é trazer julgamento sobre si 
mesmo.

 A procedência divina da autoridade aqui explicada por Paulo coaduna per-
feitamente com o que o próprio Senhor Jesus disse a Pilatos, depois que este lhe 
advertiu: “Não me respondes? Não sabes que tenho autoridade para te soltar e 
autoridade para te crucificar?” ( Jo 19.10) Ao passo que Jesus, que até aquele mo-
mento se mantinha calado, abre sua boca para responder: “Nenhuma autoridade 
terias sobre mim, se de cima não te fosse dada” ( Jo 19.11). Naquele momento, 
Jesus não somente reconheceu que Pilatos detinha autoridade sobre ele, como 
também explicou a origem dessa autoridade, isto é, “de cima”.

É bastante provável que o pano de fundo utilizado por Paulo seja o contexto 
da aliança com Noé em Gênesis 6-9. Foi naquele contexto que Deus estabeleceu 
o governo humano como um instrumento de preservação da humanidade. Con-
siderando que o próprio Deus afirmou que era ele quem iria requerer o sangue do 
ser humano que fosse derramado (Gn 9.5), e logo em seguida diz que o sangue 
do assassino seria derramado pelo próprio ser humano (Gn 9.6), conclui-se que 
a prerrogativa de requerer o sangue é de Deus, mas foi delegada aos seres huma-
nos. Essa autoridade delegada, expressão da graça comum, certamente estava na 
mente do apóstolo ao declarar que não há autoridades que não venham de Deus, 
e que por ele foram instituídas. 

Visto que a autoridade é ministro de Deus, vingador para castigar quem 
pratica o mal, o criminoso com razão deve temê-la. O apóstolo, entrementes, 
acrescenta uma nota: “porque não é sem motivo que ela traz a espada”. Esse texto 



22

indica com clareza que o governo civil é portador da espada e, portanto, também 
é o responsável por executar a justiça na terra. 

Craig S. Keener, em seu Comentário Histórico-Cultural da Bíblia, ao se pro-
nunciar sobre o texto de Romanos 13.3-5, explica que “a ‘espada’ refere-se ao 
método de execução padrão no período (a decapitação); em épocas anteriores, 
usava-se o machado. As espadas eram levadas à frente dos oficiais romanos para 
indicar sua autoridade sobre a vida e a morte” (2017, p. 538). Já João Calvino, 
no seu clássico comentário de Romanos, informa que “a segunda parte da função 
dos magistrados consiste no dever de reprimir pela força a insolente conduta dos 
perversos, que não se deixam governar espontaneamente pelas leis, bem como 
infligir-lhes castigo de acordo com suas ofensas, à luz do veredicto divino. O 
apóstolo declara explicitamente que os magistrados são armados com espada não 
como vã exibição, mas a fim de castigar os malfeitores” (2014, posição 10489, 
edição Kindle).

Portanto, os cristãos devem entender que as autoridades foram instituí-
das por Deus, verdadeiros delegados para cuidarem da administração da justiça  
pública. 

2. A licitude do exercício da autoridade pelos cristãos

É lícito que os Cristãos aceitem e exerçam o ofício de magistrado, quando cha-
mados a isso; e em sua administração, eles devem especialmente manter a justiça 
e a paz, segundo todas as leis de cada reino e comunidade, de modo que, para 
esse efeito, podem legalmente, agora sob o Novo Testamento, empreender guerra 
em ocasiões justas e necessárias. (2Sm 23.3; Sl 82.3-4; Lc 3.14) (CFB, capítulo 
XXIV, § 2º).

Certamente esta é uma dúvida que pode pairar sobre os cristãos sinceros, 
tendo em vista que aparentemente um magistrado poderia ordenar coisas que, 
fora do contexto correto, pareceriam contrárias ao que condiz com a postura de 
um discípulo de Jesus. Nesse sentido, como um magistrado, o cristão poderá de-
terminar a restrição de direitos, como privar a liberdade, e, nos casos em que ela 
é permitida, aplicar a pena capital. Da semelhante forma, como um policial, ele 
poderá precisar entrar em confronto com criminosos e vir a tirar a vida de outrem. 
Desse modo, se não entendermos o papel das autoridades, poderemos pensar que 
o exercício dessas coisas é incompatível com a fé cristã.



23

O cerne da questão reside no fato de que as autoridades não fazem nada em 
nome próprio, mas no nome daquele que lhe conferiu a autoridade. Embora no 
plano sociológico os homens entendam que o poder exercido pelas autoridades 
públicas vem do povo, por conta de um suposto contrato social, sabemos mui-
to bem, conforme visto no parágrafo anterior da confissão, que na verdade esse 
poder vem do único que detém todo o poder, o Deus criador de todas as coisas. 
Assim, quando homens exercem autoridade sobre outros, estão fazendo em nome 
de Deus, ainda que não reconheçam isso. Foi o Senhor quem lhes entregou a 
autoridade para prenderem, processarem e julgarem criminosos. Portanto, nada 
disso é feito por sua própria autoridade, mas pela autoridade daquele que conferiu 
o poder. Eis o fundamento pelo qual cristãos podem exercer papeis de autoridade 
na sociedade, o que de certa forma é até mais preferível, visto que são os únicos 
que entendem o caráter delegado do poder que receberam, e por isso deveriam ser 
mais responsáveis com esse poder.

Como dito, o poder conferido por Deus consiste também numa responsa-
bilidade, a de manter a justiça e a paz. E o cristão consciente da fonte do poder, 
deve ser totalmente responsável perante ele. É, nesse sentido, um exercício de fé e 
piedade o cumprimento com diligência dessa responsabilidade diante do Senhor.

No último capítulo de suas famosas Institutas, ao tratar do Poder Civil, João 
Calvino também é bastante contundente nesse sentido:

10. A essa altura põe-se um problema muito difícil e complexo, a saber, se a Lei 
de Deus proíbe aos cristãos de matar. Porque se Deus o proíbe (Êx 20.13; Dt 
5.17; Mt 5.21), e o profeta anuncia que a Igreja, que é o Monte Santo de Deus, 
não fará mal algum (Is 11.9; 65.25), como é possível que os magistrados derra-
mem sangue sem cometer pecado? Contudo, se compreendermos que o magis-
trado, ao punir, nada faz em nome próprio, mas executa os juízos de Deus, então 
este escrúpulo não poderá nos confundir. É verdade que a Lei proíbe matar; no 
entanto, a fim de que os homicidas não fiquem impunes, Deus, sumo legislador, 
pôs a espada na mão de seus ministros para usá-la contra os homicidas. Portan-
to, não se pode considerar dano ou ofensa o fato de que os juízes vinguem, por 
mandato do Senhor, as aflições padecidas pelos bons. Prouvera que nos lembrás-
semos sempre de que isso não se faz por iniciativa temerária dos homens, mas 
por autoridade divina, a qual nos impede de desviar do bom caminho, a menos 
que se pretenda impedir a justiça divina de punir a perversidade. Mas, se não é 



24

lícito impor leis a Deus, por que caluniar os seus ministros? Não é em vão que 
trazem a espada, diz Paulo, pois são ministros de Deus e instrumentos de sua 
justiça para punir àqueles que fazem o mal (Rm 13.4). Entendam os príncipes 
e demais autoridades que não há nada mais agradável a Deus que a obediência, 
a piedade, a justiça e a integridade, e se empenhem na correção e punição dos 
maus. (2009, Tomo II, p. 884-5)

Além disso, no tocante à participação na guerra, os cristãos também devem 
compreender que existem guerras justas e injustas, sendo lícito participarem das 
primeiras. João Batista, ao responder aos soldados sobre o que deveriam fazer, 
disse-lhes três coisas: não tratar ninguém mal, não defraudar ninguém e con-
tentar-se com o soldo (Lc 3.14). Em nenhum momento eles foram instados a 
abandonarem o seu chamado de soldado por que isso seria incompatível com uma 
vida que agrada a Deus. Disso se depreende que é possível ao cristão participar de 
conflitos armados, se a causa for justa. 

3. O dever de obediência e submissão às autoridades

Sendo os magistrados civis instituídos por Deus para os fins supracitados; re-
quer-se de nós a obediência, no Senhor, em todas as coisas lícitas ordenadas 
pelas autoridades, não apenas por causa da punição, mas como dever de cons-
ciência.4 Devemos suplicar e orar pelos reis e por todos os que estão investidos 
de autoridade, para que, sob seu governo, vivamos uma vida quieta e sossegada, 
com toda piedade e honestidade. (Rm 13.5-7; 1Pe 2.17; 1Tm 2.1-2) (CFB, 
capítulo XXIV, § 3º).

O terceiro parágrafo da confissão consiste numa conclusão com aplicações: 
o que fazer diante do ensino anterior. Convencidos da origem divina do poder 
exercido pelas autoridades públicas, a reação esperada é a obediência e submissão. 
Como falado anteriormente, toda alma deve estar sujeita, crentes e descrentes. E 
essa sujeição engloba, inclusive, o dever de pagar tributos (Rm 13.5-7).

Por mais que possa ser difícil para um cristão que não concorda com cer-
tas posturas e decisões do governo estabelecido, é preciso se submeter a ele. A 
submissão envolve o bom testemunho no cumprimento das leis, no exercício da 
cidadania e no respeito pelas figuras de autoridade. Precisamos lembrar que não 
respeitamos apenas a pessoa do governador ou do presidente, por exemplo, mas 



25

o cargo por ele ocupado. Evidentemente que a submissão não significa concordar 
com tudo, muito menos obedecer a leis que se coloquem contra nossa consciência 
diante de Deus, pois antes importa obedecer a Deus que aos homens (At 5.29).

Além disso, a Bíblia nos insta a orarmos por eles, pedindo que Deus os 
abençoe, lhes concedendo sabedoria para tomar as melhores decisões em prol de 
todos os governados, e para que tenhamos vida pacífica nesta terra quando for 
possível (1Tm 2.1-2). Devemos também agradecer pela sua existência, pois é uma 
expressão da graça comum. É em virtude do governo estabelecido que podemos 
contar com a força policial para dar um pouco de tranquilidade nas ruas, que 
o mínimo de saúde e assistência chegue aos menos favorecidos, e que recursos 
obtidos através dos tributos possam ser destinados a obras que melhoram a vida 
das pessoas como um todo. Infelizmente, isso está longe de ser perfeito, mas nem 
por isso deixa de ser uma expressão da graça de Deus. Talvez até estejamos, pelo 
contexto do estado social em que vivemos, mal acostumados a esperar muito mais 
do Estado do que ele realmente pode ou deveria proporcionar. Mas independen-
temente disso não podemos negar que Deus atua com sua graça através dessas 
coisas, sobre os bons e os maus, porque Ele é misericordioso.

Considerações finais

As confissões de fé sintetizam o ensino sistemático das Escrituras (mas não em 
pé de igualdade ou infalíveis como esta) e consistem em ferramentas da igreja que 
foram aprovadas no teste do tempo, razões pelas quais são bastante proveitosas 
para os cristãos que as usam com sabedoria. Nesse sentido, vimos que a CFB, no 
seu capítulo referente ao poder civil, traz um ensino condensado em poucas pala-
vras, mas profundamente bíblico.

Foi o próprio Senhor Deus que ordenou as autoridades, com vistas à pre-
servação do homem, uma verdadeira expressão da sua graça comum. Ele conferiu 
essa autoridade para sua própria glória e para a promoção do bem público entre 
os homens. Para que essas autoridades conseguissem atingir esse fim, foram do-
tadas do poder da espada, a fim de que pudessem infligir castigos contra os maus 
e recompensar os bons. 

Desse modo, os cristãos que possuem essa vocação também podem ser in-
vestidos nesses cargos de autoridade, visto que o seu exercício não é incompatível 
com a fé. Na verdade, agradam a Deus as autoridades que no seu mister funcional 



26

aplicam a justiça, muitas vezes restringindo direitos e liberdades, porque não o 
fazem em nome próprio, mas no nome de Deus. Nesse sentido, o cristão, mais 
consciente da origem divina do poder, deve ser o mais responsável e justo quando 
investido nessas funções.

Por fim, o dever de sujeição e obediência às autoridades deve ser algo na-
tural para o cristão, visto que ele entende o fundamento desse dever. Assim, não 
somente pelo medo do castigo, mas pela consciência do que é correto a se fazer, 
o cristão é cidadão exemplar não somente da esfera espiritual, mas também desta 
esfera temporal. Isso inclui apresentar nossas orações a Deus em favor das autori-
dades, a fim de que tenhamos vida mais tranquila, e também agradecer pela graça 
do Senhor derramada sobre todos através das ações benéficas dos governos.

Diferente do homem pós-moderno, o cristão não entende autoridade como 
sinônimo de opressão. O cristão sabe que há um Rei justo que exercerá de forma 
plena seu poder sobre toda a criação redimida, e também sabe que terá alegria 
inesgotável em se submeter a esse poder por toda a eternidade.

Referências bibliográficas

A Confissão de Fé Batista de 1969, um catecisco puritano compilado por C. H. 
Spurgeon.  9 ed. Tradução: William Teixeira e Camila Teixeira (Francisco 
Morato: O Estandarte de Cristo, 2016).

Calvino, João. A instituição da religião cristã. Tomo II, Livros III e IV. Tradução: 
Elaine C. Sartorelli e Omayr J. de Moraes Jr. (São Paulo: UNESP, 2009).

___Romanos. Tradução de Valter Graciano Martins (São José dos Campos: Fiel, 
2014). (edição Kindle)

Keener, Craig S. Comentário histórico-cultural da Bíblia: Novo Testamento. Tra-
dução: José Gabriel Said, Thomas Neufeld de Lima (acréscimos da segunda 
edição em inglês) (São Paulo: Vida Nova, 2017).



27

Formado em Teologia pelo Escola Teológica Charles 
Spurgeon (Fortaleza/CE). Especialização em Teologia 
pelo Centro Presbiteriano de Pós-Graduação Andrew 
Jumper - CPAJ (São Paulo/SP). Mestrando no programa 
Magister Divinitatis (MDiv), com ênfase em Teologia 
Filosófica, pelo Centro Presbiteriano de Pós-Graduação 
Andrew Jumper - CPAJ (São Paulo/SP). Bacharel em 
Direito pelo Centro Universitário Farias Brito – FBUNI 
(Fortaleza/CE). Professor residente na Escola Teológica 
Charles Spurgeon (Fortaleza/CE). Membro da Igreja 
Batista de Parquelândia (Fortaleza/CE), onde serve 
no ministério de louvor e coordena o ministério de 
Pequenos Grupos. Casado com a Cristina Gino e  
pai da Sophia.

Sobre o autor

Jefferson Oliveira



28

Uma análise sobre o papel da liderança 
eclesiástica para a formação integral na 
perspectiva da cosmovisão cristã 

Donato Farinelli de Souza

1. Introdução

Há muito tempo o tema da formação humana vem sendo discutido em 
diferentes campos do conhecimento, principalmente os associados às 
ciências humanas. Isso é importante ressaltar, visto o alcance e a im-

portância atribuídos quer sejam às pesquisas, como às descobertas efetivadas, in-
clusive as mais recentes chamadas neurociência.

Assim, percebe-se que a tônica em desvendar a forma como o ser humano 
aprende, comporta-se e tece relações com objetos, e como se forma o conhe-
cimento, é um desafio que se vislumbra com muito interesse pela área de edu-
cação. Nela está a intenção da prática e do trabalho educativo, principalmente 
quando se precisa pensar ou mesmo assegurar um processo educativo pautado 
na excelência.

A partir dessa perspectiva, ressalta-se a importância da excelência no âmbito 
educacional no contexto de comunidades eclesiásticas. Por não se tratar apenas de 
uma transmissão mecânica de conteúdos, mas um ensino vivencial de princípios 



29

abarcados pela verdade revelada, poderá proporcionar um alcance mais amplo na 
sua missão e na sua responsabilidade. Esse contexto requer do educador seu com-
promisso com a Fé na forma de transmitir o conhecimento. Afinal, não se vive o 
que não se crê, e a condição de viver está seguramente correlacionada a uma visão 
de mundo, a qual se atribui o nome de cosmovisão.

Uma cosmovisão pode ser definida como um conjunto de pressuposições 
(suposições que podem ser verdadeiras, parcialmente verdadeiras ou totalmente 
falsas) sobre a formação básica do mundo, ou seja, ela expressa um sistema de 
crenças completo de uma pessoa, fornecendo as respostas a questões filosóficas 
básicas que perturbam e incitam o ser humano, e que influenciam como o ser 
humano deve viver, se mover e existir.

A cosmovisão pode ser representada a partir de uma complexa inter-relação 
da consciência humana com o mundo externo, o qual faz emergir um senso sofis-
ticado de quem é o ser humano e da natureza que existe a sua volta. Somando-se 
a isso, ela pode conter, ainda, um senso de valores, pavimentando o caminho para 
uma ordem mais elevada do comportamento prático de cada pessoa e um plano 
mais abrangente de vida.

Reconhece-se, que o tema sobre a cosmovisão vem sendo discutido em di-
ferentes campos teológicos, principalmente no associado à perspectiva cristã a ser 
observada pela liderança ministerial, pelo grau de influência exercido no âmbito 
da comunidade eclesiástica, no que diz respeito aos pressupostos da fé defendidos 
e assumidos como estrutura básica da vida.

Dessa forma, a cosmovisão secularista1 quando confrontada com questões 
essenciais são desestabilizadas pela cosmovisão cristã bíblica, visto que esta última 
é a única que responde com coerência e objetividade sobre o sentido de ser e exis-
tir no cosmos, na medida em que oferece evidências sobre o ponto inicial da vida, 
da moralidade, do mal e do conhecimento. A cosmovisão cristã bíblica alicerça o 
sentido de ser e existir do cosmos.

1O termo secularista refere-se a base pós-moderna em que se encontra a sociedade 
contemporânea. Essa base pós-moderna defende conceitos como relatividade da verda-
de, hedonismo, subjetividade, perspectiva construtivista. Para conhecer mais sobre essa 
visão de mundo, consulte os trabalhos efetivados por Darrow Miller, Zygmund Bauman 
e Stanley J. Grenz.   



30

Diante disso, o presente artigo visa apresentar o valor da cosmovisão cristã 
bíblica na formação da liderança e sua aplicabilidade no contexto eclesiástico, à 
medida que discorre sobre o sentido de ser deste sistema de crença. Para tal, faz-se 
necessário conceituar o que se denomina cosmovisão, sua estrutura e finalidade. 
Elegem-se os seguintes objetivos específicos: analisar o papel e a influência da 
liderança eclesiástica à luz da cosmovisão cristã bíblica, descrever a aplicabilidade 
da perspectiva teorreferente na formação de novos líderes ministeriais. 

Neste intento, a metodologia usada será uma pesquisa bibliográfica e descriti-
va, visto que se apoia tanto em aportes teóricos como na descrição do objeto eleito. 
No ato da elaboração do texto, faz-se necessário eleger a seguinte problemática: 
como o impacto da perspectiva secularista na comunidade eclesiástica afeta a for-
mação de novos líderes ministeriais, quando não há aprofundamento, compreensão 
e fundamentação do líder cristão nos pilares basilares da cosmovisão cristã?

Um líder ministerial é formado para exercer sua missão no contexto eclesiás-
tico, mantendo um posicionamento cristocêntrico, mesmo diante dos desafios das 
perspectivas secularistas e de seus pressupostos, que não podem ser impedimentos 
para que ele permaneça fundamentado na cosmovisão cristã e, principalmente, 
quando isso está direcionado à formação de novos líderes ministeriais.

2. Um olhar sobre o conceito de cosmovisão

A cosmovisão pode ser representada a partir de uma complexa inter-relação da 
consciência humana com o mundo externo, o qual faz emergir um senso sofisti-
cado de quem é o ser humano e da natureza que existe a sua volta. Somando-se 
a isso, ela pode conter, ainda, um senso de valores, pavimentando o caminho para 
uma ordem mais elevada do comportamento prático de cada pessoa a um plano 
mais abrangente de vida. Naugle2 fornece um resumo útil para uma compreensão 
mais ampla do conceito de cosmovisão, ao esclarecer que:

[...] a estrutura metafísica axiológica e moral de uma cosmovisão deriva dos 
constituintes da psique humana – intelecto, emoção, e vontade, respectivamente. 
As visões macrocósmicas, em sua composição e conteúdo, são intrinsicamente 
reflexivas da constituição interna dos seres humanos microcósmicos, enquanto 
eles tentam alumiar a escuridão do cosmo. 

2Naugle, 2017, p. 128



31

Assim, percebe-se a necessidade da compreensão da realidade e das estru-
turas que são inerentes a mente humana (mente, emoção e vontade), como uma 
estrutura modeladora da pessoa, podendo flutuar acrescentando ou subtraindo 
ideias, valores e ações consistentes ou inconsistentes e, que apesar dos seres huma-
nos formularem suas perspectivas de vida na mente, nem sempre obtém o resulta-
do esperado, pois a cosmovisão obtida em função da fé, precisa estar ancorada nas 
águas dinâmicas, as quais estão sempre fluindo dos rios da vida. 

Segundo Domingues (2020), uma cosmovisão pode iniciar-se a partir de 
uma história contada ou de um conjunto de pressuposições de como os grupos 
sociais tecem leituras da realidade. Um ponto que define a cosmovisão é que ela 
parte do princípio de um raciocínio lógico, que contém premissas e que serão 
consideradas verdadeiras ou falsas, diante do resultado apresentado.

	 Os pressupostos são estruturados de maneira lógica, a fim de que possam 
ser validados ou não na realidade. Sua validação ocorre por intermédio do grupo 
social, ao encontrar correlações e correspondências entre as premissas levantadas. 
As premissas podem ser verdadeiras ou falsas, por isso que cabe analisá-las e con-
frontá-las com as conclusões desenvolvidas. Pode-se, ainda, entender o conceito 
de cosmovisão por meio da ilustração de lentes que são utilizadas pelo ser huma-
no para fazer interpretações sobre a realidade. Neste sentido, é possível dizer que:

Cosmovisão é o modo pelo qual a pessoa vê ou interpreta a realidade. A vida. 
Uma cosmovisão influencia muito a maneira em que a pessoa vê Deus, palavra 
Weltanschauung, que significa ‘um mundo e uma visão de vida’, ou um paradig-
ma. É a estrutura por meio da qual a pessoa entende os dados das origens, mal, 
natureza humana, valores e destino (GEISLER, 2002, p. 188).

Assim, a partir do conceito exposto, pode-se compreender que a cosmovisão 
que permeia a vida da pessoa e que envolve aquilo que cada indivíduo é, o que ele 
defende, o que ele vive, está pautado nas razões e nos sentimentos que dão sentido 
às interpretações efetivadas. Sire desenvolve um conceito que vai mais além de 
leituras, visto que na sua percepção a cosmovisão não atinge apenas o esquema 
mental, mas alcança profundamente o coração, ou seja, aquilo que cada ser huma-
no atribui valor para a existência. Ele defende que:

Uma cosmovisão é um compromisso, uma orientação fundamental do coração, 
que pode ser expresso como uma narrativa ou como um conjunto de pressu-



32

posições (suposições que podem ser verdadeiras, parcialmente verdadeiras ou 
inteiramente falsas) que nós sustentamos (consciente ou inconscientemente) 
sobre a constituição básica da realidade, e que provê o fundamento sobre o qual 
vivemos, nos movemos e existimos (SIRE, 2019, p. 179).

	 O conceito de Sire introduz o tema da narrativa, que se fundamenta em 
pressupostos, embora ressalte o desejo do coração, bem como o sentido da vida 
e das respostas essenciais. Ele defende que a cosmovisão a partir de uma história 
narrada e de um conjunto de pressupostos, possibilita aos grupos sociais se mo-
verem, viverem e existirem, visto que elas pavimentam o caminho que sustentará 
o modo de pensar a realidade. A cosmovisão, então, faz parte da vida. É por tal 
motivo, que Pearcey assevera que: 

A cosmovisão não é um conceito acadêmico e abstrato. O termo descreve nossa 
procura por respostas às questões intensamente pessoais com as quais todos 
temos de lutar – o clamor do coração do humano na busca de propósitos, signi-
ficado e uma verdade grande o bastante pela qual viver. Ninguém pode viver sem 
um senso de propósito e direção, um senso de que a vida tem significado como 
parte da história cósmica (PEARCEY, 2012, p. 61).

	 Diante deste conceito, compreende-se que a cosmovisão não faz parte de 
teorias abstratas, visto que está envolvida com a necessidade de o ser humano em 
encontrar e dar respostas a situações que incomodam e afetam as suas certezas, 
tendo em vista que a sua finalidade é obter significados para viver e continuar vi-
vendo. A cosmovisão parte do princípio de que é necessário a utilização de lentes 
distintas de interpretação sobre a realidade, que buscam refletir o posicionamento 
de diferentes grupos sociais, os quais defendem seus pressupostos que ultrapas-
sam defesas ideológicas.

         Pearcey (2012, p. 45) afirma que “todo sistema de pensamento se inicia 
em algum princípio último. Se não começa em Deus, começa com uma dimensão 
da criação – o material”. Isso indica que não existe um sistema de pensamento 
único e nem mesmo uma resposta única, visto a presença de uma variedade de 
lentes na realidade social. Cada uma delas oportunizará respostas sobre as ques-
tões essenciais da vida, porém é preciso dizer que a lente advinda da perspecti-
va bíblica é aquela que oferecerá as respostas completas e significativas sobre o 



33

sentido do cosmos e da criação. A partir dessa afirmativa, pode-se dizer que a 
cosmovisão é contemplada por lentes de interpretação que asseguram uma visão 
de mundo e de como a sociedade se relaciona ou não com o atributo da soberania 
de Deus.

3. E por falar em liderança e perspectiva cosmovisional

O distanciamento dos pilares de uma cosmovisão cristã pelo líder, impacta a co-
munidade eclesiástica de forma radical em dois sentidos: com a progressiva perda 
da objetividade, ou com a perda de realidade de definições cristocêntricas, de 
modo que a religião cristã se torna cada vez mais uma questão de livre escolha 
subjetiva, isto é, perde seu caráter obrigatório intersubjetivo. Por assim dizer, as 
afirmações religiosas tradicionais podem ser vistas como “símbolos”; o que elas 
supostamente “simbolizam”, normalmente vem a ser as realidades que se presu-
mem existir nas “profundezas” da consciência humana.

A característica chave de todas as situações pluralistas, quaisquer que sejam os 
detalhes de seu pano de fundo histórico, é que os ex-monopólios religiosos não 
podem mais contar com a submissão de suas populações. A submissão é volun-
tária e, assim, por definição, não é segura. Resulta daí que a tradição religiosa, 
que antigamente podia ser imposta pela autoridade, agora tem que ser “colocada 
no mercado”. Ela tem que ser “vendida” para uma clientela que não mais está 
obrigada a “comprar”. A situação pluralista é, acima de tudo, uma situação de 
mercado. Nela as instituições religiosas tornam-se agências de mercado, e as 
tradições religiosas tornam-se comodidades de consumo e, de qualquer forma, 
grande parte da atividade religiosa nessa situação vem a ser dominada pela lógi-
ca de mercado (BERGER, 1985, p. 180).

A comunidade eclesiástica, dependendo de como seja conduzida pelo seu 
líder, pode seguir o caminho de acomodar-se no pluralismo da livre empresa reli-
giosa e resolver a plausibilidade, modificando o produto de acordo com a deman-
da do consumidor, ou até mesmo esconder-se atrás de estruturas sociorreligiosas, 
professando velhos objetivos. Assim, pavimentam a estrada para uma crise teoló-
gica e uma crise na igreja.

A fase inicial do século XX, trouxe através dos modernistas a desmitologiza-
ção da Bíblia, que através de suas perspectivas secularistas buscavam influenciar 



34

as estruturas denominacionais e os seminários direcionados à formação teológica, 
com o propósito de tornar o Cristianismo agradável aos conceitos emergentes do 
novo século, a fim de orientar, por intermédio de suas lentes interpretativas, os 
cristãos sobre os métodos científicos e a secularização, visando descredenciar a 
crença em milagres e na revelação divina de um Deus invisível.

Com essa perspectiva, esse movimento provoca a condução da igreja cristã a 
deixar de preocupar-se com a salvação espiritual, para preocupar-se com os pro-
blemas concretos da sociedade. Percebe-se, então, que o principal pilar da Igreja, 
a centralidade em Cristo, é substituído por métodos e pressupostos científicos se-
culares, ou seja, sai a preocupação com a salvação e entra a preocupação em ajudar 
o indivíduo com a autorrealização. Assim como a secularização, para o fenômeno 
hipermoderno não existe a verdade absoluta, os valores morais são valores relati-
vos, e dessa forma a compreensão que se tem é de que as verdades não são mais 
absolutas e o que assume o seu lugar é a vontade do ser humano sustentada por 
critérios racionais.

Veith Jr (1999, p.198) descreve que o cristão, seja ele um líder ou não, precisa 
estar voltado para a palavra revelada de Deus, a qual é a única fonte a orientá-lo, 
e deve refutar toda e qualquer teologia vazia de cristocentricidade, ou seja, o grito 
da reforma protestante de Sola Scriptura, Sola Gracia, Solus Cristus e Sola Fide foi 
uma convocação para a volta à Bíblia Sagrada como a única regra de fé e prática 
(ROMEIRO, 1995, p. 23).

Todo esse movimento de esvaziamento da cristocentricidade contribui para 
que a liderança cristã opte por seguir um caminho divergente dos pilares basilares 
da cosmovisão cristão bíblica, com isso conduzem suas comunidades eclesiásticas 
para um contexto em atender às necessidades particularizadas, numa linguagem 
simples significa atender ao gosto do “freguês”, limitando-se a uma pregação lí-
quida e esvaziada da verdade bíblica (as pessoas não querem ouvir sobre inferno e 
nem pecado). O resultado disso, é um Cristianismo pregado como atividade meio 
e não atividade fim, pois o que importa é a quantidade de pessoas no rol de mem-
bros da Igreja e não um ensino pautado em uma cosmovisão cristã bíblica. Assim, 
de forma provocativa, produzem momentos, nos quais as pessoas são instigadas a 
decidir por Cristo por sua vontade e não pelo mover do Espírito. 

O líder precisa ter sempre em mente o que a Bíblia ensina, que o obreiro 
precisa apresentar-se a Deus aprovado, o que requer um esforço constante e per-



35

severante, o obreiro deve manusear corretamente a palavra da verdade e não ter do 
que se envergonhar (2 Tm 2.15), e apresentar a cada pessoa o que é o ser humano 
diante de Deus e a proposta de Deus sob a lente bíblica de salvação.

Para Baxter, o líder cristão precisa saber com clareza a distinção entre cer-
tezas e incertezas, entre questões fundamentais e explicações que não passam de 
teorias especulativas. Ainda, para ele, a lente do líder cristão precisa distinguir 
claramente entre os fundamentos da fé e as questões dos pressupostos secularis-
tas e, assim, esse líder poderá proporcionar paz na sua igreja ao invés de divisão e 
afastamento da membresia.

4. Considerações Finais

Para firmar-se diante das adversidades do contexto de uma sociedade secularizada, 
de onde a todo momento emergem conceitos e pressupostos, o líder cristão precisa 
de um sólido conhecimento teológico bíblico e cristocêntrico. “A obra ministerial 
deve ser realizada exclusivamente para Deus e pela salvação do seu povo. Jamais 
poderá ser realizada visando algum lucro particular” (BAXTER, 2013, p. 41). 

Dessa forma, mesmo em um contexto em que a lente secularista aponta para 
uma sociedade fragmentada, racionalizada e muitas vezes conduz o indivíduo ao 
individualismo, o líder em sua comunidade eclesiástica precisa manter a cosmo-
visão cristã bíblica e propagar a nova geração que o evangelho tem como um dos 
propósitos a vida em comunidade, a qual é alvo da lealdade de Deus.

Referências bibliográficas

Baxter, Richard. O pastor aprovado: modelo de ministério e crescimento pessoal. Tra-
dução: Odayr Olivetti (São Paulo, Publicações Evangélicas Selecionadas-
-PES, 2013).

Berger, Peter Ludwig. O dossel sagrado: elementos para uma teoria da sociologia da 
religião. Tradução: José Carlos Barcelos (São Paulo, Paulus, 1985).

BÍBLIA, Português. Bíblia de Estudo NVI. organizador geral Kenneth Barker; 
coorganizadores Donald Burdick [et al.]: São Paulo: Editora Vida, 2003

Domingues, Gleyds Silva. Diretrizes para a Educação Cristã Bíblica: para onde 
vamos? (Curitiba: Editora Emanuel, 2018).



36

Mestre em Teologia, linha de pesquisa: releitura de 
textos e contextos bíblicos, pela Faculdade Batista do 
Paraná. Pós-graduado em Teologia Bíblica e Sistemática 
Pastoral pelo Seminário Batista do Sul do Brasil. 
Bacharel em Teologia pela Faculdade de Teologia Sul 
Americana. Autor do livro Cosmovisão cristã:  
um estudo aplicado ao contexto eclesiástico  
sob a ótica de I Coríntios. 

Donato Farinelli de Souza

Sobre o autor

_____________. Visão de mundo e a lente bíblica para ler a realidade (Curitiba: 
Discipular, 2020).

Geisler, Norman L. Enciclopédia de apologética: resposta aos críticos da fé cristã 
(São Paulo: Editora Vida, 2002).

Grenz, Stanley J. Pós-modernismo: um guia para entender a filosofia do nosso tempo. 
Tradução: Antivan Guimarães Mendes (São Paulo, Vida Nova, 2008).

J. M. Nouwen, Henri. O perfil do líder cristão do século XXI. Tradução: Wilson Rosa 
Filho (Curitiba: Editora Atos, 2020). Edição do Kindle.

Miller, Darrow. Discipulando nações (Curitiba: Fato é, 2003).

Pearcey, Nancy. Verdade Absoluta: libertando o Cristianismo de seu cativeiro cultu-
ral (Rio de Janeiro: CPAD, 2012).

Naugle, David K. Cosmovisão: a história de um conceito. Tradução: Marcelo  
Heberts (Brasília: Editora Monergismo, 2017).

Romeiro, Paulo. Evangélicos em crise: decadência doutrinária na igreja brasileira 
(São Paulo: Mundo Cristão, 1995).

Sire, James W. Dando nome ao Elefante: cosmovisão como um conceito. Tradução: 
Paulo Zacharias e Marcelo Heberts (Brasília: Editora Monergismo, 2019),

Veith, Grene Edward,Jr. Tempos Pós-modernos: uma avaliação cristã do pensamento 
e da cultura da nossa época. Tradução: Hope Gordon Silva (São Paulo, Cultura 
Cristã, 1999).



Lançamentos

David A. Dorsey nos conduzirá por todo o Antigo 
Testamento, livro por livro, identificando cada estrutura
e tecendo comentários preciosos sobre como a estrutura 
esclarece o significado do texto. Ele joga luz sobre a 
visão geral de cada livro e fornece uma estrutura para
o estudo adicional.

David A. Dorsey | 18x25 cm | 384 p.

Nesta obra, o renomado estudioso do Novo Testamento Craig 
Blomberg avança na tese de que o Evangelho de João é uma 
fonte promissora e valiosa para o estudo do Jesus histórico. Os 
dados encontrados nesse Evangelho devem ser integrados aos 
dos Sinóticos, o que produzirá percepções adicionais sobre as 
ênfases e o ministério de Jesus.

Nem pobreza, nem riqueza
As posses segundo a teologia bíblica

Estrutura literária do Antigo Testamento
Comentário de Gênesis a Malaquias

Nesta obra, Craig Blomberg investiga o que a Bíblia
diz sobre as questões relacionadas às posses materiais 
diante da pobreza ao nosso redor. Ele evita respostas 
fáceis e busca uma abrangente teologia bíblica das 
posses. Começando com o fundamento lançado pelo 
Antigo Testamento e as ideias desenvolvidas no período 
intertestamentário, o autor examina o que todo o
Novo Testamento tem a dizer sobre o assunto e
oferece conclusões e aplicações relevantes para
o mundo moderno.

Craig L. Blomberg | 16x23 cm | 352 p.

Jesus, o purificador
O Evangelho de João e a quarta busca pelo Jesus histórico

Craig L. Blomberg | 16x23 cm | 400 p.



Jeremias e Lamentações retratam um período sombrio na 
história de Judá, antes e durante o Exílio na Babilônia. Este 
comentário esclarecedor auxilia o leitor a entender e aplicar 
essas importantes, mas frequentemente negligenciadas, 
porções das Escrituras.

J. Daniel Hays | 17x23 cm | 352 p.

A mensagem de Naum é um alento e esperança
para aqueles que se encontram perplexos diante das 
mazelas e injustiças de um mundo caído, pois expressa
a certeza de que, no fim da história, a justiça de Deus 
prevalecerá sobre a injustiça dos poderes humanos,
que logo passarão.

Tiago Abdalla | 14x21cm | 176 p.

Daniel I. Block | 16x23 cm
1008 p. | Capa Dura

Juízes e Rute: 
comentário exegético

Gálatas: comentário
exegético

Deus justo e soberano
A mensagem de Naum para a igreja de hoje

Jeremias e Lamentações
Série comentário expositivo

F. F. Bruce | 16x23 cm
448 p. | Capa Dura


