
27

O problema do mal em Agostinho  
e o Paradoxo de Epicuro

Guilherme Augusto de Carvalho

1. Introdução

O paradoxo de Epicuro, é um conceito que constantemente é discutido 
na filosofia e teologia. O argumento é muito usado para mostrar uma 
possível contradição de Deus, partindo do mal que há no mundo. 

Este trabalho tem como proposta investigar o problema do mal, segundo 
Agostinho e entender todos os pressupostos e explicações quanto a sua origem 
focando no papel do livre-arbítrio humano no problema do mal e respondendo a 
principal pergunta: seria Deus o autor do mal? O primeiro objetivo da investiga-
ção é justamente compreender o quanto Deus ou o ser humano são responsáveis 
quanto ao problema do mal, de acordo com a perspectiva de Agostinho. E o 
segundo objetivo é entender o quanto o paradoxo de Epicuro é coerente ao dar 
respostas ao mal no mundo. Ao diagnosticarmos o problema à luz do pensamento 
do Hiponense, não só entenderemos a sua ideia, como também compreendere-
mos o quanto o homem ou Deus, são responsáveis pelo mal. 

Abordei todos os pontos do problema do mal de Agostinho pesquisando 
as suas principais obras sobre o assunto, mas usei como livro principal a obra  



28

O livre-arbítrio, além das obras de autores que empreenderam estudos sobre o 
problema do mal.  234

2. O problema do mal

Nascido em Tagaste, no ano de 354, Agostinho foi um dos grandes pensadores 
da igreja. Sua história pode ser dividida em duas partes, antes da sua conversão 
e depois. Sendo que antes, seus maiores interesses eram a filosofia e a retórica.  
Depois de ter se convertido, seus interesses mudaram, e ele passou a se dedicar aos 
estudos da Bíblia e da filosofia (MONDIN, 2018, p. 146-147). Bertrand Russell 
complementa pontuando que: “Santo Agostinho foi autor assaz copioso, de modo 
especial no que diz respeito a temas teológicos” (2015, p. 69). Com a conversão, 
foi inevitável usar seu conhecimento e todo o seu intelecto na teologia, discorren-
do sobre os principais pontos, e entrando em embates teológicos em nome da fé 
cristã. Sobre a doutrina e principais influências, Battista Mondin complementa:

[...] A visão filosófica agostiniana é resultado da exigência de encontrar uma 
base racional para a fé cristã. Para atingir este objetivo, Agostinho recorre à filo-
sofia de Platão, obtendo assim uma visão que aparece propriamente qualificada 
como platonismo cristão (2019, p. 230). 

É em Platão, no denominado platonismo cristão, que Agostinho tem as suas 
principais influências. Onde ele usa, com o propósito de racionalizar a fé, a filoso-
fia para assim chegar a este objetivo. 

Outro ponto importante de Agostinho é que ele foi um dos pensadores 
que defendeu a ideia de não ser contraditório o fato de existir um Deus bom, 
todo poderoso e onisciente, e o mal. Dono de um intelecto acurado, foi autor de 
inúmeras obras, dentre elas está o livro O livre-arbítrio, que entre muitos assun-
tos, o problema do mal é um dos temas centrais (MONDIN, 2018, p. 147-148).  
E Agostinho inicia este livro com uma pergunta, por meio do seu interlocutor 
Evódio, que será a peça-chave para este trabalho: “Diz-me, por favor, não é Deus 
o autor do mal? (2001, p. 81). 

3. O paradoxo de Epicuro

No período helênico, as duas principais escolas foram as escolas dos estoicos e a 
dos epicuristas. Os dois fundadores destas escolas, Zenão e Epicuro, nasceram na 



29

mesma época, sendo que ambos se estabeleceram em Atenas. Tendo sofrido por 
conta de sua saúde frágil, através de sua força de vontade e força, Epicuro apren-
deu a suportar, sendo ele, e não os estoicos, o primeiro a afirmar que seria possível 
ser feliz mesmo em meio a dor e ao sofrimento (RUSSELL, 2015, p. 299).

Epicuro foi um grande filósofo grego, nascido em Samos, teve como princi-
pais influências Demócrito e os atomistas. Viveu a vida de modo simples, tendo 
como principais ênfases os prazeres mentais ao invés dos físicos (CHAMPLIN, 
2013, p. 402). Bertrand Russell complementa sobre a filosofia de Epicuro, resu-
mindo que:

A filosofia de Epicuro, a exemplo de todas aquelas de sua época (com a par-
cial exceção do ceticismo), tinha como principal objetivo garantir a tranquili-
dade. Ele considerava bom o prazer e aderiu, com notável consistência, a todas 
as consequências dessa visão. “O prazer”, disse, “é o começo e o final da vida  
bem-aventurada” (RUSSEL, 2015, p. 302, 303). 

Tendo vivido em Atenas uma boa parte da sua vida, em um tempo onde a 
cidade estava mergulhada em um período de pobreza e miséria, Epicuro foi ao 
local com o intuito de restabelecer a ordem. Por conta de toda a miséria e pobreza, 
inúmeras seitas, crendices e aproveitadores se fizeram presentes a fim de procurar 
o sucesso e ganhar vantagem sobre as pessoas (RUSSEL, 2015, p. 303).

Sendo influenciado por Platão e Sócrates, Epicuro fundou uma comuni-
dade-escola, tendo como ênfase, ser aberta a todos. Com isso, e sem qualquer 
preconceito, homens, mulheres, senhoras, cortesãs e prostitutas, frequentavam o 
local, tendo todos plena igualdade. O que não demorou para que os de fora acre-
ditassem que Epicuro dava festas e eventos obscenos. Coisa que não era verdade, 
já que neste local, o que Epicuro cultivava era apenas a harmonia (SPINELLI, 
2013, p. 7, 8). 

O Paradoxo de Epicuro é um conceito muito usado por filósofos a fim de 
justificar o mal e a inexistência de Deus, contudo, é importante pontuar que não 
há provas quanto a autoria do paradoxo e muito menos ele consta em seus es-
critos. O trilema foi atribuído a Epicuro por Hume em seu livro Diálogos sobre a 
religião natural, sendo que será a partir desta obra que o paradoxo será trabalhado. 
O paradoxo pode ser resumido como: “A Divindade quer evitar o mal, mas não 



30

é capaz disso? Então ela é impotente. Ela é capaz, mas não quer evitá-lo? Então 
ela é malévola. Ela é capaz de evitá-lo e quer evitá-lo? De onde, então, provém o 
mal?” (HUME, 1992, p. 136). 

O homem não cansa de buscar explicações, a questão é entender se tais 
sentenças são justas ou apenas esconde, de alguma forma, uma responsabilidade 
que o homem não quer assumir. Sobre os critérios para se encontrar a verdade,  
Battista Mondin resume que:

Para Epicuro, como para os sofistas, o conhecimento sensitivo é o fundamento 
de qualquer outro conhecimento; também a razão depende dos sentidos e, se os 
sentidos se enganam, a razão está condenada a errar. Logo, o critério (cânon) 
último da verdade é a sensação (2018, p. 123).

Resta sabermos se o conhecimento sensitivo é suficiente para encontrarmos 
as respostas para os problemas. Com isso, Epicuro, por conta de sua filosofia, 
terminou rejeitando tanto o pensamento de Platão e o mundo das ideias, que 
trabalhava com o fato de que o conceito era o retrato das ideias existentes no 
mundo inteligível, quanto o de Aristóteles e a sua concepção de natureza e essên-
cia das coisas (MONDIN, 2018, p. 123). Ainda sobre o pensamento de Epicuro, 
Bertrand Russell complementa: “Essa teoria geral dá origem a uma concepção de 
bem-viver bastante diferente das de Sócrates e Platão. Toda a tendência apon-
ta para um afastamento da atividade e da responsabilidade” (RUSSELL, 2017,  
p. 140). É preciso em alguns momentos dar mais ênfase à reflexão ao invés dos 
sentidos, para que assim, as respostas coerentes surjam e façam sentido. 

Epicuro também criticou a religião, uma crítica que foi retomada por  
Lucrécio. Ambos afirmavam que a religião é uma fabulação, é algo ilusório e  
supersticioso. Tendo a sua origem no medo da morte e da natureza. Alguns filó-
sofos posteriores a Epicuro e a Lucrécio, retomam o assunto, afirmando que a re-
ligião tem o seu início na superstição. Por conta do medo, os homens se refugiam 
na esperança de que algo bom virá (CHAUI, 2014, p. 235). 

Bertrand Russell, um grande filósofo crítico da religião, em seu clássico livro 
Por que não sou cristão, afirma, trazendo à tona o pensamento de Lucrécio afir-
mando que: “Minha visão pessoal a respeito da religião é a mesma de Lucrécio. 
Vejo-a como uma doença derivada do medo e como fonte de tristeza incalculável 



31

para a raça humana” (RUSSELL, 2016, p. 46). Por fim, parece que o eco de Epi-
curo e Lucrécio, reverberou e ainda reverbera em nossos dias. Um Deus bom e 
o mal, não convivem. A religião não busca ajudar, na verdade, ela é apenas um 
instrumento de alienação, segundo estes pensadores. 

4. O mal e o livre-arbítrio em Santo Agostinho

Foi com aproximadamente 19 anos de idade que Agostinho se deparou com o 
problema do mal, por conta da leitura do livro Hortensius de Cícero. Neste tempo, 
para Agostinho, o mal era um paradoxo, sem possíveis explicações, o que o levou 
a ir em busca de respostas aos seus questionamentos. Por conta disso, ele mergu-
lhou no maniqueísmo, mas não conseguiu soluções neste sistema de pensamento. 
Encontrando respostas apenas na fé, através do pensamento dos neoplatônicos e 
principalmente na reflexão de Plotino (COSTA, 2012, p. 33-35). Diogenes Allen 
e Eric Springsted, complementam um ponto importante sobre Plotino: 

Plotino mesmo teve uma intensa e imediata consciência do esplendor, da força e 
da solidez da realidade espiritual. Seus escritos, não obstante obscuros e difíceis, 
exerceram um poderoso efeito sobre aqueles que os estudaram. Agostinho reco-
nhece os efeitos dele sobre ele. Eles o capacitaram a compreender que as reali-
dades espirituais existem e que têm prioridade sobre as sensíveis (2017, p. 102). 

O filósofo Plotino, um egípcio que falava grego, era um monista, que acreditava 
que a realidade era um gigantesco sistema de hierarquias, com vários níveis. Tendo 
como princípio de tudo Deus, sendo designado como Uno. Estando Deus distante 
de tudo, ele também é a fonte de onde o ser se origina (KELLY, 2009, p. 15). 

Foi este filósofo neoplatônico que fez Agostinho ver a questão com uma 
óptica bem mais ampla do que a dos maniqueístas. O seu pensamento serviu 
como ponto de partida para a busca de respostas do problema que o afligia.  
O próprio Agostinho complementa a questão do dualismo do maniqueísmo 
afirmando que: 

Ah! Suscitas precisamente uma questão que me atormentou por demais, desde 
quando era ainda muito jovem. Após ter-me cansado inutilmente de resolvê-la, 
levou a precipitar-me na heresia (dos maniqueus), com tal violência que fiquei 
prostrado. Tão ferido, sob o peso de tamanhas e tão inconsistentes fábulas, que se não 



32

fosse meu ardente desejo de encontrar a verdade, e se não tivesse conseguido o 
auxílio divino, não teria podido emergir de lá nem aspirar à primeira das liber-
dades – a de poder buscar a verdade (2019, p. 28)

Por conta de sua sede por explicações e tendo conseguido forças em Deus, 
Agostinho não aceitou as ideias que até aquele momento, o maniqueísmo ofere-
cia. Definir o problema usando a visão dualista, para o hiponense, é deixar o cerne 
da questão sem solução. 

O maniqueísmo, tem como fundador o profeta Mani, que apesar de ter sido 
conhecido como o fundador de uma heresia cristã, alguns estudiosos vão pontuar 
que a sua religião apenas havia elementos cristãos, fundidos com o budismo e o 
zoroastrismo. De forma resumida, é possível definir o maniqueísmo como uma 
religião com aspectos semelhantes com o gnosticismo. Tinha como ponto prin-
cipal o dualismo, que acreditava que a realidade poderia ser definida por duas 
grandes forças eternas e poderosas. O bem, atribuído a Deus, a verdade e a luz. 
E o mal, que seria a matéria. O homem, que é da mesma essência de Deus, por 
estar vivendo na ordem material, está caído, exilado do mundo da luz. Sendo que 
a salvação é conseguida através de uma vida asceta, afastando-se de impurezas e 
contaminações carnais (KELLY, 2009, p. 10-11).  Marcos Roberto Nunes Costa 
complementa o assunto afirmando que:

Para explicar a origem do universo o maniqueísmo criou um sistema dualis-
ta, no qual aparecem dois princípios ontológicos originantes do cosmo: a luz  
(o Bem) e as trevas ou a matéria (o Mal), ambos de natureza corpóreas, incriadas 
ou coeternas, com iguais poderes de criação, ou melhor, de emanações (COSTA, 
2012, p. 33).

A vida e o existir, para o maniqueísmo, era fruto de um embate eterno entre 
duas forças, sendo que o homem, por conta desta batalha, sofria e precisava, atra-
vés de várias práticas, vencer estes problemas. 

Agostinho, indo de encontro a este dualismo, vai se opor ao argumento par-
tindo da narrativa bíblica que o mundo foi criado do nada. É por isso que ele 
afirmou que tudo, desde a matéria até os seres vivos, foram criados por Deus 
(COSTA, 2012, p. 36). Agostinho complementa, em resposta ao maniqueísmo, 
afirmando que:



33

Existem aqueles que, não conseguindo entender que toda natureza, isto é, que 
todo espírito e todo corpo são naturalmente bons, são movidos pela iniquidade 
do espírito e pela mortalidade do corpo e, por isso, ousam pretender introduzir 
outra natureza de espírito maligno e de corpo mortal, afirmando que Deus não 
a criou. Assim, achamos que o que dizemos possa levá-los a entender, pois eles 
admitem que todo bem não pode existir senão do sumo e verdadeiro Deus, 
o que é verdade e, se quiseram estar atentos a isso, basta para que se corrijam 
(2019, p. 22). 

Quando falamos de Deus1 como criador, é por conclusão lógica que Agos-
tinho chega à conclusão de que ele é bom, já que ele é soberano e a fonte de 
tudo, inclusive do bem. Étienne Gilson complementa pontuando que: “Deus é, 
por definição e em virtude das provas que estabelecem sua existência, o soberano 
bem. Sendo o bem supremo, não há nenhum bem acima ou fora dele” (GILSON, 
2010, p. 271). Com isso, se ele é a fonte de tudo, completo e infinito, ele não muda, 
não há qualquer oscilação ou possibilidade de variação. No livro O livre-arbítrio, 
Agostinho pontua que: “E ninguém terá de Deus um alto conceito, se não crer 
que ele é todo-poderoso e que não possui parte alguma de sua natureza submissa 
a qualquer mudança” (1995, p. 29). Por ser Deus eterno e imutável, ele não modi-
fica, apenas o homem que muda, por ser criado. 

Deus é eterno e não foi criado, por isso que ele é, e existe sem variação. Já o 
homem não, pois, por conta de sua condição de criado, incompleto, limitado, ele 
não tem parte com o ser e sim com o não ser. Existe uma falta, e consequente-
mente uma necessidade de ser, e de mudar (GILSON, 2010, p. 272). 

Outro ponto importante, que resume porque Agostinho concluiu que não é 
Deus o autor do mal, é o fato que se o mal existe, ele deve ter um autor, pois nada 
existe sem um agente. Mas como Deus é bom, e se é ele que pune as injustiças e 
maldades, não pode ser ele o autor e ao mesmo tempo o punidor, com isso, Agosti-
nho concluiu que o autor não pode ser Deus. Agostinho complementa:

1Como Deus é o único ser, tudo tem origem nele, e como ele é o Sumo Bem, tudo 
o que provém dele é bom. Desta forma, uma vez que, toda a criação, que tem origem em 
Deus, é boa. E por mais que existam categorias de bens, sendo uns maiores e outros me-
nores, todos estes bens devem a sua existência à bondade divina. Agostinho não desliga a 
existência da bondade, pois entende como ontológica a bondade na natureza. A própria 
existência já justifica a sua bondade (BRANDÃO, 2019, p. 82).



34

Certamente, pois o mal não poderia ser cometido, sem ter algum autor. Mas 
caso me perguntes quem seja o autor, não o poderia dizer. Com efeito, não existe 
um só e único autor. Pois cada pessoa ao cometê-lo é o autor de sua má ação.  
Se duvidas, reflete no que já dissemos acima: as más ações são punidas pela 
justiça de Deus. Ora, elas não seriam punidas com justiça, se não tivessem sido 
praticadas de modo voluntário (2019, p. 25-26). 

O homem erra de modo voluntário, e é punido por um Deus justo, que 
se assim o é, não pode ser o punidor e ao mesmo tempo o autor do pecado e  
do mal. 

Se tudo foi criado e é gerido por um ser divino e bom, o mal físico não 
pode existir, não pode ser uma substância e sim, um “não ser”, uma deturpação 
do que é bom. Agostinho acreditava que o mal ontologicamente não existia, ele 
era uma ferrugem no bem. A ausência do bem que ele deveria ser. Com isso, o 
mal não existe (COSTA, 2012, p. 36). Franklin Ferreira complementa, usando a 
citação de Agostinho: “Quando, então, se pergunta de onde vem o mal, deve-se 
primeiro indagar o que é o mal e este não é outra coisa senão a corrupção, seja 
da medida, da forma ou da ordem que pertence à natureza” (apud FERREIRA, 
2007, 136). O mal, ontologicamente, não existe. Segundo Agostinho, ele é uma 
corrupção, um “não ser”. A única coisa que existe é o bem, sendo o mal, uma dis-
torção, uma corrupção do bem criado por Deus. Battista Mondin complementa, 
explicando o ponto de vista de Agostinho:

Do exame das coisas que o homem denomina más, Agostinho chega à conclu-
são de que o mal não pode estar só, não pode subsistir, mas que deve existir em 
uma substância que, em si mesma, é boa. O mal é privação de uma perfeição que 
a substância deveria ter. Por isso, o mal não é realidade positiva, mas privação de 
realidade. Pode-se, pois, definir o mal como privatio boni (privação de [algum] 
bem) (MONDIN, 2018, P. 156).

O mal, para Agostinho, não vem de Deus, não é ele o criador e muito menos 
a causa, e sim, a privação, a falta da característica intrínseca que tal elemento de-
veria ter. Com isso, o mal não é uma realidade, ele não existe, ao contrário. O mal 
é a falta da realidade, é a anulação de uma característica, é a privação do bem, o 
mal é o não ser (MONDIN, 2018, p. 156).



35

Por não ser possível conceber o mal como algo que possua medida, espécie e 
ordem, o mal termina por não ser algo que é2, que exista de forma independente e 
sim, como uma deturpação, uma ferrugem no bem. O mal é algo que desconstrói 
o bem e não algo que ontologicamente existe. Sobre o conceito de natureza má, 
Agostinho conclui: “Denomina-se, pois, natureza má aquela que está corrompida, 
porque a que não está corrompida é boa. Mesmo assim, na qualidade de natureza 
ela é boa; por ser corrompida ela é má” (De nat. boni, 4). Molinaro complementa 
explicando que: “Resta que o mal pode-se entender só como privação do bem no 
ente, ou seja, como falta, oposição e negação de uma determinação devida ao ente 
que é bom: privação do bem devido” (2019, p. 89).

Contudo uma pergunta ainda restava para Agostinho responder, qual seria 
a causa: o que motivava o mal? A solução de Agostinho quanto ao problema do 
mal, se concentra no fato de que o homem possui o livre-arbítrio. Esta é a chave 
que o autor encontrou para concluir e responder por que o mal existe. Agostinho 
complementa que: “Se o caminho da verdade permanecer oculto, de nada vale a 
liberdade, a não ser para pecar” (AGOSTINHO, 1998, apud FERREIRA, 2007, 
p. 132). O homem sem Deus, distante da verdade, por conta do seu livre-arbítrio, 
segue pecando, fazendo o mal. 

Segundo o autor, o mal é fruto da escolha humana. Agostinho mais uma vez 
resume pontuando que: “O livre-arbítrio somente é útil para a realização das boas 
obras se recebe assistência de Deus, que é concedida mediante oração e humilda-
de no agir” (AGOSTINHO, 2006, apud FERREIRA, 2007, p. 133). É somente 
através da atuação divina, que o livre-arbítrio para o bem, faz sentido. Sem Deus, 
a fonte de todo o bem, o homem caminha para o mal, sempre e a todo o instante.  

Quando Agostinho fala do homem, percebendo a sua capacidade em decidir, 
agir e fazer, ele conclui que não é só o livre-arbítrio que o homem possui, mas 
também a responsabilidade no que faz, por ser um homem livre. Não há como 
falar de mal, sem liberdade, caso contrário, seríamos robôs, sendo que onde há 
liberdade há também responsabilidade, o que isenta Deus do problema do mal. 
Agostinho explica: “[...] resta, portanto, que nenhuma outra realidade torna a 

2De fato, conforme expõe Agostinho, natureza alguma é má como natureza, sendo 
que não existe mal algum, em uma natureza, exceto quando o bem é diminuído. Se o bem 
for erradicado, chegando ao fato deste acabar, com isso, assim como bem algum existiria 
da mesma forma a natureza alguma não permaneceria (De nat. boni, 1, 17).



36

mente companheira do desejo desenfreado senão a própria vontade e o livre arbí-
trio” (De lib. arb. I, XI, 21).

Discorrendo agora sobre o livre-arbítrio, um elemento importante ao dis-
cutirmos o assunto, Agostinho resume o problema em cinco pontos principais.  
O primeiro é sobre a razão. O homem é o único ser criado que é dotado da razão, 
da faculdade de pensar a refletir. É através da sua inteligência que ele pensa, reflete 
e julga. O segundo ponto é intrinsecamente ligado ao primeiro. Se o homem é 
dotado da faculdade da razão, isso faz dele um ser superior aos outros animais.  
O terceiro ponto segue complementando os outros dois, pontuando que, se ele é 
dotado da razão, somente ele tem a capacidade de buscar por respostas e de conhe-
cer. Enquanto os animais vivem por instinto, o homem vive pela razão e é através 
dela que ele consegue conhecer e refletir. O quarto ponto fala da iluminação divina, 
que traz ao homem a iluminação e a percepção da ordem que Deus estabeleceu 
em tudo. E o último ponto, se resume no fato que, já que o homem conhece, ele 
pode escolher, e se assim o quiser, pode se aproximar de Deus, o criador de tudo.  
O único, segundo Agostinho, que pode fazê-lo feliz (COSTA, 2012, p. 37). 

Os cinco pontos são interligados, e formam um raciocínio que define e  
explica o livre-arbítrio humano e suas escolhas. A felicidade é o anseio último do 
ser humano, é o que faz com que ele tome suas decisões, e acabe errando. A sabe-
doria, é sempre confundida por Agostinho com a beatitude, ou seja, a felicidade 
profunda de quem segue a Deus. Étienne Gilson complementa: “Ora, é capital 
para a compreensão do agostinianismo que a sabedoria, objeto da filosofia, sem-
pre é confundida por ele com a beatitude. O que ele procura é um bem cuja posse 
satisfaz todo o desejo e, por consequência, confere a paz” (GILSON, 2010, p. 17). 

Ou seja, é por conta do livre-arbítrio, que o mal existe. Sendo o mal uma 
corrupção do que é bom, uma ferrugem do bem, como já pontuamos. Mas para se 
alcançar a sabedoria, a vida feliz, Agostinho acreditava que só era possível através 
de Deus. Ser feliz era para ele, estar conservando para si a verdade, sendo Deus a 
verdade, e com isso, a fonte de todo o bem e a solução para todo o mal (GILSON, 
2010, p. 22).

5. O problema com o paradoxo de Epicuro

O Paradoxo de Epicuro, quando bem estudado, termina em inúmeras contradições 
e equívocos. A principal delas é a própria concepção de Deus e o fato dele ter criado 



37

o homem livre. Sendo que tal liberdade se resume na capacidade do homem em  
escolher o caminho que quiser, até o caminho do mal, com o fato de Deus ser  
incapaz de impedir o mal. Moreland e Craig resumem o problema pontuando que: 
“Desse modo, se Deus dá às pessoas liberdade genuína para escolher como elas qui-
serem, então é impossível para ele garantir quais serão suas escolhas” (2005, p. 654). 

A onipotência divina, se resume ao fato de que Deus pode fazer tudo que não 
seja contraditório, absurdo, com isso, ao proporcionar o livre-arbítrio ao homem, tal 
liberdade compreende o fato de que ele pode fazer todas as escolhas que quiser, caso 
contrário, não seria livre-arbítrio. Alister Mcgrath complementa: “Quando Deus cria 
um Universo material, e dá às criaturas liberdade de ação, o sofrimento aparece como 
decorrência natural disso” (2012, p. 190). Por isso que é contraditório defender o Para-
doxo de Epicuro sem degradar o conceito de livre-arbítrio humano. Ou o homem é 
livre, e com isso, responsável por suas ações, ou ele não é e assim, responsabiliza-
mos Deus, ou qualquer outra divindade, por todo o mal no mundo.

Quando afirmamos que um Deus é soberano, não significa que tudo o que 
acontece é por conta da força de suas mãos ou do seu poder, e sim que, tudo o 
que este Deus quiser fazer, ele assim pode executar de acordo com todos os seus 
desejos. O teólogo Wayne Grudem complementa afirmando que: “A onipotência 
(poder, soberania) é o atributo de Deus que lhe permite fazer tudo o que for da 
sua santa vontade” (GRUDEM, 1999, p. 159). A liberdade, a capacidade de fazer 
o que ele bem quer, resume de forma coerente o conceito, e não o fato que tudo o 
que acontece é por conta da sua determinação. 

Como podemos perceber, existem alguns problemas com o paradoxo de Epi-
curo com uma parte da reflexão que trata da teodiceia. O primeiro, como falamos, 
é a má interpretação do conceito de soberania divina, e o segundo, é não consi-
derar o livre-arbítrio humano e a sua responsabilidade. Battista Mondin comple-
menta, usando uma citação de Agostinho explicando que: “Se a ação humana não 
fosse livre; não poderia ser aprovada nem desaprovada; seria simplesmente ação 
humana e nada mais. Só onde há liberdade é que se pode falar de bem (e de mal). 
(MONDIN, 2018, p. 157). 

O deus de Epicuro é um reflexo de um pensamento que não levou em con-
sideração o homem e a sua responsabilidade no que faz. E muito menos na pos-
sibilidade do homem se corromper e usar de forma destrutiva o seu livre-arbítrio. 
O teólogo, linguista e hebraísta Luiz Sayão complementa, usando o argumento 



38

de Agostinho, resumindo que: “Com uma perspectiva fundamentada no arbítrio 
humano, Agostinho dizia que o mal entrou no universo pela livre vontade das 
criaturas de Deus” (SAYÃO, 2012, p. 45). É pela livre vontade humana, que o mal 
entra, é por conta da sua capacidade de agir de forma livre, que o mal passou a se 
fazer presente no mundo. 

6. Conclusão

O mal, bem como o próprio sofrimento é inerente a todo o ser humano, é inevitá-
vel sofrer e também nos perguntar por que sofremos. Já que existe um Deus bom, 
que criou supostamente, tudo bom e perfeito. 

Dono de um intelecto prodigioso, sendo Agostinho, um autor profícuo, foi 
com a filosofia, suas ferramentas e métodos, que Agostinho racionalizou a fé, e 
defendeu o pensamento cristão de alguns dos principais opositores. Fundamen-
tado em Platão, no denominado platonismo cristão, usou seu conhecimento em 
retórica e filosofia para defender a fé, e construir doutrinas que são usadas até 
hoje. Tal pensador não só buscou respostas para alguns embates que circunda-
vam a igreja. Mas também colaborou com a teologia, fundamentando doutrinas  
importantes, usadas até hoje nas igrejas cristãs. 

O problema do mal é um assunto muito discutido, e visto por muitos, como 
uma contradição, principalmente quando partimos do pressuposto de que Deus é 
bom, e criou tudo perfeito. Como vimos, o paradoxo de Epicuro, analisa a questão, 
apenas e tão somente, de um ponto de partida, deixando muitas outras variantes 
em aberto. Jogar a culpa do mal em Deus, sem olhar todo o entorno, e muito me-
nos sem analisar o homem e toda a sua responsabilidade diante da vida, é cair no 
erro de deixar de fora muitos outros pressupostos. Se somos livres e responsáveis 
no que fazemos, é inevitável termos uma culpa diante de tal problema. 

Agostinho resumiu a questão de forma ampla, suas respostas aos seus ques-
tionamentos, evidencia quão acurada foi a sua investigação. Por não se conformar 
com as respostas sem aprofundamento que as religiões de sua época propuseram, 
sendo uma delas o maniqueísmo. Agostinho foi mais fundo em sua investigação, 
procurando o cerne do problema e investigando todas as variantes da questão.

Se existe o mal, existe um autor, uma causa para que o mal exista e castigue 
a raça humana. Porém se é Deus quem julga, se é ele que pune o mal, ele como 
Deus bom, não pode ser ao mesmo tempo autor e punidor. Com isso, só existe 



39

uma resposta, o autor do mal é o homem, e o seu livre-arbítrio da vontade, que o 
leva a praticar o mal.

Deus é bom e criou todas as coisas boas, já que nele não há mal. O homem, 
por ter sido criado livre, dotado de razão e capaz de escolher acabou escolhendo 
o mal. Foi por conta do seu livre-arbítrio, que o mal entrou no mundo. É da total 
responsabilidade humana que o mal entrou, isentando Deus da culpa pelo mal, 
segundo Agostinho. 

O mal não existe, o que existe é a corrupção do bem, o mau uso do bem, que 
corrompeu e trouxe consequências drásticas ao universo. O mal não existe, o que 
existe é o “não ser” é o deixar de ser bom, tal qual a característica que Deus deu 
ao homem. Segundo o próprio Agostinho, o mal é uma ferrugem no bem, é uma 
corrupção que estraga e deturpa o que antes era perfeito e bom. Tirando a sua 
essência original, que era boa, conforme criado originalmente por Deus. 

É por conta do mal uso do livre-arbítrio, que o mal entrou no mundo. Sendo 
que é o homem e não duas forças em guerra, o autor do mal no mundo. Tudo o 
que Deus fez é bom, a questão foi que Deus fez o homem além de bom, com a 
capacidade de decidir e tomar as suas decisões, e foi por conta deste seu livre-ar-
bítrio, que o mal entrou, e corrompeu o que originalmente era bom. 

Referências

Agostinho. A natureza do bem: O castigo e o perdão dos pecados: O batismo 
das crianças. 1. ed. São Paulo: Editora Paulus, 2019. 

_________. Diálogo sobre o livre arbítrio. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, 2001. 

_________. O livre-arbítrio, 1. ed. São Paulo: Editora Paulus, 2019. 
Allen, Diogenes.; SPRINGSTED, Eric. O. Filosofia para entender teologia. 

1. ed. São Paulo: Editora Paulus; São Paulo: Academia Cristã, São Paulo, 2017.
Anzenbacher, Arno. Introdução à filosofia. 1. ed. Rio de Janeiro:  Editora  

Vozes, 2002. 
Brandão, Ricardo Evangelista. Introdução à Filosofia da Natureza de Santo 

Agostinho. Porto Alegre: Editora Fi, 2019.
Chaui, Marilena. Iniciação à filosofia, 2. ed. São Paulo: Editora Ática, 2014.
Costa, Marcos. Roberto. 10 lições sobre Santo Agostinho, 4. ed.  Rio de Janeiro: 

Editora Vozes, 2012.



40

Ferreira, Franklin. Agostinho de A a Z. 1. ed. São Paulo: Editora Vida Acadê-
mica, 2007. 

Gilson, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. 2. ed. São Paulo: 
Editora Paulus, 2010. 

Grudem, Wayne. Teologia Sistemática: Atual e Exaustiva. 1. ed. São Paulo: 
Editora Vida Nova, 1999. 

Hume, David. Diálogos sobre a religião natural. 1. ed. São Paulo: Martins  
Fontes, 1992. 

Kelly, J. N. D. Patrística: Origem e desenvolvimento das doutrinas centrais da 
fé cristã. 1. ed. São Paulo: Editora Vida Nova, 2009. 

Mcgrath, Alister. Apologética cristã no século XXI: ciência e arte com integri-
dade. 1. ed. São Paulo: Editora Vida Acadêmica, 2018. 

Molinaro, Aniceto. Metafísica: Curso sistemático. São Paulo: Paulus, 2019.
Mondin, Battista. Curso de Filosofia. 1. ed. São Paulo: Editora Paulus, 2018. 
________. Introdução à filosofia: problemas, sistemas, autores, obras. 1. ed.  

São Paulo: Editora Paulus, 2019. 
Moreland, J. P.; Craig, William. Lane. Filosofia e cosmovisão cristã. 1. ed.  

São Paulo: Editora Vida Nova, 2005.
Russell, Bertrand. História da filosofia ocidental: Livro 1 a filosofia Antiga.  

1. ed. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2015. 
_________. História da filosofia ocidental: Livro 2 A filosofia católica. 1. ed. 

Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2015. 
_________. História do pensamento ocidental. 21. ed. Rio de Janeiro: Editora 

Nova Fronteira, 2017. 
_________. Por que não sou cristão: um livro que coloca ao leitor questões 

que nunca mais poderão ser ignoradas. 1. ed. Porto Alegre: Editora L & PM  
Pocket, 2016. 

Sayão, Luiz. O Problema do Mal no Antigo Testamento. 1. ed. São Paulo:  
Editora Hagnos. 2012. 

Spinelli, Miguel.  Epicuro e as bases do epicurismo. 1. ed. São Paulo: Editora 
Paulus, 2013. 



41

Mestrando em Filosofia (UEM, 2022), Bacharel 
em Teologia (FATEBE/FCC, 2015), Licenciatura em 
Pedagogia (FACESE, 2021) e formação pedagógica em 
Filosofia (UNINTER, 2021). Especialista em Filosofia 
(UCAM, 2017), em Ciências da Religião e Ensino 
Religioso (FTSA, 2020) e em Formação de Docente 
para EAD (UNINTER, 2022). Atualmente é professor 
do Centro Universitário Internacional Uninter, nas 
graduações de Filosofia, Teologia e Ciências da Religião. 
Membro da Comunidade Luterana do Redentor, 
autor de vários livros e do blog: Teologia na Solitude 
(teologianasolitude.com.br)

Guilherme Augusto de Carvalho

Sobre o autor


