
Teologia Brasileira
Nº 105 | 2024 ISSN 2238-0388

A forma literária do evangelho 
e a perspectiva teológica de 
acordo com Marcos
Wanderson Logiudice	 4

A imprensa e a Reforma Protestante: 
meios para tornar conhecidos os ensinos  
e princípios reformadores
Eliabe Deyvison	 16

Iluminismo, doutrina e tradição:  
a necessidade do resgate da doutrina  
para a identidade cristã
Felipe de Souza Marques	 21

O problema do mal em Agostinho  
e o Paradoxo de Epicuro
Guilherme Augusto de Carvalho	 27

Lançamentos	 42



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Editor:
Franklin Ferreira

Produção editorial:
Sérgio Siqueira Moura

Diagramação:
Sandra Reis Oliveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!

Wanderson Logiudice analisa a forma literária do Evan-
gelho de Marcos, investigando como o gênero influenciou a 
perspectiva teológica dos evangelistas.

Eliabe Deyvison discute o controle histórico do conheci-
mento, destacando que este era restrito aos iniciados, pois era 
considerado sagrado. 

Felipe de Souza Marques aborda a mudança de materiais 
de escrita, do barro ao pergaminho, devido a questões culturais 
e políticas, enquanto também critica o preconceito iluminista 
contra a tradição e defende o resgate da doutrina cristã.

Guilherme Augusto de Carvalho examina o problema do 
mal segundo Agostinho, buscando esclarecer o papel de Deus 
e do livre-arbítrio humano na origem do mal.

Neste vídeo, realizada durante a Semana Teológica no 
Projeto Água da Vida, em Niterói, Jonas Madureira explora o 
tema da oração no pensamento de Martinho Lutero.

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY
https://www.youtube.com/watch?v=zqPaBuB7cBI


4

A forma literária do evangelho 
e a perspectiva teológica de 
acordo com Marcos

Wanderson Logiudice

Introdução

Neste artigo, propõe-se discutir “A forma literária do Evangelho e a perspec-
tiva teológica de acordo com Marcos”. Refere-se a uma pesquisa que procura 
pensar sobre a forma literária do Evangelho do primeiro século. O Evan-

gelho é uma forma literária que foi utilizada por Marcos, Mateus, Lucas e João. 
De certa forma, o Evangelho de Marcos é anônimo, pois não vemos nenhuma 

evidência dizendo que fora escrito por ele, como se vê em algumas cartas do Novo Tes-
tamento, que apresenta claramente a sua autoria. Por exemplo, nas epístolas paulinas 
observamos, no início de cada carta, Paulo se apresentando como o autor da escrita 
(Rm 1.1). Porém, ao interpretarmos o Evangelho, temos que ir atrás de outras fontes 
para sabermos sobre as características gerais da escrita deste gênero. É visto, também 
que Marcos se adaptou a um estilo literário de sua época para se comunicar com a igre-
ja do primeiro século e ajudá-los contra as opressões que viviam sobre os romanos. Não 
apenas isso, mas iremos também argumentar sobre o significado do gênero literário. 



5

Todo texto é escrito em uma forma literária. Por exemplo, um poema não 
será lido da mesma forma que uma história narrativa, e muito menos lerá um 
Evangelho da mesma forma que uma carta do Novo Testamento, pois elas  
possuem estruturas de escritas e objetivos diferentes um do outro. Sendo assim, 
compreender o que é uma forma literária irá ajudar na compreensão clara do 
conteúdo do autor ao se comunicar para os seus leitores.  

Evangelho é um gênero literário, um “gênero do Novo Testamento é dedi-
cado à caracterização da pessoa e da vida de Jesus [...]” (RYKEN, 2017, p. 65). 
Uma das questões mais importantes ao analisar o Evangelho é compreender 
que esse estilo de escrita reflete aspectos do ambiente literário greco-romano.  
A forma de escrita tem certas semelhanças com a literatura biográfica conheci-
da daquele período.

1. Análise de gênero

Gêneros são tipos de literatura específicas. A Bíblia contém muitos gêneros li-
terários em sua composição. A finalidade desses gêneros textuais era atender o 
propósito da mensagem e o estilo literário mais utilizado na época. Cada tipo 
tem sua própria regra de interpretação e para fazer uma leitura correta, é preciso 
conhecer cada um deles.   

Na Bíblia podemos observar uma mistura de gêneros literários, como, por 
exemplo, lei, narrativa, poesias, sabedoria, profecia, Evangelhos e epístolas. A 
diferença entre esses gêneros literários está na sua forma particular dos textos.  
A poesia utiliza ritmo, paralelismo etc. Os Evangelhos utilizam ensinos, parábolas 
e narrativas. Osborne declara que “o gênero funciona como uma valiosa conexão 
entre o texto e o leitor” (OSBORNE, 2018, p. 229). Para compreender um texto 
de uma forma clara é preciso estudá-lo com certas expectativas, isto é, entendê-lo 
no seu próprio gênero. Analisar um gênero é saber algo que está relacionado com 
a comunicação.        

“O estudo dos gêneros textuais não é novo e, no Ocidente, já pelo menos 
vinte e cinco séculos, se considerarmos que sua observação sistemática se iniciou 
em Platão” (MARCUSCHI, 2020, p. 147). Portanto, é visto que gêneros literá-
rios não é algo moderno, pois, na antiguidade, já se falava a respeito deles. Ainda 
segundo Marcuschi,



6

A expressão “gênero” esteve, na tradição ocidental, especialmente ligada aos  
(gêneros literários, cuja análise se inicia com Platão para se firmar com Aristó-
teles, passando por Horácio e Quintiliano, pela Idade Média, o Renascimento e 
a Modernidade, até os primórdios do século 20. Atualmente, a noção de gênero 
já não mais se vincula apenas à literatura, como lembra Swales (1990, p. 30), ao 
dizer que “hoje, gênero é facilmente usado para referir uma categoria distintiva 
de discurso de qualquer tipo, falado ou escrito, com ou sem aspirações literárias”. 
É assim que se usa uma noção de gênero textual em etnografia, sociologia, an-
tropologia, retórica e na linguística. É nesta que nos interessa analisar a noção 
de gênero (MARCUSCHI, 2020, p. 147; versão Kindle).    

Podemos observar que gênero literário não é algo moderno, mas antigo, a 
respeito do que grandes pensadores falaram sobre isso. Gênero literário é uma 
categoria de composição literária. Classificações em grupos dos diversos tipos de 
obras literárias que existem. “Gênero literário refere-se à categoria ou ao tipo de 
escrito caracterizado por determinada(s) forma(s) e conteúdo ou um dos dois” 
(ZUCK, 2020, p. 147). As obras literárias têm tipos de literatura e identificar qual 
o tipo de gênero literário que está sendo lido ajuda a fazer distinção entre uma 
obra poética, narrativa, Evangelhos e assim por diante. 

Gêneros literários reúnem conjuntos de obras que apresentam caracterís-
ticas análogas de forma e conteúdo, por exemplo, narrativa histórica, biografias, 
poemas, cartas, e assim por diante. Esse termo se estende em diversos sub-
gêneros, isto é, qual tipo de estilo literário está sendo desenvolvido no texto? 
Caso seja uma obra narrativa, ela pode ser desdobrada como história de resgate, 
história de homicídio, poemas ou hinos. Portanto, cada gênero literário contém 
sua forma de conteúdo. Gênero refere-se às características de um escrito que 
geram certas expectativas nos leitores e que os dispõem a tratar um dado escrito 
de maneira concreta. Sendo assim, gênero literário é a maneira de informar  
um assunto.

O Evangelho é uma biografia que apresenta o estilo da vida de Jesus, real-
mente do jeito que ele viveu, e essa experiência é narrada no Evangelho. Ryken 
chama isso de “o realismo dos evangelhos” (RYKEN, 2017, p. 124). Os aconteci-
mentos que estão em torno de Jesus transmitem um sentido de realismo, ou seja, 
acontecimentos, indivíduos, diálogos, discursos e encontros. Sendo assim, de que 



7

forma Cristo, o personagem central do Evangelho, é retratado? Podemos afirmar 
que o autor do Evangelho não registrou todas as informações da vida de Jesus, 
porém, listou os eventos mais importantes da vida de Cristo enquanto ele esteve 
entre o seu povo. Portanto, Evangelhos são coleções de ditos, compilações da vida 
e do ministério de Jesus. O gênero como Boas-Novas no contexto Romano tem 
suas importâncias. 

Qual o significado de boas-novas? Essa expressão tem sido importante no 
primeiro século, principalmente no contexto romano, pois esse termo era utiliza-
do para expor as vitórias dos imperadores e as datas comemorativas, como, por 
exemplo, aniversário. Evangelho tem um significado importante e isso envolve 
sua compreensão no ambiente no qual está sendo escrito.    

A palavra Evangelho, no tempo do Novo Testamento, tinha um uso impor-
tante. Conforme Raymond E. Brown, 

No tempo do NT, euaggelion (“boa notícia”, que traduzimos por “evangelho”) 
não se referia a um livro ou escrito, mas a uma proclamação ou mensagem. Isso 
é compreensível com base no contexto do termo. Palavras correlatas eram usadas 
no grego não-cristão para boas-novas, especialmente anúncios de vitória em ba-
talhas; no culto imperial, o nascimento e a presença do imperador constituíam 
boas-novas para o mundo romano. Na LXX, as palavras correlatas a euaggelion 
de boas-novas, especialmente da vitória de Israel ou da vitória de Deus. Mais 
amplamente, pode abranger a proclamação das ações gloriosas de Deus em fa-
vor de Israel (BROWN, 2019, p. 171-2).    

No Evangelho vemos Deus em ação por meio do seu Filho Jesus Cristo.  
O Antigo Testamento encerra-se com o livro do profeta Malaquias e inicia o 
Novo Testamento com o Evangelho de Mateus. De Malaquias até Mateus, existe 
um intervalo de quatrocentos anos chamado de silêncio, ou o testemunho silen-
cioso, um período que Deus não pronunciou sua voz e não usou nenhum profeta 
para anunciar sua palavra. O gênero literário do Evangelho pode ser considerada 
uma biografia teológica. 

Os gêneros literários têm uma forma, função e estilo de comunicar um 
conteúdo. Portanto, os gêneros textuais de acordo com o pensamento do autor,  
expressam seu estilo teológico. Evangelho não significa apenas boas notícias, mas 
biografias teológicas.  



8

“Marcos foi o primeiro a usar o termo “evangelho” (euangelion) para 
essas poderosas biografias de Jesus (1.1,15)” (OSBORNE, 2019, p. 1).  
A tradição oral sobre Jesus foi algo importante durante os anos do cristianis-
mo. Esse gênero literário caracterizou o movimento dentro do judaísmo do 
Segundo Templo.

De acordo com Dunn,

Um dos principais desenvolvimentos nos primeiros quarenta e tantos anos 
de cristianismo foi a transição da tradição oral sobre Jesus para o evangelho 
escrito. Para a história do cristianismo, a importância desse desenvolvimento 
dificilmente poderá ser exagerada. Estamos falando do estabelecimento de um 
novo gênero no âmbito da literatura antiga, o “Evangelho”, ou, mais precisa-
mente, o Evangelho cristão. Ainda mais importante foi que esse novo gênero 
definiu e distinguiu tanto quanto caracterizou o novo movimento dentro do 
judaísmo do Segundo Templo como nenhum outro desenvolvimento o fez 
(DUNN, 2017, p. 73).    

A forma literária é uma arte pelo fato de que os autores escolheram determi-
nadas passagens, ritmo da narração nos pequenos movimentos de um diálogo, e 
composições para transmitir um conteúdo, na qual são encontradas nas estruturas 
do texto.   

Antes dos Evangelhos terem sido escritos, eles eram uma proclamação oral 
dos ensinamentos e da ressurreição de Jesus Cristo. Porém, a palavra Evangelho 
adquiriu um sentido único conforme os anos. Kermode e Alter argumentam,

[...] a palavra evangelho é encontrada no plural, indicando que as pessoas já 
não pensavam nos quatro meramente como versões diferentes de um evange-
lho, mas como quatro Evangelhos. Certamente havia mais do que quatro, mas 
apenas quatro foram acolhidos e é deles, e não das obras apócrifas sobreviventes 
que levam o nome de evangelhos, que derivamos nossa acepção do que seja um 
evangelho (ALTER; KERMODE, 1997, p. 404). 

Todos os materiais dos quatros Evangelhos foram transmitidos no interior 
da comunidade de fé, e vistos na perspectiva do Senhor ressuscitado. Os escritores 
dos Evangelhos são bem criativos ao desenvolver seu estilo literário. 



9

2. Perspectiva teológica de acordo com Marcos 

Os Evangelhos têm suas estruturas teológicas de acordo com o pensamento 
de cada autor, por exemplo, a expressão katá (κατά), que significa de acordo com, 
como visto anteriormente. Cada assunto teológico é argumentado de acordo com 
o pensamento do próprio autor. Ele não apenas registra momentos da vida de  
Jesus Cristo, mas articula teologia enquanto escreve. O Evangelho de Marcos é o 
menor e mais sólido dos quatros Evangelhos. Em cada perícope de sua obra, ele 
apresenta quem de fato é Jesus Cristo.   

O termo Evangelho é usado pelos escritores de uma forma proposicional. 
Outra questão muito interessante é sobre a preposição “katá” (κατά) que apare-
ce nos Evangelhos. A tradição antiga atribuía o Evangelho a Mateus, mas não  
necessariamente a autoria dele, sendo assim, a expressão “de acordo com” (tra-
dução da preposição katá) que antecede o nome dos evangelistas não significa 
necessariamente autoria. O normal em grego para se identificar o autor de uma 
obra seria usar o simples caso genitivo no nome ou no artigo definido para nomes 
como o de Mateus.  

A palavra “de acordo com”, tradução da preposição katá, pode também se 
referir à autoria do texto ou indicar que Marcos, Mateus, Lucas e João como os 
responsáveis pelo conteúdo e forma de cada versão do Evangelho, por isso, que 
na Bíblia em grego do Novo Testamento os Evangelhos começam com as prepo-
sições katá.

De acordo com Pennington, 

Essa discussão se sobrepõe significativamente ao capítulo anterior e à questão 
do significado do euangelion e dos sobrescritos para os nossos quatro evange-
lhos, porque a titulação desses relatos como “O Evangelho segundo...” inevi-
tavelmente criou uma expectativa para o que estava prestes a ser ouvido, lido 
e experimentado. Para marcos, isso é mais óbvio com suas palavras iniciais:  
“O começo do evangelho sobre/de Jesus Cristo”. Palavras de abertura de Mateus 
– “o livro da gênese de Jesus Cristo...” – identificam seu trabalho como literário 
(e não apenas uma coleção de aforismos ou ditos) e, especialmente, evocam uma 
conexão forte e óbvia com o livro de Gênesis e as porções genealógicas do Anti-
go Testamento. No prólogo muito mais técnico de Lucas (1.1-4), ele chama sua 
própria descrição de narrativa ordenada (diegesisI). A impressionante abertura 



10

de João – No princípio, era o Verbo – desperta seu próprio conjunto de associações, 
tanto com o início da Sagrada Escritura, na criação em Gênesis 1.1, quanto com 
a profunda e importante tradição filosófica grega referente ao Logos (logos) [...]. 
Esse título de “Evangelho” torna-se a “palavra mestra” abrangente que cria um 
rico conjunto de expectativas (PENNINGTON, 2019, p. 39-40). 

Para os primeiros cristãos esse título passou a referir-se a uma narrativa  
sobre Jesus Cristo. Ao analisar a tradição escrita dos manuscritos existem evidên-
cias de autoria, seja no começo ou no final do livro, por exemplo, nas cartas pauli-
nas. O modo que os escribas usavam para descrever isso era por meio do genitivo 
que trazia a ideia de posse, ou seja, foi Paulo que escreveu, ele é o próprio origi-
nador. O escritor é o autor da carta e esta carta pertence a ele, é a sua identidade. 

Os Evangelhos nunca dizem “de Marcos ou de João”, eles preferem a  
expressão grega katá e essa pequena evidência demonstra uma consciência na igreja 
primitiva de que aquele material era de Cristo, isto é, Jesus era o conteúdo daquele 
material. Os Evangelhos são apresentados de acordo com diferentes autores. Sendo 
assim, é um Evangelhos, uma mensagem, um Jesus Cristo, mas ela é apresentada 
de acordo com diferentes autores, por isso temos os quatros Evangelhos canônicos. 

Larry W. Hurtado, reconhece a importância que os evangelistas fizeram de 
registrar ambientes geográficos que Jesus andou, 

Uma terceira característica de todos os quatro Evangelhos canônicos, muito 
mais importante do que alguns estudiosos parecem reconhecer, é o modo como 
eles estabelecem seus relatos sobre Jesus dentro de um contexto histórico, cultu-
ral e geográfico específico (HURTADO, 2012, p. 352). 

Cada autor mostra Jesus na Judeia romana (Palestina) e cada perspectiva das 
ações de Jesus são ricas e detalhadas. Por exemplo, a mulher samaritana em João 4 
é uma cena formidável. O foco não está apenas na teologia do texto, mas no com-
portamento de Jesus com uma mulher em uma região específica (Samaria). Situar 
Jesus Cristo em contexto histórico, geográfico e cultural específico, é importante.   

Jesus não é um personagem simples de uma região humilde, mas uma  
pessoa importante que teve impactos em regiões específicas. Em cada região é 
vista a forma que Deus agiu através da vida de Cristo. Deus está agindo em todos 
os evangelhos, Deus não está ausente, ele está perto e agindo. 



11

No primeiro versículo do Evangelho de Marcos (Mc 1.1), é vista a forma 
com que ele apresenta seu conteúdo. Esse verso pode ser considerado o título da 
obra marcana, e no decorrer de seu Evangelho, os argumentos são estruturados 
com os termos que se iniciam. O título declara que toda a narrativa que se segue 
é o início da história que continua no tempo e audiência do autor. Termos como 
Evangelho, Cristo, Filho de Deus e Reino, são importantes para a forma com que 
Marcos estrutura sua obra, como também, seu pensamento teológico. “Os escritos 
da Antiguidade normalmente começam com uma dedicação formal descrevendo 
o propósito do livro ou com uma linha de abertura tratando do primeiro assunto 
discutido” (EDWARDS, 2018, p. 51). 

O Evangelho de Marcos começa com uma afirmativa da natureza e do con-
tudo do livro. Refere-se a um Evangelho, uma proclamação de boas notícias de 
triunfo e libertação. 

No início da escrita de Marcos (Mc 1.1), vemos a forma como ele apresenta 
seu propósito. De acordo com Leon Morris, “Foi assim que tudo começou, ele está 
dizendo, e o que começou ele define como evangelho” (MORRIS, 2009, p. 113).

A palavra “princípio” (αρχή) que significa começo, aparece em Gênesis 1.1 
e João 1.1, e Marcos escolhe essa expressão para mostrar a atividade de Deus na 
história. De acordo com James R. Edwards, 

Marcos sem dúvida a escolheu como um lembrete da atividade de Deus na 
história: no princípio Deus criou o mundo; assim, também, a era do evangelho 
é manifesta quando o Filho de Deus se torna um ser humano em Jesus Cristo 
(EDWARDS, 2018, p. 51). 

O termo “princípio”, que é utilizado por Marcos tem seu objetivo em mostrar 
que o Evangelho tem uma autoridade, isto é, autoridade de quem o Evangelho se 
origina, a saber, o próprio Deus, na qual é o autor e originador de tudo o que existe. 
Portanto, “princípio”, é uma forma de indicar o cumprimento da Palavra eterna de 
Deus. “Para Marcos, a introdução de Jesus não é menos grandiosa que a criação do 
mundo, pois, em Jesus, uma nova criação está à mão” (EDWARDS, 2018, p. 51).    

De acordo com o pensamento marcano, o Evangelho é a história da salvação, 
entretanto, esse termo Ευαγγέλιο tem uma relação tanto com o Antigo Testamen-
to, quanto com o pensamento entre os gregos. Ainda segundo Edwards, 



12

O termo euagelion, tanto no Antigo Testamento quanto na literatura grega, 
era comumente usado para relatos de vitórias no campo de batalha. Quando 
os filisteus derrotaram as tropas de Saul no monte Gilboa, “enviaram mensa-
geiros por toda a terra dos filisteus para proclamar a notícia (euangelizesthai) 
[...] no meio do seu povo”31.9; veja também 2Sm 1.20; 18.19,20; 1 Cr 10.9). 
o mensageiro que trouxe esse relato era o portador da “boa notícia” (2Sm 4.10; 
18.26). o termo, entre os gregos, também era usado para a vitória na batalha, 
como também para outras formas de boas notícias. Em 9 a.C., na década do 
nascimento de Jesus, o aniversário de César Augusto (63ª.C. – 14 d.C.) foi 
aclamado como euangelion (pl.). uma vez que César Augusto era aclamado 
como um deus, seu “aniversário assinalava o início das Boas-Novas para o 
mundo” (EDWARDS, 2018, p. 52). 

No Novo Testamento, “Ευαγγέλιο”, é uma boa notícia em Jesus Cristo, e 
não há outra mensagem (boas novas) além dessa que seja importante. Em Jesus 
Cristo as boas novas tanto de Deus, quanto das ações e dos ensinos de Cristo são 
expostas, sendo assim, o Evangelho é uma pessoa, Jesus Cristo o Filho de Deus.  
O Evangelho tem seu começo em Deus. “Marcos está escrevendo sobre algo que 
o próprio Deus fez. E é Jesus quem nos conta as boas notícias de Deus” (MORRIS, 
2009, p. 113-14). 

Conforme Udo Schnelle, “O Evangelho de Marcos tem uma orientação te-
ocêntrica [...]” (SCHNELLE, 2017, p. 515). Deus (gr. Θεός) ocorre 48 vezes em 
Marcos, ou seja, isso serve para mostrar o aspecto central do pensamento marca-
no. Ainda segundo Udo Schnelle, 

No campo semântico Θεός domina a expressão βασίλειο του Θεού (“Reino/domí-
nio de Deus”); importante são, além disso, uιός του θεού (“Filho de Deus”, 4 ve-
zes). Marcos esclarece a seus ouvintes/leitores que somente o Filho de Deus Jesus 
Cristo está autorizado a anunciar o Evangelho de Deus sobre o cumprimento do 
tempo e a proximidade do domínio de Deus. (SCHNELLE, 2017, p. 515). 

É vista a forma com que Marcos começa sua estrutura teológica. Como prólogo 
do Evangelho cabe a função de um texto programático na abertura. No primeiro 
versículo do Evangelho de Marcos é visto uma grande relação entre as palavras, ou 
seja, uma relação entre a mensagem e o mensageiro. Conforme Schnelle, 



13

A expressão com o genitivo (“Jesus Cristo, Filho de Deus”), não só deixa o pro-
tagonista da narrativa aparecer como o anunciador e o conteúdo do Evangelho, 
mas uma caracterização insuplantável instala o horizonte no qual é entendido 
a afirmação de que Jesus é o Cristo e o Filho de Deus (SCHNELLE, 2017,  
p. 515).  

Essa ênfase está no fato de que Jesus Cristo prega como o Filho de Deus, 
o Evangelho de Deus, proximidade do Reino de Deus. A expressão Evan-
gelho (Ευαγγέλιο) está no genitivo, e isso é para mostrar onde está a origem 
do conteúdo, Jesus Cristo. O termo ευαγγέλιο του Θεού (Evangelho de Deus;  
Mc 1.14) não é apenas o conteúdo do anúncio de Jesus Cristo (Mc 1.1) é, tam-
bém, o ευαγγέλιο του Θεού. 

Para Marcos esse anúncio é teológico. A confissão cristológica da comu-
nidade não é uma contradição, o domínio de Deus que está vindo diz respeito 
tanto ao conteúdo do Evangelho como são as ações e as palavras de Jesus Cristo, 
na qual para Marcos Jesus Cristo não é apenas uma figura da história, mas o 
Filho de Deus crucificado, morto e ressuscitado. Cristo é o conteúdo do Evan-
gelho, cujo autor é Deus. 

Jesus Cristo é o conteúdo do Evangelho e no decorrer dos próximos versí-
culos (2 e 3), é visto uma cotação de Êxodo, Isaías e Malaquias, que servem para 
mostrar a ênfase que o autor está dando na história de Jesus Cristo. De acordo 
com Robert Alter e Frank Kermode, “Esses três versículos traçam uma extensão 
temporal muito maior do que a vida narrada de Jesus” (ALTER e KERMODE, 
1997, p. 439). Marcos apresenta Jesus como o Filho de Deus no versículo 1. Essa 
afirmação aparece mais uma vez no versículo 9, na qual é designado como Filho 
amado pela voz divina, ou seja, pela voz do próprio Deus. De acordo com Schnelle,

No Evangelho de Marcos, o próprio Deus define sua relação com Jesus. A voz ce-
lestial em Mc 1,11 (“Tu és o meu Filho amado, em ti me comprazo”) e 9,7 (“Este 
é meu Filho amado; ouvi-o!”) qualifica, legitima e autoriza Jesus diante dos  
ouvintes/leitores do evangelho e do mundo inteiro (SCHNELLE, 2017, p. 517).  

Marcos estrutura muito bem seu Evangelho com esse argumento, compro-
vando o relacionamento entre o Filho Jesus, com o Pai, Deus. O primeiro versí-
culo serve como cabeçalho para o restante do capítulo.



14

No Antigo Testamento, em Gênesis 1.1, Deus começa com o princípio, na 
qual desde os tempos antigos Deus sempre esteve em ação fazendo algo pelo seu 
povo. Em Marcos 1.1, o texto começa com o princípio, Deus continua fazendo 
algo pelo seu povo na pessoa do Filho, Jesus Cristo. No início da obra de Marcos 
é apresentado um título, ou seja, uma introdução sobre a pessoa de Cristo para os 
leitores. Esse título é a introdução do seu Evangelho, e nessa introdução Marcos 
articulou seu pensamento teológico. 

Considerações finais 

A presente pesquisa inclinou-se ao título a forma literária do Evangelho e a es-
trutura teológica de acordo com Marcos. Evangelho é uma forma literária que eram 
utilizados pelos romanos para anunciar o aniversário dos imperadores e as suas 
conquistas no sentido político. Essa forma literária da época não fornecia neces-
sariamente detalhes biográficos completos sobre as personagens de que tratavam, 
apenas eram incluídos alguns relatos importantes à narrativa da sua história.

Apesar dessas semelhanças, há diferenças suficientes para se propor que o 
Evangelho de Marcos constitui um gênero singular em relação as escritas roma-
nas da época e em relação aos outros evangelistas no sentido de suas estruturas 
teológicas e linguísticas. 

Referências 

Alter, Robert. A arte da narrativa bíblica. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007. 

____; Kermode, Frank. Guia literário da Bíblia. São Paulo: Fundação Editora da 
Unesp, 1997.

Brow, Raymond E. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 2019. 

Dunn, James D.G. Jesus, Paulo e os Evangelhos. Petrópolis: Editora Vozes, 2017.

Edwards, James R. O comentário de Marcos. São Paulo: Shedd Publicações, 2018.

Hurtado, Larry W. Senhor Jesus Cristo: Devoção a Jesus no Cristianismo Primitivo. 
Santo André: Academia Cristã/Paulus, 2012.

Marcuschi, Luiz A. Produção textual, análise de gêneros e compreensão. São Paulo: 
Parábola, 2008.



15

Morris, Leon. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2009. 
Osborne, Grant R. Marcos. São Paulo: Vida Nova, 2019. 
Pennington, Jonathan T. Lendo os Evangelhos com Sabedoria: Uma introdução 

narrativa e teológica. Rio de Janeiro: Central Gospel, 2019. 
Ryken, Leland. Formas Literárias da Bíblia. São Paulo: Cultura Cristã, 2017.
____. Para ler a Bíblia como literatura. São Paulo: Cultura Cristã, 2017.   
Schnelle, Udo. Teologia do Novo Testamento. Santo André: Academia Cristã; 

São Paulo: Paulus, 2017. 
Zuck, Roy B. A interpretação Bíblica: Meios de descobrir a verdade da bíblia.  

São Paulo: vida Nova, 2020. 

Mestrando em estudos bíblicos e teológicos no Novo 
Testamento pelo Seminário Jonathan Edwards – STJE; 
Graduado em Letras pela Faculdade FAVENI; Mestre 
em Hermenêutica e Pregação Bíblica pelo Seminário 
Betel Brasileiro, São Bento – SP; Pós-Graduado no Novo 
Testamento pelo STJE/UNIFIL; Bacharel em Teologia 
pelo Betel Brasileiro, Santo André – SP.

Sobre o autor

Wanderson Logiudice



16

A imprensa e a Reforma Protestante: 
meios para tornar conhecidos os ensinos  
e princípios reformadores

Eliabe Deyvison

Introdução

Observando o conhecimento por vias históricas, nem sempre ele esteve 
disponível para todas as pessoas, pois dominar o saber e controlar sua 
divulgação gera controle das grandes massas. Portanto, eram guardados 

para o uso de algumas pessoas e colocado fora do alcance da maioria dos homens 
(SILVA, 2016, p. 02). Apenas os que eram iniciados na administração ou sacer-
dócio, poderiam ter acesso ao conhecimento. Pois, o saber era concebido como 
sagrado e as divindades permitiam a poucos mortais.

Devido às questões de natureza física e naturais do tempo, bem como cultu-
rais, surgiu a primeira modificação do suporte, passando do material argiloso para 
o papiro que mais tarde foi substituído por uma nova tecnologia denominada de 
pergaminho. Mudança que claramente foi efetuada devido a questões políticas 
como as guerras, que impediam a chegada do material necessário para a transcri-
ção e inscrição nos documentos.



17

Em Roma, a característica particular dos acervos permaneceu aparecendo 
também como espólios de Guerra, e nesses, eram as obras helênicas que forma-
vam substancial formação intelectual aos aristocratas romanos. Já no medievo, 
onde os mosteiros serviam como lugares de estudos para copistas, e de bibliote-
cas para os monges, o manejo do livro era estimulado por parte da igreja. 

Foi em lugares como esse que promoveu-se a formação de muitos erudi-
tos da época, e com o crescimento das cidades foram os responsáveis por darem 
continuidade aos estudos, sendo as escolas catedrais a base para a formação das 
universidades. Portanto, antes mesmo do período moderno, o livro pôde garantir 
ao cristianismo a manutenção da ortodoxia e ortopraxia.

Entretanto, com a aparição do novo suporte para a escrita, o papel, que a 
circulação e organização dos grandes acervos ficou facilitada. É onde percebemos 
uma maior inserção daqueles que não compuseram as comunidades administrativas 
ou sacerdotais, na aquisição de obras literárias provenientes das impressões no  
período da Reforma. “Assim, os que podem, criam espaço em casa para acomo-
dar os volumes que adquirem. No século 16 o livro já era comum, o que está  
demonstrado por pinturas da época.” (SILVA, 2016, p.16).

O período da reforma e a imprensa

ameaçado de morte, ele escondeu-se sob a proteção de seus seguidores e admi-
radores, aproveitando esse tempo de “exílio” para traduzir a Bíblia para o alemão, 
tal qual fizera Wycliffe para o inglês, abrindo-a ao exame de todos. O desejo de 
conhecer as Escrituras produziu uma corrida das massas ignorantes em busca 
da alfabetização, abrindo caminho para o desenvolvimento cultural da Europa. 
(FERREIRA, 2017, p. 31).

O que observamos no século 16, é um crescimento considerável de  
escritos e uma multiplicação das impressões de obras da Antiguidade clássica e 
suas traduções, porém, as literaturas de espécie religiosa continuavam-se ainda 
a serem impressas. Segundo Febvre (2017), é sob a ação de Erasmo, de Lefevre 
e de seus amigos, que toda uma literatura começa a se constituir em torno dos 
textos sagrados. Por isso, as obras de cunho religioso continuam a ser impressas 
em grande número no início deste século - possivelmente ainda maior do que 
no século anterior.



18

Ainda devido ao evento de 1517, há uma certa mudança nas aquisições  
livrescas religiosas, Febvre (2017) afirma que no total, os livros desse gênero quase 
não atingem, até cerca de 1520, senão os círculos religiosos letrados e de huma-
nistas. Porém, por conta das alterações brutais que moveram as paixões, passaram 
a pôr os problemas religiosos em primeiro plano de onde surge o que hoje poderia 
ser chamado de uma campanha de imprensa.

Apontando para a coesão e a conquista do povo por meio do livro, Febvre e 
Martin afirma que:

Um livro só talvez nunca tenha convencido ninguém. Mas se ele não conven-
ce, o livro é em todo caso a prova tangível da convicção, que ele materializa por 
sua posse; ele também fornece argumento àqueles que já estão convencidos, 
permite-lhes aprofundar e precisar sua fé, dá-lhes os elementos que os aju-
darão a triunfar nas discussões, a reunir os hesitantes (FEBVRE; MARTIN, 
2017, p. 395).

Por essas razões expostas, é que o livro desempenhou um papel fundamental 
nesse período, e no desenvolvimento do protestantismo. Pois, é da prensa que  
Lutero e Calvino se serviram tão bem para difundir os novos dogmas, e sobre-
tudo, sistematizar os textos sagrados e por eles nas mãos de cada um e em sua 
própria língua. É também por meio da imprensa, graças aos editais e cartazes, 
que o público foi informado das ações dos reformadores, das controvérsias, dos 
progressos das “heresias” e das medidas que foram tomadas para combatê-las.

Acredita-se que, cada grande episódio da Reforma possuiu um edital. Quan-
do Lutero começou a lutar contra o tráfico de indulgências, o ato que marca 
o início da luta, mais do que sermões cujas palavras passam, foi edital afixado 
em 31 de outubro de 1517 na porta da Capela dos Agostinianos de Wittenberg  
(FEBVRE; MARTIN, 2017, p. 397).

As proporções atingidas pelos escritos de Lutero o espantaram e ao mesmo 
tempo apresentam uma Alemanha que estava à espera de apenas um sinal para 
revelar seus desejos escondidos, este sinal estaria sob a tutela de divulgação da 
imprensa. O monge, ao mesmo tempo que respondia em latim aos teólogos da 
época, também escreveu em alemão com o objetivo de atingir um público cada 
vez maior, multiplicando seus sermões, os livros de edificação, e as obras polêmi-
cas na língua de seu país de origem.



19

Essas ações só foram possíveis por conta de que em Wittenberg saíam os 
livrinhos manipuláveis, leves, porém de uma tipografia clara, possuindo títulos 
nítidos e inscritos com um bom enquadramento seguindo a maneira alemã, tra-
zendo no topo da obra o nome do autor. E em alguns, um retrato gravado do 
reformador que permitiu que o povo o conhecesse. A Alemanha logo se inflama 
com tamanha divulgação das obras luteranas. 

Os livros impressos de Lutero são singularmente numerosos, pode se afirmar 
que eles representam no total mais de um terço dos escritos alemães vendidos 
entre 1518 e 1525. A partir disso, a maior parte das impressoras alemãs se con-
sagraram à publicação dos escritos reformados. Boa parte, por puros interesses 
financeiros, haja vista que as obras revolucionárias dos agitadores geravam um 
grande lucro, e aqueles que não se adaptaram a essa mudança perdiam espaço no 
comércio e seus clientes. “Lutero ao contrário, faz fortuna de seus impressores” 
(FEBVRE; MARTIN, 2017, p. 399).

Mesmo diante de uma luta travada contra o catolicismo, Lutero prossegue 
nos seus escritos “perigosos”, consultando amigos como Melanchton, publicando 
obras de maneira sucessiva, como por exemplo, o Antigo Testamento com oitenta 
e sete edições em alto-alemão e dezenove em baixo-alemão de seu Novo Testa-
mento, entre 1519 e 1535.

Os resultados dessas ações do teólogo foram conhecidas, pois as regiões mais 
humildes de cardadores e tecelões foram alcançadas pelo Evangelho, e isso tam-
bém fora resultado das metodologias adotadas pelos huguenotes, que se reuniam 
em círculo para ler, comentar a própria Bíblia e cantar hinos. Tudo acessível aos 
que não sabiam ler, essas ações ocorreram tanto na França como na Alemanha, 
lugares onde se originaram as igrejas reformadas.

Considerações finais

O historiador Carlo Ginzburg, afirma que a memória é algo plástico1, moldável. 
Por isso a recorrência a novos suportes e novas formas de armazenamento e divul-
gação do conhecimento. A possibilidade de abrangência cada vez maior por meio 
dos livros já impressos em papel, contribuiu para a animosidade dos reformadores 
e de muitos que os seguiram na empreitada de combater o poderio católico.

1GINZBURG, Carlo. Da Memória a História.Youtube, 2010.



20

A importância da pesquisa se encontra no fato de compreendermos não 
apenas o evento escolhido, mas também as dinâmicas dos reformadores e dos li-
vreiros, bem como das tipografias e sua expansão. E o quanto o livro torna-se algo 
comum entre as pessoas, mesmo ainda sendo objeto de luxo por um bom tempo, 
o que levou muitos a uma busca por letramento para compreensão das verdades e 
princípios cristãos expostos escritos dos reformadores e na própria Bíblia.

Referências 

Febvre, Lucien. O livro: este fermento. In: FEBVRE, Lucien; MARTIN,  
Henri-Jean. O Aparecimento do Livro. 2. ed. São Paulo: Edusp, 2017. Cap. 8. p. 
345-427. Tradução de: Fulvia Moretto e Marisa Midori.

Ferreira, Paulo. A reforma em quatro tempos: desdobramentos na Europa e no Brasil 
(Rio de Janeiro: Cpad, 2017). 111 p.

Professor e graduando em História pela Universidade 
Federal de Pernambuco, e em Filosofia pela 
Universidade Estácio de Sá. Cristão e membro da 
Igreja Evangélica Assembleia de Deus em Pernambuco 
(IEADPE), que durante seis anos atuou como docente 
da Escola Bíblica Dominical no município do Cabo de 
Santo Agostinho, mas atualmente se encontra como 
dirigente da EBD em Nova Claudete. Faz parte do rol  
de obreiros da IEADPE como Auxiliar Oficial.

Sobre o autor

Eliabe Deyvison



21

Iluminismo, doutrina e tradição:  
a necessidade do resgate da doutrina  
para a identidade cristã

Felipe de Souza Marques

Introdução

O presente artigo aborda a relação entre o preconceito iluminista contra 
a tradição e o enfraquecimento da doutrina no cristianismo moderno.  
O objetivo é apresentar a necessidade de resgatar a doutrina como defi-

nidora da identidade cristã, mesmo em um período cultural marcado pela suspei-
ta em relação ao papel da doutrina e da tradição. 

Kevin Vanhoozer, importante teólogo cristão, ressalta o desaparecimento da 
doutrina na igreja cristã contemporânea (VANHOOZER, 2016, p. 11). As causas 
para isso, como ele mesmo apresenta, são variadas. Nesse sentido, o Iluminismo 
inaugurou muitos dos dilemas que vivenciamos atualmente em relação ao papel 
da doutrina e da tradição, conforme será apresentado. O pensamento Iluminista 
produziu efeitos profundos na sociedade e também no cristianismo e, por isso, é 
motivo de constante análise.



22

Para tal investigação, o presente artigo se estruturará em três tópicos. No 
primeiro, será abordada a relação do Iluminismo com a doutrina e a tradição.  
No segundo tópico, a necessidade do resgate da doutrina como definidora da 
identidade cristã. Por fim, o artigo se encerrará com as considerações finais.

1. O iluminismo e a suspeita com a doutrina e a tradição

Diante da amplitude do movimento Iluminista, não é tarefa fácil trazer uma 
definição definitiva ou que englobe todos os seus aspectos. Para McGrath, o 
Iluminismo é caracterizado por uma nova postura em relação ao uso da razão, 
instrumentalizada para o combate aos mitos que, segundo eles, impediam a 
sociedade de alcançar o tão desejado progresso (MCGRATH, 2005, p. 125).

O dicionário de cristianismo e ciência destaca algumas características prin-
cipais do Iluminismo, entre elas, a forte ênfase na autonomia da razão e da ciência 
para chegar ao conhecimento das grandes questões humanas e a crença no pro-
gresso da humanidade (COPAN, 2018, p. 411).

Com sua forte ênfase em torno da suposta autonomia racional individual 
e da primazia das experiências sensoriais presentes, o Iluminismo plantou uma 
grande dúvida em relação ao conhecimento oriundo da tradição (MCGRATH, 
2015, p. 166). Conforme colocado por McGrath, o Iluminismo carregava a pre-
tensão de alcançar um ponto de vista livre e universal, autorizado para avaliar 
todas as doutrinas e tradições do passado e do presente enquanto estava cego 
para a ideia de que o próprio Iluminismo fazia parte de uma tradição específica 
(MCGRATH, 2015, p. 215).

Conquanto alguns ainda tentem sustentar que o Iluminismo foi o despertar 
para a iluminação humana, muitos autores já chamaram a atenção para o fato de 
que o Iluminismo trouxe uma nova história, com seu próprio corpo doutrinário 
e sua própria tradição. N.T. Wright observou que o conflito entre o Iluminismo 
e o cristianismo teve sua origem na percepção de que a história definitiva para a 
transformação do mundo é a da Europa do século 18, não a de Jesus de Nazaré 
(WRIGHT, 2019, p. 179). Segundo ele, a consequência foi a redução do cristia-
nismo a um conjunto de ensinamentos morais (WRIGHT, 2019, p. 180).

A dúvida lançada contra a tradição foi um desenvolvimento natural do in-
dividualismo, característica crucial do Iluminismo. A experiência presente é co-
locada em um pedestal de confiança, enquanto os ensinamentos que recebemos 



23

são sempre duvidosos (MCGRATH, 2015, p. 166). A confiança dos pensado-
res Iluministas fica particularmente evidente nesse ponto, visto que assumiam a  
possibilidade da aceitação de algumas tradições, contanto que fossem corrigidas. 
A pergunta inevitável é: Corrigidas segundo qual parâmetro? Segundo a experi-
ência contemporânea (MCGRATH, 2015, p. 167). Diante disso, podemos en-
tender a crítica Iluminista aos milagres. O pano de fundo é a profunda confiança 
na autonomia da razão humana e a suspeita com o passado.

Essa racionalidade exclusiva, crença de que nenhum tipo de conhecimento 
merece confiança a menos que seja possível provar por meio da experiência, trou-
xe sérias limitações para a vivência tão multifacetada que carregamos conosco. 
Em primeiro lugar, não conseguimos sustentar esse padrão para toda a existência. 
Alguém assim não conseguiria acreditar em praticamente nada (KELLER, 2018, 
p. 51). Em segundo lugar, as estruturas de racionalidades não surgem num vácuo 
histórico, mas são formadas a partir de “fatores como a existência social e a lin-
guagem, de modo que o ‘indivíduo racional autônomo’ — critério sobre o qual a 
epistemologia do Iluminismo deposita tanto peso — talvez precise ser entendido 
como um construto social” (MCGRATH, 2015, p. 169).

Todo o preconceito Iluminista com a tradição acabou por formar um  
ambiente favorável ao enfraquecimento doutrinário, isso porque “como a doutrina 
decorre do confronto com a tradição relativa a Jesus de Nazaré, doutrina e história 
são inseparáveis” (MCGRATH, 2015, p. 202). Embora a discussão sobre a rela-
ção entre doutrina e tradição esteja em aberto, nós recebemos a fé cristã “por meio 
da tradição histórica, transmitida e propagada por meio de uma comunidade de 
fé” (MCGRATH, 2015, p. 202). Portanto, a premissa antitradição do Iluminismo 
também é uma reação antidoutrinária.

O que significa, então, dizer que houve um enfraquecimento doutrinário? 
Significa que a história de Jesus de Nazaré deixou de ser o explicandum (termo 
utilizado por McGrath) basilar para a identidade cristã. Outras histórias passa-
ram a ser a pedra angular, ocasionando uma deturpação e fragmentação da iden-
tidade cristã ligada à história de Jesus de Nazaré.

Se as formulações doutrinárias eram condicionadas historicamente e a ra-
zão humana era suficiente, como propuseram os iluministas, os cristãos deveriam 
abandonar ou reconstruir as doutrinas cristãs à luz da razão e da experiência, lócus 
da autoridade a partir do Iluminismo. Algumas consequências teológicas foram 



24

a reinterpretação da identidade de Jesus Cristo, a reflexão sobre a possibilidade 
dos milagres e o surgimento de movimentos teológicos seguindo diversas linhas, 
como o romantismo, o marxismo, o protestantismo liberal e a teologia da liberta-
ção (MCGRATH, 2005, p.129 – 155). 

Todas essas linhas são caracterizadas por um rompimento com o passado e 
o enfraquecimento de doutrinas do núcleo mais duro do cristianismo. A doutrina 
seria, nesse novo contexto, ora relegada ao ostracismo, ora diluída até o limite.

2. A necessidade de resgatar a doutrina como  
definidora da identidade cristã

Segundo Vanhoozer, a doutrina não é um assunto meramente abstrato e sem con-
cretude, mas “a essência da vida real” (VANHOOZER, 2016, p. 18). Se, para os 
cristãos, a verdadeira vida está em Cristo, “o propósito da doutrina é conduzir-nos 
com precisão por esse caminho” (VANHOOZER, 2016, p. 18).

A doutrina faz afirmações de verdade (MCGRATH, 2015, p. 55) e orienta 
nossa atuação no grande drama da redenção (VANHOOZER, 2016, p. 118). 
Como seres finitos e dotados de uma localização histórica limitada, não temos 
todas as opções diante de nós e tampouco podemos conhecer todas as coisas, seja 
por meio da razão ou da experiência sensorial. Como colocou Vanhoozer, “sem 
ajuda, a razão não pode nos dizer por que estamos aqui nem o que devemos fazer” 
(VANHOOZER, 2016, p. 17). Da mesma maneira, a experiência. Sem ajuda, ela 
não pode nos dizer por que estamos aqui nem o que devemos fazer.

A crise moderna da falta de sentido é também a crise do sumiço da doutrina, 
visto que “a doutrina cristã, consequência ponderada da busca de entendimento 
bíblico empreendida pela fé, responde a cada uma dessas condições culturais e 
espirituais” (VANHOOZER, 2016, p. 18).

Se a doutrina, como pontuou McGrath, confere identidade à comunidade 
(MCGRATH, 2015, p. 56), a ausência da doutrina insere essa comunidade em 
um vácuo existencial. Contudo, “tanto a natureza quanto a sociedade abominam 
o vácuo, e há muitas ideologias e agendas esperando para correr e encher a mente 
e o coração dos descompromissados” (VANHOOZER, 2016, p. 19). Portanto, o 
resultado natural de uma igreja que abdicou da doutrina é a importação de outras 
histórias como definidoras para a identidade da comunidade.



25

Considerações finais

O Iluminismo deixou sua marca tanto na sociedade quanto na igreja do mundo 
moderno. Desde o seu surgimento, a tradição e a doutrina enfrentaram um forte 
enfraquecimento, ocasionando diversas introduções ideológicas e narrativas na 
comunidade cristã, bem como uma crise existencial oriunda da falta de direção.

Sem a doutrina, a diferenciação da igreja em relação ao mundo e o cumpri-
mento de sua tarefa exclusiva ficam nitidamente prejudicados. Desde o primeiro 
século, a igreja se diferencia de qualquer outra instituição humana por meio da 
demarcação da doutrina (MCGRATH, 2015, p. 59). A conclusão natural, assim, 
é que, desprovida da doutrina, a igreja deixa de realizar sua tarefa exclusiva e perde 
sua identidade particular, recebida por intermédio de seu “compromisso com a 
história de Jesus” (VANHOOZER, 2016, p. 109).

Referências

Copan, Paul. Dicionário de cristianismo e ciência: obra de referência definitiva para 
a interação entre fé e ciência contemporânea. Trad. Paulo Sartor Jr. (Rio de 
Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2018).

Keller, Timothy. Deus na era secular: como os céticos podem encontrar sentido 
no cristianismo. Trad. Jurandy Brawo (São Paulo: Vida Nova, 2018).

Mcgrath, Alister E. A gênese da doutrina: fundamentos da crítica doutrinária. 
Trad. A.G. Mendes (São Paulo: Vida Nova, 2015).

_________. Teologia sistemática, histórica e filosófica: uma introdução a teologia 
cristã. Trad. Marisa K.A. de Siqueira Lopes (São Paulo: Shedd Publicações, 
2005).

Vanhoozer, Kevin J. O drama da doutrina: uma abordagem canônico-linguística 
da teologia cristã. Trad. Daniel de Oliveira (São Paulo: Vida Nova, 2016).

Wright, Nicholas T. Como Deus se tornou rei. Trad. Elissamai Bauleo (Rio de 
Janeiro: Thomas Nelson, 2019).



26

Bacharel em teologia pelo Seminário Cristo para as 
Nações (Belo Horizonte – MG), pós-graduado 
em teologia aplicada pelo Centro Presbiteriano de  
Pós-graduação Andrew Jumper e pastor auxiliar 
na Comunidade Evangélica Projeto Vida para  
as Nações.

Sobre o autor

Felipe de Souza Marques



27

O problema do mal em Agostinho  
e o Paradoxo de Epicuro

Guilherme Augusto de Carvalho

1. Introdução

O paradoxo de Epicuro, é um conceito que constantemente é discutido 
na filosofia e teologia. O argumento é muito usado para mostrar uma 
possível contradição de Deus, partindo do mal que há no mundo. 

Este trabalho tem como proposta investigar o problema do mal, segundo 
Agostinho e entender todos os pressupostos e explicações quanto a sua origem 
focando no papel do livre-arbítrio humano no problema do mal e respondendo a 
principal pergunta: seria Deus o autor do mal? O primeiro objetivo da investiga-
ção é justamente compreender o quanto Deus ou o ser humano são responsáveis 
quanto ao problema do mal, de acordo com a perspectiva de Agostinho. E o 
segundo objetivo é entender o quanto o paradoxo de Epicuro é coerente ao dar 
respostas ao mal no mundo. Ao diagnosticarmos o problema à luz do pensamento 
do Hiponense, não só entenderemos a sua ideia, como também compreendere-
mos o quanto o homem ou Deus, são responsáveis pelo mal. 

Abordei todos os pontos do problema do mal de Agostinho pesquisando 
as suas principais obras sobre o assunto, mas usei como livro principal a obra  



28

O livre-arbítrio, além das obras de autores que empreenderam estudos sobre o 
problema do mal.  234

2. O problema do mal

Nascido em Tagaste, no ano de 354, Agostinho foi um dos grandes pensadores 
da igreja. Sua história pode ser dividida em duas partes, antes da sua conversão 
e depois. Sendo que antes, seus maiores interesses eram a filosofia e a retórica.  
Depois de ter se convertido, seus interesses mudaram, e ele passou a se dedicar aos 
estudos da Bíblia e da filosofia (MONDIN, 2018, p. 146-147). Bertrand Russell 
complementa pontuando que: “Santo Agostinho foi autor assaz copioso, de modo 
especial no que diz respeito a temas teológicos” (2015, p. 69). Com a conversão, 
foi inevitável usar seu conhecimento e todo o seu intelecto na teologia, discorren-
do sobre os principais pontos, e entrando em embates teológicos em nome da fé 
cristã. Sobre a doutrina e principais influências, Battista Mondin complementa:

[...] A visão filosófica agostiniana é resultado da exigência de encontrar uma 
base racional para a fé cristã. Para atingir este objetivo, Agostinho recorre à filo-
sofia de Platão, obtendo assim uma visão que aparece propriamente qualificada 
como platonismo cristão (2019, p. 230). 

É em Platão, no denominado platonismo cristão, que Agostinho tem as suas 
principais influências. Onde ele usa, com o propósito de racionalizar a fé, a filoso-
fia para assim chegar a este objetivo. 

Outro ponto importante de Agostinho é que ele foi um dos pensadores 
que defendeu a ideia de não ser contraditório o fato de existir um Deus bom, 
todo poderoso e onisciente, e o mal. Dono de um intelecto acurado, foi autor de 
inúmeras obras, dentre elas está o livro O livre-arbítrio, que entre muitos assun-
tos, o problema do mal é um dos temas centrais (MONDIN, 2018, p. 147-148).  
E Agostinho inicia este livro com uma pergunta, por meio do seu interlocutor 
Evódio, que será a peça-chave para este trabalho: “Diz-me, por favor, não é Deus 
o autor do mal? (2001, p. 81). 

3. O paradoxo de Epicuro

No período helênico, as duas principais escolas foram as escolas dos estoicos e a 
dos epicuristas. Os dois fundadores destas escolas, Zenão e Epicuro, nasceram na 



29

mesma época, sendo que ambos se estabeleceram em Atenas. Tendo sofrido por 
conta de sua saúde frágil, através de sua força de vontade e força, Epicuro apren-
deu a suportar, sendo ele, e não os estoicos, o primeiro a afirmar que seria possível 
ser feliz mesmo em meio a dor e ao sofrimento (RUSSELL, 2015, p. 299).

Epicuro foi um grande filósofo grego, nascido em Samos, teve como princi-
pais influências Demócrito e os atomistas. Viveu a vida de modo simples, tendo 
como principais ênfases os prazeres mentais ao invés dos físicos (CHAMPLIN, 
2013, p. 402). Bertrand Russell complementa sobre a filosofia de Epicuro, resu-
mindo que:

A filosofia de Epicuro, a exemplo de todas aquelas de sua época (com a par-
cial exceção do ceticismo), tinha como principal objetivo garantir a tranquili-
dade. Ele considerava bom o prazer e aderiu, com notável consistência, a todas 
as consequências dessa visão. “O prazer”, disse, “é o começo e o final da vida  
bem-aventurada” (RUSSEL, 2015, p. 302, 303). 

Tendo vivido em Atenas uma boa parte da sua vida, em um tempo onde a 
cidade estava mergulhada em um período de pobreza e miséria, Epicuro foi ao 
local com o intuito de restabelecer a ordem. Por conta de toda a miséria e pobreza, 
inúmeras seitas, crendices e aproveitadores se fizeram presentes a fim de procurar 
o sucesso e ganhar vantagem sobre as pessoas (RUSSEL, 2015, p. 303).

Sendo influenciado por Platão e Sócrates, Epicuro fundou uma comuni-
dade-escola, tendo como ênfase, ser aberta a todos. Com isso, e sem qualquer 
preconceito, homens, mulheres, senhoras, cortesãs e prostitutas, frequentavam o 
local, tendo todos plena igualdade. O que não demorou para que os de fora acre-
ditassem que Epicuro dava festas e eventos obscenos. Coisa que não era verdade, 
já que neste local, o que Epicuro cultivava era apenas a harmonia (SPINELLI, 
2013, p. 7, 8). 

O Paradoxo de Epicuro é um conceito muito usado por filósofos a fim de 
justificar o mal e a inexistência de Deus, contudo, é importante pontuar que não 
há provas quanto a autoria do paradoxo e muito menos ele consta em seus es-
critos. O trilema foi atribuído a Epicuro por Hume em seu livro Diálogos sobre a 
religião natural, sendo que será a partir desta obra que o paradoxo será trabalhado. 
O paradoxo pode ser resumido como: “A Divindade quer evitar o mal, mas não 



30

é capaz disso? Então ela é impotente. Ela é capaz, mas não quer evitá-lo? Então 
ela é malévola. Ela é capaz de evitá-lo e quer evitá-lo? De onde, então, provém o 
mal?” (HUME, 1992, p. 136). 

O homem não cansa de buscar explicações, a questão é entender se tais 
sentenças são justas ou apenas esconde, de alguma forma, uma responsabilidade 
que o homem não quer assumir. Sobre os critérios para se encontrar a verdade,  
Battista Mondin resume que:

Para Epicuro, como para os sofistas, o conhecimento sensitivo é o fundamento 
de qualquer outro conhecimento; também a razão depende dos sentidos e, se os 
sentidos se enganam, a razão está condenada a errar. Logo, o critério (cânon) 
último da verdade é a sensação (2018, p. 123).

Resta sabermos se o conhecimento sensitivo é suficiente para encontrarmos 
as respostas para os problemas. Com isso, Epicuro, por conta de sua filosofia, 
terminou rejeitando tanto o pensamento de Platão e o mundo das ideias, que 
trabalhava com o fato de que o conceito era o retrato das ideias existentes no 
mundo inteligível, quanto o de Aristóteles e a sua concepção de natureza e essên-
cia das coisas (MONDIN, 2018, p. 123). Ainda sobre o pensamento de Epicuro, 
Bertrand Russell complementa: “Essa teoria geral dá origem a uma concepção de 
bem-viver bastante diferente das de Sócrates e Platão. Toda a tendência apon-
ta para um afastamento da atividade e da responsabilidade” (RUSSELL, 2017,  
p. 140). É preciso em alguns momentos dar mais ênfase à reflexão ao invés dos 
sentidos, para que assim, as respostas coerentes surjam e façam sentido. 

Epicuro também criticou a religião, uma crítica que foi retomada por  
Lucrécio. Ambos afirmavam que a religião é uma fabulação, é algo ilusório e  
supersticioso. Tendo a sua origem no medo da morte e da natureza. Alguns filó-
sofos posteriores a Epicuro e a Lucrécio, retomam o assunto, afirmando que a re-
ligião tem o seu início na superstição. Por conta do medo, os homens se refugiam 
na esperança de que algo bom virá (CHAUI, 2014, p. 235). 

Bertrand Russell, um grande filósofo crítico da religião, em seu clássico livro 
Por que não sou cristão, afirma, trazendo à tona o pensamento de Lucrécio afir-
mando que: “Minha visão pessoal a respeito da religião é a mesma de Lucrécio. 
Vejo-a como uma doença derivada do medo e como fonte de tristeza incalculável 



31

para a raça humana” (RUSSELL, 2016, p. 46). Por fim, parece que o eco de Epi-
curo e Lucrécio, reverberou e ainda reverbera em nossos dias. Um Deus bom e 
o mal, não convivem. A religião não busca ajudar, na verdade, ela é apenas um 
instrumento de alienação, segundo estes pensadores. 

4. O mal e o livre-arbítrio em Santo Agostinho

Foi com aproximadamente 19 anos de idade que Agostinho se deparou com o 
problema do mal, por conta da leitura do livro Hortensius de Cícero. Neste tempo, 
para Agostinho, o mal era um paradoxo, sem possíveis explicações, o que o levou 
a ir em busca de respostas aos seus questionamentos. Por conta disso, ele mergu-
lhou no maniqueísmo, mas não conseguiu soluções neste sistema de pensamento. 
Encontrando respostas apenas na fé, através do pensamento dos neoplatônicos e 
principalmente na reflexão de Plotino (COSTA, 2012, p. 33-35). Diogenes Allen 
e Eric Springsted, complementam um ponto importante sobre Plotino: 

Plotino mesmo teve uma intensa e imediata consciência do esplendor, da força e 
da solidez da realidade espiritual. Seus escritos, não obstante obscuros e difíceis, 
exerceram um poderoso efeito sobre aqueles que os estudaram. Agostinho reco-
nhece os efeitos dele sobre ele. Eles o capacitaram a compreender que as reali-
dades espirituais existem e que têm prioridade sobre as sensíveis (2017, p. 102). 

O filósofo Plotino, um egípcio que falava grego, era um monista, que acreditava 
que a realidade era um gigantesco sistema de hierarquias, com vários níveis. Tendo 
como princípio de tudo Deus, sendo designado como Uno. Estando Deus distante 
de tudo, ele também é a fonte de onde o ser se origina (KELLY, 2009, p. 15). 

Foi este filósofo neoplatônico que fez Agostinho ver a questão com uma 
óptica bem mais ampla do que a dos maniqueístas. O seu pensamento serviu 
como ponto de partida para a busca de respostas do problema que o afligia.  
O próprio Agostinho complementa a questão do dualismo do maniqueísmo 
afirmando que: 

Ah! Suscitas precisamente uma questão que me atormentou por demais, desde 
quando era ainda muito jovem. Após ter-me cansado inutilmente de resolvê-la, 
levou a precipitar-me na heresia (dos maniqueus), com tal violência que fiquei 
prostrado. Tão ferido, sob o peso de tamanhas e tão inconsistentes fábulas, que se não 



32

fosse meu ardente desejo de encontrar a verdade, e se não tivesse conseguido o 
auxílio divino, não teria podido emergir de lá nem aspirar à primeira das liber-
dades – a de poder buscar a verdade (2019, p. 28)

Por conta de sua sede por explicações e tendo conseguido forças em Deus, 
Agostinho não aceitou as ideias que até aquele momento, o maniqueísmo ofere-
cia. Definir o problema usando a visão dualista, para o hiponense, é deixar o cerne 
da questão sem solução. 

O maniqueísmo, tem como fundador o profeta Mani, que apesar de ter sido 
conhecido como o fundador de uma heresia cristã, alguns estudiosos vão pontuar 
que a sua religião apenas havia elementos cristãos, fundidos com o budismo e o 
zoroastrismo. De forma resumida, é possível definir o maniqueísmo como uma 
religião com aspectos semelhantes com o gnosticismo. Tinha como ponto prin-
cipal o dualismo, que acreditava que a realidade poderia ser definida por duas 
grandes forças eternas e poderosas. O bem, atribuído a Deus, a verdade e a luz. 
E o mal, que seria a matéria. O homem, que é da mesma essência de Deus, por 
estar vivendo na ordem material, está caído, exilado do mundo da luz. Sendo que 
a salvação é conseguida através de uma vida asceta, afastando-se de impurezas e 
contaminações carnais (KELLY, 2009, p. 10-11).  Marcos Roberto Nunes Costa 
complementa o assunto afirmando que:

Para explicar a origem do universo o maniqueísmo criou um sistema dualis-
ta, no qual aparecem dois princípios ontológicos originantes do cosmo: a luz  
(o Bem) e as trevas ou a matéria (o Mal), ambos de natureza corpóreas, incriadas 
ou coeternas, com iguais poderes de criação, ou melhor, de emanações (COSTA, 
2012, p. 33).

A vida e o existir, para o maniqueísmo, era fruto de um embate eterno entre 
duas forças, sendo que o homem, por conta desta batalha, sofria e precisava, atra-
vés de várias práticas, vencer estes problemas. 

Agostinho, indo de encontro a este dualismo, vai se opor ao argumento par-
tindo da narrativa bíblica que o mundo foi criado do nada. É por isso que ele 
afirmou que tudo, desde a matéria até os seres vivos, foram criados por Deus 
(COSTA, 2012, p. 36). Agostinho complementa, em resposta ao maniqueísmo, 
afirmando que:



33

Existem aqueles que, não conseguindo entender que toda natureza, isto é, que 
todo espírito e todo corpo são naturalmente bons, são movidos pela iniquidade 
do espírito e pela mortalidade do corpo e, por isso, ousam pretender introduzir 
outra natureza de espírito maligno e de corpo mortal, afirmando que Deus não 
a criou. Assim, achamos que o que dizemos possa levá-los a entender, pois eles 
admitem que todo bem não pode existir senão do sumo e verdadeiro Deus, 
o que é verdade e, se quiseram estar atentos a isso, basta para que se corrijam 
(2019, p. 22). 

Quando falamos de Deus1 como criador, é por conclusão lógica que Agos-
tinho chega à conclusão de que ele é bom, já que ele é soberano e a fonte de 
tudo, inclusive do bem. Étienne Gilson complementa pontuando que: “Deus é, 
por definição e em virtude das provas que estabelecem sua existência, o soberano 
bem. Sendo o bem supremo, não há nenhum bem acima ou fora dele” (GILSON, 
2010, p. 271). Com isso, se ele é a fonte de tudo, completo e infinito, ele não muda, 
não há qualquer oscilação ou possibilidade de variação. No livro O livre-arbítrio, 
Agostinho pontua que: “E ninguém terá de Deus um alto conceito, se não crer 
que ele é todo-poderoso e que não possui parte alguma de sua natureza submissa 
a qualquer mudança” (1995, p. 29). Por ser Deus eterno e imutável, ele não modi-
fica, apenas o homem que muda, por ser criado. 

Deus é eterno e não foi criado, por isso que ele é, e existe sem variação. Já o 
homem não, pois, por conta de sua condição de criado, incompleto, limitado, ele 
não tem parte com o ser e sim com o não ser. Existe uma falta, e consequente-
mente uma necessidade de ser, e de mudar (GILSON, 2010, p. 272). 

Outro ponto importante, que resume porque Agostinho concluiu que não é 
Deus o autor do mal, é o fato que se o mal existe, ele deve ter um autor, pois nada 
existe sem um agente. Mas como Deus é bom, e se é ele que pune as injustiças e 
maldades, não pode ser ele o autor e ao mesmo tempo o punidor, com isso, Agosti-
nho concluiu que o autor não pode ser Deus. Agostinho complementa:

1Como Deus é o único ser, tudo tem origem nele, e como ele é o Sumo Bem, tudo 
o que provém dele é bom. Desta forma, uma vez que, toda a criação, que tem origem em 
Deus, é boa. E por mais que existam categorias de bens, sendo uns maiores e outros me-
nores, todos estes bens devem a sua existência à bondade divina. Agostinho não desliga a 
existência da bondade, pois entende como ontológica a bondade na natureza. A própria 
existência já justifica a sua bondade (BRANDÃO, 2019, p. 82).



34

Certamente, pois o mal não poderia ser cometido, sem ter algum autor. Mas 
caso me perguntes quem seja o autor, não o poderia dizer. Com efeito, não existe 
um só e único autor. Pois cada pessoa ao cometê-lo é o autor de sua má ação.  
Se duvidas, reflete no que já dissemos acima: as más ações são punidas pela 
justiça de Deus. Ora, elas não seriam punidas com justiça, se não tivessem sido 
praticadas de modo voluntário (2019, p. 25-26). 

O homem erra de modo voluntário, e é punido por um Deus justo, que 
se assim o é, não pode ser o punidor e ao mesmo tempo o autor do pecado e  
do mal. 

Se tudo foi criado e é gerido por um ser divino e bom, o mal físico não 
pode existir, não pode ser uma substância e sim, um “não ser”, uma deturpação 
do que é bom. Agostinho acreditava que o mal ontologicamente não existia, ele 
era uma ferrugem no bem. A ausência do bem que ele deveria ser. Com isso, o 
mal não existe (COSTA, 2012, p. 36). Franklin Ferreira complementa, usando a 
citação de Agostinho: “Quando, então, se pergunta de onde vem o mal, deve-se 
primeiro indagar o que é o mal e este não é outra coisa senão a corrupção, seja 
da medida, da forma ou da ordem que pertence à natureza” (apud FERREIRA, 
2007, 136). O mal, ontologicamente, não existe. Segundo Agostinho, ele é uma 
corrupção, um “não ser”. A única coisa que existe é o bem, sendo o mal, uma dis-
torção, uma corrupção do bem criado por Deus. Battista Mondin complementa, 
explicando o ponto de vista de Agostinho:

Do exame das coisas que o homem denomina más, Agostinho chega à conclu-
são de que o mal não pode estar só, não pode subsistir, mas que deve existir em 
uma substância que, em si mesma, é boa. O mal é privação de uma perfeição que 
a substância deveria ter. Por isso, o mal não é realidade positiva, mas privação de 
realidade. Pode-se, pois, definir o mal como privatio boni (privação de [algum] 
bem) (MONDIN, 2018, P. 156).

O mal, para Agostinho, não vem de Deus, não é ele o criador e muito menos 
a causa, e sim, a privação, a falta da característica intrínseca que tal elemento de-
veria ter. Com isso, o mal não é uma realidade, ele não existe, ao contrário. O mal 
é a falta da realidade, é a anulação de uma característica, é a privação do bem, o 
mal é o não ser (MONDIN, 2018, p. 156).



35

Por não ser possível conceber o mal como algo que possua medida, espécie e 
ordem, o mal termina por não ser algo que é2, que exista de forma independente e 
sim, como uma deturpação, uma ferrugem no bem. O mal é algo que desconstrói 
o bem e não algo que ontologicamente existe. Sobre o conceito de natureza má, 
Agostinho conclui: “Denomina-se, pois, natureza má aquela que está corrompida, 
porque a que não está corrompida é boa. Mesmo assim, na qualidade de natureza 
ela é boa; por ser corrompida ela é má” (De nat. boni, 4). Molinaro complementa 
explicando que: “Resta que o mal pode-se entender só como privação do bem no 
ente, ou seja, como falta, oposição e negação de uma determinação devida ao ente 
que é bom: privação do bem devido” (2019, p. 89).

Contudo uma pergunta ainda restava para Agostinho responder, qual seria 
a causa: o que motivava o mal? A solução de Agostinho quanto ao problema do 
mal, se concentra no fato de que o homem possui o livre-arbítrio. Esta é a chave 
que o autor encontrou para concluir e responder por que o mal existe. Agostinho 
complementa que: “Se o caminho da verdade permanecer oculto, de nada vale a 
liberdade, a não ser para pecar” (AGOSTINHO, 1998, apud FERREIRA, 2007, 
p. 132). O homem sem Deus, distante da verdade, por conta do seu livre-arbítrio, 
segue pecando, fazendo o mal. 

Segundo o autor, o mal é fruto da escolha humana. Agostinho mais uma vez 
resume pontuando que: “O livre-arbítrio somente é útil para a realização das boas 
obras se recebe assistência de Deus, que é concedida mediante oração e humilda-
de no agir” (AGOSTINHO, 2006, apud FERREIRA, 2007, p. 133). É somente 
através da atuação divina, que o livre-arbítrio para o bem, faz sentido. Sem Deus, 
a fonte de todo o bem, o homem caminha para o mal, sempre e a todo o instante.  

Quando Agostinho fala do homem, percebendo a sua capacidade em decidir, 
agir e fazer, ele conclui que não é só o livre-arbítrio que o homem possui, mas 
também a responsabilidade no que faz, por ser um homem livre. Não há como 
falar de mal, sem liberdade, caso contrário, seríamos robôs, sendo que onde há 
liberdade há também responsabilidade, o que isenta Deus do problema do mal. 
Agostinho explica: “[...] resta, portanto, que nenhuma outra realidade torna a 

2De fato, conforme expõe Agostinho, natureza alguma é má como natureza, sendo 
que não existe mal algum, em uma natureza, exceto quando o bem é diminuído. Se o bem 
for erradicado, chegando ao fato deste acabar, com isso, assim como bem algum existiria 
da mesma forma a natureza alguma não permaneceria (De nat. boni, 1, 17).



36

mente companheira do desejo desenfreado senão a própria vontade e o livre arbí-
trio” (De lib. arb. I, XI, 21).

Discorrendo agora sobre o livre-arbítrio, um elemento importante ao dis-
cutirmos o assunto, Agostinho resume o problema em cinco pontos principais.  
O primeiro é sobre a razão. O homem é o único ser criado que é dotado da razão, 
da faculdade de pensar a refletir. É através da sua inteligência que ele pensa, reflete 
e julga. O segundo ponto é intrinsecamente ligado ao primeiro. Se o homem é 
dotado da faculdade da razão, isso faz dele um ser superior aos outros animais.  
O terceiro ponto segue complementando os outros dois, pontuando que, se ele é 
dotado da razão, somente ele tem a capacidade de buscar por respostas e de conhe-
cer. Enquanto os animais vivem por instinto, o homem vive pela razão e é através 
dela que ele consegue conhecer e refletir. O quarto ponto fala da iluminação divina, 
que traz ao homem a iluminação e a percepção da ordem que Deus estabeleceu 
em tudo. E o último ponto, se resume no fato que, já que o homem conhece, ele 
pode escolher, e se assim o quiser, pode se aproximar de Deus, o criador de tudo.  
O único, segundo Agostinho, que pode fazê-lo feliz (COSTA, 2012, p. 37). 

Os cinco pontos são interligados, e formam um raciocínio que define e  
explica o livre-arbítrio humano e suas escolhas. A felicidade é o anseio último do 
ser humano, é o que faz com que ele tome suas decisões, e acabe errando. A sabe-
doria, é sempre confundida por Agostinho com a beatitude, ou seja, a felicidade 
profunda de quem segue a Deus. Étienne Gilson complementa: “Ora, é capital 
para a compreensão do agostinianismo que a sabedoria, objeto da filosofia, sem-
pre é confundida por ele com a beatitude. O que ele procura é um bem cuja posse 
satisfaz todo o desejo e, por consequência, confere a paz” (GILSON, 2010, p. 17). 

Ou seja, é por conta do livre-arbítrio, que o mal existe. Sendo o mal uma 
corrupção do que é bom, uma ferrugem do bem, como já pontuamos. Mas para se 
alcançar a sabedoria, a vida feliz, Agostinho acreditava que só era possível através 
de Deus. Ser feliz era para ele, estar conservando para si a verdade, sendo Deus a 
verdade, e com isso, a fonte de todo o bem e a solução para todo o mal (GILSON, 
2010, p. 22).

5. O problema com o paradoxo de Epicuro

O Paradoxo de Epicuro, quando bem estudado, termina em inúmeras contradições 
e equívocos. A principal delas é a própria concepção de Deus e o fato dele ter criado 



37

o homem livre. Sendo que tal liberdade se resume na capacidade do homem em  
escolher o caminho que quiser, até o caminho do mal, com o fato de Deus ser  
incapaz de impedir o mal. Moreland e Craig resumem o problema pontuando que: 
“Desse modo, se Deus dá às pessoas liberdade genuína para escolher como elas qui-
serem, então é impossível para ele garantir quais serão suas escolhas” (2005, p. 654). 

A onipotência divina, se resume ao fato de que Deus pode fazer tudo que não 
seja contraditório, absurdo, com isso, ao proporcionar o livre-arbítrio ao homem, tal 
liberdade compreende o fato de que ele pode fazer todas as escolhas que quiser, caso 
contrário, não seria livre-arbítrio. Alister Mcgrath complementa: “Quando Deus cria 
um Universo material, e dá às criaturas liberdade de ação, o sofrimento aparece como 
decorrência natural disso” (2012, p. 190). Por isso que é contraditório defender o Para-
doxo de Epicuro sem degradar o conceito de livre-arbítrio humano. Ou o homem é 
livre, e com isso, responsável por suas ações, ou ele não é e assim, responsabiliza-
mos Deus, ou qualquer outra divindade, por todo o mal no mundo.

Quando afirmamos que um Deus é soberano, não significa que tudo o que 
acontece é por conta da força de suas mãos ou do seu poder, e sim que, tudo o 
que este Deus quiser fazer, ele assim pode executar de acordo com todos os seus 
desejos. O teólogo Wayne Grudem complementa afirmando que: “A onipotência 
(poder, soberania) é o atributo de Deus que lhe permite fazer tudo o que for da 
sua santa vontade” (GRUDEM, 1999, p. 159). A liberdade, a capacidade de fazer 
o que ele bem quer, resume de forma coerente o conceito, e não o fato que tudo o 
que acontece é por conta da sua determinação. 

Como podemos perceber, existem alguns problemas com o paradoxo de Epi-
curo com uma parte da reflexão que trata da teodiceia. O primeiro, como falamos, 
é a má interpretação do conceito de soberania divina, e o segundo, é não consi-
derar o livre-arbítrio humano e a sua responsabilidade. Battista Mondin comple-
menta, usando uma citação de Agostinho explicando que: “Se a ação humana não 
fosse livre; não poderia ser aprovada nem desaprovada; seria simplesmente ação 
humana e nada mais. Só onde há liberdade é que se pode falar de bem (e de mal). 
(MONDIN, 2018, p. 157). 

O deus de Epicuro é um reflexo de um pensamento que não levou em con-
sideração o homem e a sua responsabilidade no que faz. E muito menos na pos-
sibilidade do homem se corromper e usar de forma destrutiva o seu livre-arbítrio. 
O teólogo, linguista e hebraísta Luiz Sayão complementa, usando o argumento 



38

de Agostinho, resumindo que: “Com uma perspectiva fundamentada no arbítrio 
humano, Agostinho dizia que o mal entrou no universo pela livre vontade das 
criaturas de Deus” (SAYÃO, 2012, p. 45). É pela livre vontade humana, que o mal 
entra, é por conta da sua capacidade de agir de forma livre, que o mal passou a se 
fazer presente no mundo. 

6. Conclusão

O mal, bem como o próprio sofrimento é inerente a todo o ser humano, é inevitá-
vel sofrer e também nos perguntar por que sofremos. Já que existe um Deus bom, 
que criou supostamente, tudo bom e perfeito. 

Dono de um intelecto prodigioso, sendo Agostinho, um autor profícuo, foi 
com a filosofia, suas ferramentas e métodos, que Agostinho racionalizou a fé, e 
defendeu o pensamento cristão de alguns dos principais opositores. Fundamen-
tado em Platão, no denominado platonismo cristão, usou seu conhecimento em 
retórica e filosofia para defender a fé, e construir doutrinas que são usadas até 
hoje. Tal pensador não só buscou respostas para alguns embates que circunda-
vam a igreja. Mas também colaborou com a teologia, fundamentando doutrinas  
importantes, usadas até hoje nas igrejas cristãs. 

O problema do mal é um assunto muito discutido, e visto por muitos, como 
uma contradição, principalmente quando partimos do pressuposto de que Deus é 
bom, e criou tudo perfeito. Como vimos, o paradoxo de Epicuro, analisa a questão, 
apenas e tão somente, de um ponto de partida, deixando muitas outras variantes 
em aberto. Jogar a culpa do mal em Deus, sem olhar todo o entorno, e muito me-
nos sem analisar o homem e toda a sua responsabilidade diante da vida, é cair no 
erro de deixar de fora muitos outros pressupostos. Se somos livres e responsáveis 
no que fazemos, é inevitável termos uma culpa diante de tal problema. 

Agostinho resumiu a questão de forma ampla, suas respostas aos seus ques-
tionamentos, evidencia quão acurada foi a sua investigação. Por não se conformar 
com as respostas sem aprofundamento que as religiões de sua época propuseram, 
sendo uma delas o maniqueísmo. Agostinho foi mais fundo em sua investigação, 
procurando o cerne do problema e investigando todas as variantes da questão.

Se existe o mal, existe um autor, uma causa para que o mal exista e castigue 
a raça humana. Porém se é Deus quem julga, se é ele que pune o mal, ele como 
Deus bom, não pode ser ao mesmo tempo autor e punidor. Com isso, só existe 



39

uma resposta, o autor do mal é o homem, e o seu livre-arbítrio da vontade, que o 
leva a praticar o mal.

Deus é bom e criou todas as coisas boas, já que nele não há mal. O homem, 
por ter sido criado livre, dotado de razão e capaz de escolher acabou escolhendo 
o mal. Foi por conta do seu livre-arbítrio, que o mal entrou no mundo. É da total 
responsabilidade humana que o mal entrou, isentando Deus da culpa pelo mal, 
segundo Agostinho. 

O mal não existe, o que existe é a corrupção do bem, o mau uso do bem, que 
corrompeu e trouxe consequências drásticas ao universo. O mal não existe, o que 
existe é o “não ser” é o deixar de ser bom, tal qual a característica que Deus deu 
ao homem. Segundo o próprio Agostinho, o mal é uma ferrugem no bem, é uma 
corrupção que estraga e deturpa o que antes era perfeito e bom. Tirando a sua 
essência original, que era boa, conforme criado originalmente por Deus. 

É por conta do mal uso do livre-arbítrio, que o mal entrou no mundo. Sendo 
que é o homem e não duas forças em guerra, o autor do mal no mundo. Tudo o 
que Deus fez é bom, a questão foi que Deus fez o homem além de bom, com a 
capacidade de decidir e tomar as suas decisões, e foi por conta deste seu livre-ar-
bítrio, que o mal entrou, e corrompeu o que originalmente era bom. 

Referências

Agostinho. A natureza do bem: O castigo e o perdão dos pecados: O batismo 
das crianças. 1. ed. São Paulo: Editora Paulus, 2019. 

_________. Diálogo sobre o livre arbítrio. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, 2001. 

_________. O livre-arbítrio, 1. ed. São Paulo: Editora Paulus, 2019. 
Allen, Diogenes.; SPRINGSTED, Eric. O. Filosofia para entender teologia. 

1. ed. São Paulo: Editora Paulus; São Paulo: Academia Cristã, São Paulo, 2017.
Anzenbacher, Arno. Introdução à filosofia. 1. ed. Rio de Janeiro:  Editora  

Vozes, 2002. 
Brandão, Ricardo Evangelista. Introdução à Filosofia da Natureza de Santo 

Agostinho. Porto Alegre: Editora Fi, 2019.
Chaui, Marilena. Iniciação à filosofia, 2. ed. São Paulo: Editora Ática, 2014.
Costa, Marcos. Roberto. 10 lições sobre Santo Agostinho, 4. ed.  Rio de Janeiro: 

Editora Vozes, 2012.



40

Ferreira, Franklin. Agostinho de A a Z. 1. ed. São Paulo: Editora Vida Acadê-
mica, 2007. 

Gilson, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. 2. ed. São Paulo: 
Editora Paulus, 2010. 

Grudem, Wayne. Teologia Sistemática: Atual e Exaustiva. 1. ed. São Paulo: 
Editora Vida Nova, 1999. 

Hume, David. Diálogos sobre a religião natural. 1. ed. São Paulo: Martins  
Fontes, 1992. 

Kelly, J. N. D. Patrística: Origem e desenvolvimento das doutrinas centrais da 
fé cristã. 1. ed. São Paulo: Editora Vida Nova, 2009. 

Mcgrath, Alister. Apologética cristã no século XXI: ciência e arte com integri-
dade. 1. ed. São Paulo: Editora Vida Acadêmica, 2018. 

Molinaro, Aniceto. Metafísica: Curso sistemático. São Paulo: Paulus, 2019.
Mondin, Battista. Curso de Filosofia. 1. ed. São Paulo: Editora Paulus, 2018. 
________. Introdução à filosofia: problemas, sistemas, autores, obras. 1. ed.  

São Paulo: Editora Paulus, 2019. 
Moreland, J. P.; Craig, William. Lane. Filosofia e cosmovisão cristã. 1. ed.  

São Paulo: Editora Vida Nova, 2005.
Russell, Bertrand. História da filosofia ocidental: Livro 1 a filosofia Antiga.  

1. ed. Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2015. 
_________. História da filosofia ocidental: Livro 2 A filosofia católica. 1. ed. 

Rio de Janeiro: Editora Nova Fronteira, 2015. 
_________. História do pensamento ocidental. 21. ed. Rio de Janeiro: Editora 

Nova Fronteira, 2017. 
_________. Por que não sou cristão: um livro que coloca ao leitor questões 

que nunca mais poderão ser ignoradas. 1. ed. Porto Alegre: Editora L & PM  
Pocket, 2016. 

Sayão, Luiz. O Problema do Mal no Antigo Testamento. 1. ed. São Paulo:  
Editora Hagnos. 2012. 

Spinelli, Miguel.  Epicuro e as bases do epicurismo. 1. ed. São Paulo: Editora 
Paulus, 2013. 



41

Mestrando em Filosofia (UEM, 2022), Bacharel 
em Teologia (FATEBE/FCC, 2015), Licenciatura em 
Pedagogia (FACESE, 2021) e formação pedagógica em 
Filosofia (UNINTER, 2021). Especialista em Filosofia 
(UCAM, 2017), em Ciências da Religião e Ensino 
Religioso (FTSA, 2020) e em Formação de Docente 
para EAD (UNINTER, 2022). Atualmente é professor 
do Centro Universitário Internacional Uninter, nas 
graduações de Filosofia, Teologia e Ciências da Religião. 
Membro da Comunidade Luterana do Redentor, 
autor de vários livros e do blog: Teologia na Solitude 
(teologianasolitude.com.br)

Guilherme Augusto de Carvalho

Sobre o autor



Nesta nova edição, a renomada estudiosa bíblica
Karen Jobes apresenta um comentário abrangente
e profundo de 1Pedro, revisado e atualizado com os 
estudos mais recentes.

Karen H. Jobes | 16x23 cm | 496 p.

Um comentário acadêmico que alcança os objetivos de 
brevidade e lucidez, facetas louvadas por Calvino nos 
comentaristas, mas o propósito primeiro deste comentário
é explicar o texto bíblico.

Tesouros de Agostinho
Textos Selecionados

1Pedro: comentário exegético
2ª Ed. revisada e atualizada

Nesta obra, Franklin Ferreira convida o leitor a explorar
as obras de um dos mais influentes teólogos da história 
cristã. Com uma introdução detalhada e uma seleção 
criteriosa de mais de 130 verbetes, organizados de A a Z, 
este livro oferece uma visão abrangente e inspiradora
dos temas centrais da teologia agostiniana.

Franklin Ferreira | 14x21 cm | 496 p.

as obras de um dos mais influentes teólogos da história 

criteriosa de mais de 130 verbetes, organizados de A a Z, 

Um comentário acadêmico que alcança os objetivos de 
brevidade e lucidez, facetas louvadas por Calvino nos 
comentaristas, mas o propósito primeiro deste comentário
é explicar o texto bíblico.

O comentário de Romanos

Thomas R. Schreiner | 16x23 cm | 1088 p.

Lançamentos



Este clássico de Colin Hemer explora as sete cartas do 
Apocalipse no cenário histórico das igrejas às quais foram 
endereçadas. Este estudo magnífico, baseado em fontes 
literárias, epigráficas e arqueológicas, norteado pelo 
conhecimento pessoal de Hemer dos locais bíblicos, 
apresenta uma imagem clara do mundo do Novo Testamento 
na segunda metade do primeiro século e sua relevância para 
questões mais amplas da história da igreja.

Agora em capa dura e novos 
modelos de capa.

Colin J. Hemer | 16x23 cm | 384 p.

14x20,5 cm | 1200 p. | Capa Dura

Timothy Z. Witmer | 14x21cm | 288 p.

A liderança pastoral
Alcançando o pastoreio eficaz em sua igreja

As sete igrejas do Apocalipse
Em seu contexto histórico-cultural

Neste livro, Witmer esclarece os quatro principais 
ministérios dos pastores: conhecer, alimentar, liderar e 
proteger — tanto no nível macro (abrangendo toda a 
igreja) quanto no nível micro (pessoal). 

Com este livro, o autor espera ajudar os líderes da igreja
a aplicarem os princípios pastorais em seus contextos 
ministeriais, promovendo um pastoreio mais bíblico
e significativo.

Apocalipse no cenário histórico das igrejas às quais foram 
endereçadas. Este estudo magnífico, baseado em fontes 

conhecimento pessoal de Hemer dos locais bíblicos, 
apresenta uma imagem clara do mundo do Novo Testamento 

questões mais amplas da história da igreja.

Colin J. Hemer | 16x23 cm | 384 p.

Com este livro, o autor espera ajudar os líderes da igreja

Bíblias de estudo Esperança
365 perguntas e respostas
sobre a vida e a morte


