
19

A posição do ser humano  
no relato da criação

Flávio Bessa

1. Introdução

A questão ecológica e o meio ambiente são temas relevantes e complexos 
que frequentemente têm destaque nos meios de comunicação. Quei-
madas, desgelo, aquecimento global, alterações climáticas, mudanças de 

estações, longos períodos de estiagem, mau uso de recursos naturais, extinção de 
espécie de animais. Este artigo abordará sobre o tema da teologia, ecologia e a 
posição do ser humano no relato da criação. 

Apresenta-se como ideia central, a tese de que a Bíblia ensina que Deus é o 
criador de toda a natureza, e o homem é o guardião deste mundo magnificente 
e glorioso, sendo nosso dever, manter e preservá-la. O objetivo deste texto será 
refletir sobre a posição do ser humano no relato da criação, e apresentar posições 
antibíblicas no trato com o meio ambiente, como: o materialismo e o panteísmo; 
e por fim expor a posição bíblica sobre o lugar do homem na criação. 

Como breve menção da teoria que fundamento este texto, temos que o ser 
humano foi ordenado na criação como mordomo de Deus. Todavia, ele não 



20

conseguiu fazer o uso correto e racional da terra, em razão do pecado que entrou 
na humanidade, mas isso não exime da tarefa que lhe foi entregue por Deus.

Para uma reflexão acerca da disposição do homem no relato da criação den-
tro do binômio: Teologia/Ecologia, torna-se necessário recorrer a Bíblia que é a 
fonte de revelação de Deus. Não obstante, a temática ecológica e o meio ambiente 
ocupam um lugar de importância na Palavra de Deus.

2. Posições antibíblicas perante o meio ambiente

Existem várias posições antibíblicas perante a questão do meio ambiente, dentre 
as quais se destacam duas – o materialismo e a panteísmo. Essas concepções serão 
apresentadas e avaliadas através da lente da cosmovisão bíblica. 

2.1 Materialismo 

Segundo Norman Geisler (2010), embora nem todos os materialistas sejam ateus 
a maioria dos ateus é de uma maneira ou de outra, materialista. A base filosófica 
da visão materialista do meio ambiente é produto de uma cosmovisão ateísta ou 
humanista. 

Geisler, citando o Manifesto Humanista (1933), diz que após negar o Criador 
e a existência de qualquer aspecto espiritual distinto nos seres humanos, o ma-
terialismo enfatiza uma crença na habilidade humana de resolver seus próprios 
problemas. O materialismo pode ser entendido tanto em sentido filosófico como 
em sentido econômico. Uma suposição da cosmovisão materialista é a genialidade 
humana que irá sempre criar novas formas para suprir as necessidades. Isso leva a 
crer que a ciência pode resolver qualquer tipo de problema. 

Contudo, sabe-se que a tecnologia não pode solucionar todos os problemas. 
Há muitas razões por que a tecnologia e a genialidade humana não podem re-
solver todos os problemas. Segundo Geisler, o homem não tem a capacidade de 
conhecer, nem de acumular, de forma antecipada, toda a informação relevante 
que possa ser utilizada na solução dos problemas. Não podem sequer saber de 
antemão quais perguntas deverão ser feitas. Mesmo que soubessem todos os fatos 
relevantes, ainda não seria capaz de chegar a conclusões infalíveis.

Ainda segundo o autor, o materialismo ao explicar por que a maior parte 
da população sofre, muitos humanistas apontam para o problema da má distri-
buição dos recursos. Eles acreditam que o mundo é demasiadamente rico e que a 



21

redistribuição dos recursos poderia resolver o problema da necessidade de alguns. 
Tanto os recursos naturais, como os meios de produção estão disponíveis; uma 
distribuição apropriada seria o que está faltando.

Com certeza, há um desequilíbrio. Nem todas as pessoas que necessitam 
de recursos têm acesso a eles. Todavia, esse não é o problema; mas o resultado 
do problema que é a pecaminosidade humana. O homem não reconhece a pe-
caminosidade de sua própria carne como causa de tudo isso “De onde procedem 
guerras e contendas que há entre vós? De onde, senão dos prazeres que militam 
na vossa carne” (Tg 4.1). O egoísmo humano e a ganância são o centro da questão, 
mas os humanistas não estão dispostos a aceitarem a visão bíblica da natureza do 
homem decaído.  

A ganância e o lucro têm levado a uma devastação de vários recursos natu-
rais. Em nome da tecnologia e do progresso, muitos dos mares tem se transfor-
mados em fossas, a terra tem se sido feita em depósito de lixo e as florestas viçosas 
tem se reduzidas em terras desoladas por causa das queimadas. Segundo Geisler, 
em reação a toda essa destruição, muitas vozes têm se levantado; algumas delas 
nasceram de uma cosmovisão panteísta que será a próxima visão abordada.

2.2 Panteísmo

De acordo com Geisler, a visão panteísta do meio ambiente é distintamente anti-
materialista e resolutamente anticristã. Panteísmo é a crença de que Deus é tudo, 
e tudo é Deus. Seus adeptos, portanto, reverenciam a natureza, porque a natureza 
é considera divina. Trata-se realmente da natureza com “N” maiúsculo. Esse é 
o problema central da visão panteísta. A natureza deve ser respeitada, mas não 
venerada. O panteísmo confunde criação com manifestação. A natureza procede 
de Deus; mas não é o Senhor. Ela é um reflexo do Criador; mas não é o próprio 
Deus.

Para o panteísmo as espécies vivas são a manifestação de Deus. Assim, a 
preservação das espécies é uma obrigação ética, pois quando a tecnologia huma-
na, com a construção de uma barragem ameaça destruir uma espécie de peixes, 
precisa-se opor a essa construção, pois, todas as vezes que uma espécie se torna 
extinta, perde-se uma manifestação de Deus. Como criaturas, todas as espécies 
realmente refletem a mão do Criador. Mas o Deus é eterno e infinito; as criaturas 
são temporais e finitas. 



22

Uma vez que as espécies não são Deus, conclui-se que, quando uma espécie 
entra em extinção, não se perde uma parte (manifestação) de Deus. Porque o 
Senhor existe de forma independente de suas criaturas. A totalidade da criação, 
seres vivos e inanimados, pode entrar em extinção, mas Deus continuará existin-
do. Ele é o EU SOU.

3. A posição do ser humano na criação

Entre a devastação materialista da natureza e a adoração panteísta, encontra-se o 
cristão que acredita tanto no respeito à natureza (mas não na veneração) quanto ao 
uso apropriado dos recursos naturais. Essa utilização respeitosa do meio ambiente 
nasce de uma cosmovisão cristã biblicamente orientada acerca da criação e da obri-
gação do ser humano como mordomo daquilo que Deus lhe tem confiado. “Sede 
fecundos, multiplicai-vos, enchei a terra e sujeitai-a; dominai [...] (Gn 1.28). 

Dentro de uma hermenêutica do texto sagrado, com uma perspectiva eco-
lógica, destaca-se que: “No princípio, criou Deus os céus e a terra” (Gn 1.1). A 
Bíblia é objetiva, foi Deus quem criou os céus, a terra e tudo que neles existem. 

Produza a terra relva, ervas que deem semente e arvores frutíferas que deem fur-
to segundo a sua espécie, cuja semente esteja nele, sobre a terra. E assim se fez. 
A terra, pois, produziu relva, ervas que davam semente segundo a sua espécie e 
árvores que davam fruto, cuja semente estava nele, conforme a sua espécie. E viu 
Deus que isso era bom (Gn 1.11-12).

Continuando a narrativa da criação: 

Disse também Deus: Povoem-se as águas de enxames de seres viventes; e voem 
as aves sobre a terra, sob o firmamento dos céus. Criou, pois, Deus os grandes 
animais marinhos e todos os seres viventes que rastejam, os quais povoavam as 
águas, segundo as suas espécies. E viu Deus que isso era bom (Gn 1.20-21). 

O Senhor fez todo o ecossistema marinho e as aves do céu. Após concluir 
essa etapa, o escritor declara: “E viu Deus que isso era bom”, e prossegue: “Disse 
também Deus: Produza a terra seres viventes, conforme à sua espécie: animais do-
mésticos, répteis e animais selváticos, segundo a sua espécie. E assim se fez” (Gn 
1.24). Novamente, o escritor frisa: “E viu Deus que isso era bom” (v. 25).



23

Essa é a a narrativa da criação. É importante destacar que ao concluir cada 
etapa, o Senhor declara “que isso era bom” (Gn 1.10, 12, 18, 21 e 25). A bondade 
de Deus se faz presente na criação que é naturalmente estabelecida de forma 
equilibrada com animais, plantas, sementes, árvores frutíferas segundo as suas 
espécies, cardumes de peixes e aves no céu. Deus é o Criador de todo ecossistema 
e recursos naturais. 

O Senhor decidiu fazer o homem a sua imagem e semelhança, dando do-
mínio sobre a criação. Deus deu o mandamento para os seres humanos se mul-
tiplicarem, sujeitarem a terra e dominarem os animais, colocando o homem na 
condição de mordomo da criação: “Também disse Deus: Façamos o homem à 
nossa imagem, conforme a nossa semelhança; tenha ele domínio sobre os peixes 
do mar, sobre as aves dos céus, sobre os animais domésticos, sobre toda a terra e 
sobre todos os répteis que rastejam pela terra” (Gn 1.26).

O salmista Davi, em tom poético, declarou:

Fizeste-o, no entanto, por um pouco, menor do que Deus e de glória e de honra 
o coroaste. Deste-lhe domínio sobre as obras da tua mão e sob seus pés tudo lhe 
puseste: ovelhas e bois, todos e também os animais do campo; as aves do céu, e 
os peixes do mar, e tudo o que percorre as sendas dos mares (Sl 8.5-8).

Nesse sentido, Hermann Bavinck ensina que:

O registro da origem do céu e da terra no primeiro capítulo de Gênesis converge 
para a criação do homem. A criação das outras criaturas, do céu e da terra, do sol, 
da lua e das estrelas, das plantas e dos animais, é registrada em breves palavras e 
não se faz menção de toda a criação dos anjos. Mas quando a Escritura menciona 
a criação do homem ela o faz demoradamente, descrevendo não apenas o fato, 
mas também a maneira pela qual ele foi criado e volta ao assunto para maiores 
considerações, no segundo capítulo. Essa especial atenção dedicada à origem do 
homem serve como evidência de que o homem é o propósito e o fim, a cabeça e 
a coroa de toda a obra de criação (BAVINCK, 2001, p. 199, grifei).

Dominar e sujeitar a criação são mandamentos de Deus para o homem, o 
qual é uma honra concedida pelo Criador e o seu cumprimento reflete a nossa 
adoração para com o Senhor. “As atividades de trabalho e cuidado (cultivar e 



24

guardar) implicam em usufruto das benesses da criação e na dimensão do cuidado 
por esta criação também em vista das gerações futuras” (REIMER, 2006, p. 41).

No livro Ética cristã: opções e questões contemporâneas, o teólogo e filósofo 
norte-americano Norman Geiler diz que: “O cristianismo sustenta que Deus é 
o criador e que a humanidade é a guardiã deste mundo magnificente e glorioso. 
É nosso dever manter e não corromper, preservar e não poluir. A natureza não 
é Deus, mas a natureza é o jardim de Deus (Sl 24.1)” (GEILER, 2010, p. 395), 
sendo o homem o seu jardineiro. “Tomou, pois, o SENHOR Deus ao homem e o 
colocou no jardim do Éden para o cultivar e o guardar” (Gn 2.15). 

Essa é a posição do ser humano na narrativa da criação. O homem situa-se 
como mordomo (ou vice-regente). Compete ao ser humano cultivar e extrair os 
recursos naturais, de forma equilibrada, que Deus reservou para o uso comum, e 
pôs o homem, como cabeça de toda criação, para vigiar e proteger a terra, a fim 
de preservá-la.

4. Conclusão

Com a Queda, a natureza do homem foi corrompida pelo pecado e a sua cons-
ciência ficou maculada. O pecado corrompeu o intelecto, vontade e a moral do 
ser humano. O homem recebeu a tarefa de dominar e sujeitar a criação, cultivar e 
guardar a terra. Todavia, ele tem degradado o meio ambiente por meio da ganân-
cia que leva ao manejo incorreto do solo, a destruição da fauna e da flora.

Em virtude disso, toda a natureza tem sofrido por causa do pecado do ho-
mem, “maldita é a terra por tua causa” (Gn 3.17). “Porque sabemos que toda a 
criação, a um só tempo, geme e suporta angústias até agora” (Rm 8.22). 

A consciência, sob uma perspectiva biblicamente orientada é que o ser hu-
mano foi posto na criação como mordomo de Deus. No entanto, ele não conse-
guiu fazer o uso correto e racional da terra em razão do pecado que entrou na 
humanidade. Mas isso não exime da tarefa que lhe foi entregue pelo Criador. 

Um olhar teorreferente para a crise ambiental revela que naquele grande 
Dia se verá a criação restaurada em Cristo: “Nós, porém, segundo a sua promessa, 
esperamos novos céus e nova terra, nos quais habita justiça” (2Pe 3.13). 

Por fim, com essa mesma perspectiva o apóstolo João disse: “Vi novo céu e 
nova terra, pois o primeiro céu e a primeira terra passaram, e o mar já não existe” 
(Ap 21.1). Esta é a nossa bendita esperança. Um dia toda a criação será restaurada.



25

5. Bibliografia

Bavinck, H. Teologia Sistemática (Santa Barbara d’Oeste: SOCEP, 2001).
Bíblia. Português. Bíblia de Estudo Almeida. Tradução de João Ferreira de  

Almeida Revista e Atualizada. 2ª ed. (Barueri: Sociedade Bíblica do Bra-
sil, 1999).

Geisler, Norman L. Ética cristã: opções e questões contemporâneas (São Paulo: 
Vida Nova, 2010).

Manifesto humanista. In: CRIAÇÃOWIKI: enciclopédia de ciência e criação. 
Disponível em: https://creationwiki.org/pt/Manifesto_Humanista. Acesso 
em 24 set, 2024.

Reimer, Haroldo. Toda a criação. Ensaios de Bíblia e ecologia (São Leopoldo:  
Oikos, 2006).  

Mestrando em Teologia, com ênfase em Ministério, pelo 
Seminário Evangélico da Igreja de Deus (SEID/Goiânia), 
especialização em Teologia Sistemática e também 
em Missiologia, ambos pelo Centro Presbiteriano de 
Pós-Graduação Andrew Jumper (CPPAJ), convalidação 
em Teologia pela Faculdade Unida de Vitória (FUV), 
graduação em Formação Eclesiástica Plena em Teologia 
pelo Seminário Evangélico da Igreja de Deus (SEID/
Goiânia) e evangelista consagrado pela Igreja de  
Deus no Brasil.

Sobre o autor

Flávio Bessa

https://creationwiki.org/pt/Manifesto_Humanista

