
26

A crise entre secularização e cristianismo: 
reflexões para um embate contemporâneo

Gabriel Joumblat

1. A presença da crise

A sociedade ocidental nasceu das ruínas romanas e herdou pilares da filo-
sofia grega, do direito romano e da moralidade judaico-cristã.1 A ascen-
são do cristianismo como norte moral no Ocidente encontrou, por mui-

to tempo, espaço de primazia no homem ocidental e sua relação com o mundo. A 
igreja era a mediadora não só de Deus e do homem, mas também do homem com 
o homem e com a realidade externa ao homem.

No entanto, quando os olhos são focados na contemporaneidade, essa re-
lação parece estar profundamente abalada, muitas vezes com ares de hostilidade 
ou com uma neutralização da influência cristã no mundo. Como afirma o dou-
tor Paolo Cugini: “No debate contemporâneo sobre a religião percebe-se a gran-
de dificuldade das instituições eclesiásticas de acompanhar o passo do mundo  

1Woods, JR, Thomas E. Como a Igreja Católica construiu a civilização ocidental. Qua-
drante-Sociedade de Publicações Culturais, 2008, p. 6.



27

pós-moderno.”2  e complementa que: “Dia após dia parece que as exigências da 
cultura pós-moderna se distanciam sempre mais da proposta religiosa, sobretudo 
no plano ético”.3

Essa crise entre o pensamento cristão histórico e as novas ondas ideológicas 
que se alastram desde a Renascença é nomeada pelo termo “Secularização”, sobre 
o qual pretende-se discorrer posteriormente. O fato é que o cenário moderno 
sugere um rearranjo na relação entre Igreja e Cultura. Diante de tantas propostas 
e indagações, urge a necessidade de se construir um pensamento responsivo. Esta 
pequena produção textual é impossibilitada de propor uma solução abrangente e 
exaustiva para tal crise, mas, dentro das limitações, procurará fornecer um breve 
panorama com fins reflexivos e que sugiram passos iniciais para uma reflexão 
maior que já se encontra mais avançada por outros teólogos, filósofos e teóricos.

Para tal panorama, portanto, tem-se a necessidade de mapear a origem da 
crise, os seus pilares e as propostas resolutivas intra et extra4 cristãs para ela.

2. A origem da crise e a alteração de pensamento

Francis Schaeffer sugere que a nossa sociedade contemporanea é fruto de uma 
profunda alteração no conceito de “verdade”.5 É particularmente difícil mapear 
onde começou essa alteração. No ponto de vista biblico, é possível dizer que isso 
se discorreu da queda (cf. Gn 3.1-24), onde o homem afirmou sua rebelião contra 
a verdade de Deus. Se olharmos para a história que se sucedeu do Éden, mapear 
essa alteração fica ainda mais confuso. Todavia, no panorama histórico-filosófico 
comum da leitura ocidental, podemos dizer que uma alteração mais profunda tem 
seu berço no humanismo da Renascença, que desemboca, a posteriori, no Ilumi-
nismo europeu.

Há uma clara alteração no polo do poder moral na sociedade contemporâ-
nea e isso não é notado apenas por teólogos cristãos, mas por teóricos das mais 
diversas linhas de pensamento, como Bauman.6 Esse processo é chamado por 

2Cugini, Paolo. Religião na pós-modernidade: O cristianismo niilista e secularizado de 
Gianni Vattimo. Revista eclesiástica brasileira, v. 72, n. 287, p. 628-650, 2012, p. 629.

3Ibidem.
4Do latim: “Dentro de” e “Fora de”.
5Schaeffer, Francis. O Deus que intervém. Editora Cultura Cristã, 2021. p. 18
6Bauman, Zygmunt. 44 cartas do mundo líquido moderno. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 



28

cristãos e não-cristãos de “Secularização”. Muito provavelmente, no escopo da 
cristandade, a melhor definição para esse termo foi a dada pelo Papa Bento 16: 

A secularização, que se apresenta nas culturas como um delineamento do mundo e 
da humanidade sem referência à Transcendência, impregna todos os aspectos da vida 
quotidiana e desenvolve uma mentalidade em que Deus se tornou total ou parcialmente 
ausente da existência e da consciência do homem.7

De encontro com a afirmação de Francis Schaeffer, parece possível dizer que 
o homem contemporâneo rejeita a possibilidade impetrada pela igreja cristã por 
meio de pessoas como Santo Agostinho, a afirmação que diz que a verdade possui 
um padrão objetivo, fundamentado na essência do Transcedente e comunicável 
por meio de um Deus pessoal.  No contrário, o homem moderno aceita a ampla 
relativização da verdade promovida pelo pensamento pós-iluminista. Se Agos-
tinho afirma: “Creio o que Vós me ensinastes, porque é verdade, e só Vós sois o 
Mestre da Verdade em qualquer parte e de qualquer lugar que ela brilhe.” 8. O 
homem moderno afirma o que Nietzche afirmou: 

O homem louco se lançou para o meio deles e trespassou-os com seu olhar. Para 
onde foi Deus, gritou ele, ‘já lhes direi! Nós o matamos – vocês e eu. Somos 
todos seus assassinos! [...] Para onde se move agora? Para onde nos movemos 
nós? Para longe de todos os sóis? Não caímos continuamente? Para trás, para os 
lados, para a frente, em todas as direções? Existem ainda em cima e embaixo? 
Não vagamos como que através de um nada infinito? Não sentimos na pele o 
sopro do vácuo? Não se tornou ele mais frio? Não anoitece eternamente? Não 
temos que acender lanternas de manhã?”9

7Bento XVI in: Discurso do Papa Bento XVI aos participantes da Assembléia Plená-
ria do Pontifício Conselho para a Cultura, 8 de março de 2008 | Bento XVI. Disponível 
em: <https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/march/documen-
ts/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html#:~:text=A%20seculariza%C3%A7%-
C3%A3o%2C%20que%20se%20apresenta,e%20da%20consci%C3%AAncia%20do%20
homem.>. Acesso em: 7 maio. 2024.

8Agostinho. Confissões. Montecristo Editora. Edição do Kindle, p. 92
9Niezsche, Friedrich. A Gaia Ciência. Tradução: Paulo C. Souza. São Paulo: Com-

panhia de Bolso, 2012, p. 125.



29

E o filósofo alemão não poderia ter sido mais preciso em sua análise da 
realidade: a retirada da objetividade transcendente e comunicável como fonte da 
verdade pressupõe uma proposta subjetiva e imanente. Nesse ponto, surgiu a crise 
que se encontra no Ocidente; se muitos iluministas adotaram uma metodologia 
na qual Deus não era mais necessário para explicar o homem e a realidade, os 
pensadores que sucederam essa mentalidade precisavam encontrar outro ponto 
de fundamentação para o homem, e foi a subjetividade imanente que forneceu a 
ponte ao moderno, ainda que de maneira atrofiada.

De fato, o arranjo pós-iluminista quanto à concepção da verdade alterou 
toda a fundamentação da sociedade moderna. Essa metodologia subjetiva gerou 
diversas propostas para responder aos dilemas profundos do homem por meio de 
resoluções que desconsideram a existência ou a intervenção de um Deus pessoal 
e infinito. É no surgimento dessas propostas que a secularização desenvolve suas 
próprias ideias para responder às questões humanas, ideias essas que podem ser 
chamadas de secularismos.

Se a secularização é um fenômeno histórico decorrente do avanço de novas 
filosofias humanistas e imanentes, os secularismos são propostas e agendas para 
a implementação dessa realidade na qual o homem responde ao mundo interno 
e externo sem o transcendente. Como um “ismo”, os secularismos são propostas 
que rivalizam com o Cristianismo, ao mesmo tempo que possuem pontes de di-
álogo com o mesmo. Isso gera certa dificuldade na questão do fênomeno secular, 
pois ambos os lados da crise podem atacar seus próprios pressupostos julgando 
estarem combatendo os pressupostos do oponente. 

O embate entre o Cristianismo e os secularismos, no entanto, prossegue em 
nossa sociedade e confirma o que Francis Schaeffer notara: “Assim, esta mudança 
no conceito de como alcançamos o conhecimento e a verdade é, a meu ver, um 
problema crucial, se observarmos o Cristianismo de hoje.”10

3. Secularismos vs. cristianismo

Os secularismos são propostas que buscam exercer o papel que a religião cristã 
exerce por meio da crença em um Deus pessoal e infinito, no entanto, substituindo 
a crença cristã por uma solução subjetiva e imanente. É uma forma “aqui e agora” 

10Schaeffer Francis. O Deus que intervém. Editora Cultura Cristã, 2021. p. 19.



30

de responder os dilemas mais profundos do homem, como as questões filosóficas 
primárias, aquelas que envolvem a origem do ser, a razão do ser e o fim do ser. 

Por essa proposição, pode-se dizer que toda ideologia secularista possui uma 
formatação religiosa que se fundamenta na narrativa primária de Queda-Reden-
ção-Consumação. Como concorrentes do Cristianismo histórico, os secularismos 
buscarão responder às mesmas questões que a fé cristã responde. Por mais que 
argumentem algum tipo de solução teórica, toda ideologia secularista dependerá 
da fé de seus adeptos para resistir às ideologias concorrentes. 

Dependem fundamentalmente de uma crença pré-teórica para se funda-
mentarem e não se entravam apenas em questões teóricas e supra-teóricas. Sobre 
isso, discorreu Herman Dooyeweerd ao desenvolver sua crítica aos secularismos, 
classificando-os como extremamente universalistas ou extremamente individua-
listas, portanto, incapazes de integrar a complexidade do cosmos e do ser. 

Criticando a suposta pureza racional desprovida de religiosidade que arrogam 
ter os pensadores secularistas, Dooyeweerd apontou que todo sistema filosófico 
partia de um pressuposto dogmático-religioso, criticando aquilo que ele chamou 
de “dogma da autonomia do pensamento filosófico”11, acreditava que “a pretensa 
autonomia não pode garantir uma base comum a correntes filosóficas diferentes”12. 

No entanto, podemos dizer que nesse sentido, o cristianismo assume uma 
vantagem quando tomado por verdade, pois na crença cristã existe espaço para 
uma integração do homem, uma vez que o mesmo é fundamentalmente criação 
de algo superior e transcedente, capaz de cobrir o todo cosmológico e suprare-
al. Cada secularismo priorizará uma área da existência por cima das outras. Por 
exemplo, no materialismo histórico-dialético, a matéria e a história são a métrica 
para medir o homem, o homem deixa de ser fruto de uma pessoalidade transce-
dente e passa a ser fruto de uma impessoalidade imanente. O que isso implica? 
Na completa desvalorização do homem per se, como visto nas ideologias univer-
salistas que se discorreram dessa crença, como o próprio Nazismo ou Marxismo.

No liberalismo-progressista, a individualidade é destacada como a área a ser 
valorizada acima das outras e acaba por implicar na completa desvalorização do 

11Dooyeweerd, Herman. No crepúsculo do pensamento ocidental: estudo sobre a pretensa 
autonomia do pensamento filosófico.Brasília, DF: Editora Monergismo, 2018, p. 41.

12Ibid., p.43.



31

meio, resultando em revoluções sangrentas como as vistas na França. O misti-
cismo apela para um transcendente, mas que se manifesta somente na matéria e 
está submetido a ela, implicando numa alta valorização do meio e uma completa 
fragmentação interna. 

Todo secularismo tem no seu seio um desses pressupostos: individualismo 
ou universalismo. Por isso, é incapaz de mediar a relação do homem de maneira 
equilibrada, não consegue lidar com a ideia de transcedente e imanente de uma 
maneira que só a fé cristã é capaz de lidar, como demonstrada no dogma da con-
substanciação. Diante da crença de que Deus se revelou mediante Jesus Cristo e 
que nele habita a plenitude do conhecimento real(cf. Ef 1.15-23; Cl 1.3-23) , o 
cristianismo não deve temer e nem se render a nenhuma dessas correntes seculares.

Parece ser mais apropriado sugerir que a postura do cristianismo seja por 
uma abordagem dual: na afirmação dos valores, adotar uma via contracultural. Por 
meio do ensino e da pregação, afirmar as verdades sistemáticas e objetivas da fé 
que se contrapõem à metodologia subjetiva e imanente dos secularismos. Quanto 
à comunicação e ao diálogo, adotar uma via intracultural que busque pontes e 
diálogos para responder às realidades do tempo e da história por meio da verdade 
de Deus.

Essa consubstancialidade entre imanente e transcendente é um privilégio 
exclusivo da doutrina cristã, que não afirma uma mistura de substâncias como 
faz o panteísmo, nem afirma uma separação total de substâncias como o método 
transcendentalista, mas afirma uma consubstanciação presente na própria natu-
reza de Cristo, onde imanente e transcendente se relacionam numa economia 
equilibrada que supre suficientemente as respostas para o homem como um todo. 
Na afirmação histórica de Lausanne, podemos concluir que a verdade objetiva do 
evangelho é um evangelho completo, para o homem todo e disponível para todos 
os homens.13

Se Deus se revela plenamente na pessoa de Cristo, a redenção abrangente é 
a única capaz de responder todos os dilemas do homem em todos os aspectos hu-
manos, em todas as áreas da existência. Pois não há ninguém melhor para explicar 
a realidade e revelá-la que o próprio Criador dela. Esse criador se fez conhecido 

13PACTO DE LAUSANNE. Disponível em: <https://lausanne.org/pt-br/recur-
sos-multimidia-pt-br/covenant/pacto-de-lausanne>. Acesso em: 7 maio. 2024.



32

pessoalmente em Cristo, de modo que é possível concordar com a clássica afir-
mação de Abraham Kuyper: 

Nem um único espaço de nosso mundo mental pode ser hermeticamente selado 
em relação ao restante, e não há um centímetro quadrado em todos os domínios 
da existência humana sobre qual Cristo, que é soberano sobretudo, não clame: 
é meu!14

Urge para a igreja brasileira analisar esse cenário com toda sabedoria, ma-
nifestando os variados aspectos da redenção cristã, testemunhando o amor e en-
sinando toda doutrina da fé, a fim de que os ventos dos séculos se acalmem ao 
encontrarem as portas da igreja de Deus.

Referências bibliográficas

Bauman, Zygmunt. 44 cartas do mundo líquido moderno (Rio de Janeiro: Zahar, 
2021).

Carvalho, Guilherme. O senhorio de Cristo e a missão da igreja na cultura: A 
ideia de soberania e sua aplicação. In. Ramos, Leonardo. Camargo, Marcel. 
Amorim, Rodolfo, org., Fé cristã e cultura contemporânea: cosmovisão cristã, 
igreja local e transformação integral (Viçosa: Ultimato, 2009).

Cugini, Paolo. Religião na pós-modernidade: o cristianismo niilista e secularizado de 
Gianni Vattimo. Revista eclesiástica brasileira, v. 72, n. 287, p. 628-650, 2012.

Dooyeweerd, Herman. No crepúsculo do pensamento ocidental: estudo sobre a pre-
tensa autonomia do pensamento filosófico (Brasília: Editora Monergismo, 2018).

Nietzsche, Friedrich. A Gaia Ciência. Tradução: Paulo C. Souza (São Paulo: 
Companhia de Bolso, 2012).

PACTO DE LAUSANNE. Disponível em: <https://lausanne.org/pt-br/recur-
sos-multimidia-

pt-br/covenant/pacto-de-lausanne>. Acesso em: 7 maio. 2024.
Agostinho. Confissões. Montecristo Editora.

14Carvalho, Guilherme. O senhorio de Cristo e a missão da igreja na cultura: A idéia 
de soberania e sua aplicação.  In. RAMOS, Leonardo. CAMARGO, Marcel. AMORIM, 
Rodolfo, org., Fé Cristã e Cultura Contemporânea: cosmovisão cristã, igreja local e transfor-
mação integral (Viçosa: Ultimato, 2009), p. 56.



33

Schaeffer, Francis. O Deus que intervém (Editora Cultura Cristã, 2021).
Discurso do Papa Bento XVI aos participantes da Assembleia Plenária do Pontifício 

Conselho para a Cultura, 8 de março de 2008 | Bento XVI. Disponível em: 
<https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2008/march/
documents/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html#:~:text=A%20se-
culariza%C3%A7%C3%A3o%2C%20que%20se%20apresenta,e%20da%20
consci%C3%AAncia%20do%20homem.>. Acesso em: 7 maio. 2024.

Woods, J.R, Thomas E. Como a Igreja Católica construiu a civilização ocidental 
(Quadrante-Sociedade de Publicações Culturais, 2008).

Estudante do Programa de Graduação Livre em 
Teologia do Seminário Teológico de Gramado. 
Atualmente serve na Igreja Evangélica de Confissão 
Luterana no Brasil, em Caxias do Sul-RS.

Sobre o autor

Gabriel Joumblat


