
33

Não posso acreditar em milagres, portanto, 
não posso acreditar na ciência

Tiago Ferreira

Resumo

Este artigo argumenta que a confiança no testemunho é uma base epistêmica 
comum tanto ao cristianismo quanto às ciências e que tem um status epistêmi-
co confiável. Para tanto, traça a origem do contorno atual até o debate na obra 
de David Hume “uma investigação sobre o entendimento humano”, em segui-
da, apresenta a Epistemologia do Testemunho em seus contornos atuais e, em 
conclusão, apresenta argumentos para considerar que a ciência e o cristianismo 
são amplamente baseados no testemunho como fonte epistêmica confiável. Em 
conclusão, este artigo argumenta que, considerando a rede de testemunhos como 
uma fonte primária de crença em milagres e ciência, chegamos à afirmação con-
traintuitiva de que, se não somos epistemicamente justificados para acreditar em 
milagres, também não estamos justificados para acreditar na ciência.

Introdução

Os milagres habitam o cerne do cristianismo. Sem a Encarnação e a Ressurreição, 
a crença cristã seria esvaziada de significado e atualidade (I Co 15.17-19). Não 



34

obstante, embora a relação entre ciência e cristianismo não seja necessariamente 
conflituosa,1 há uma longa história de críticas ao status epistêmico da crença em 
milagres a partir de perspectivas científicas.

O impacto da crítica científica na crença em milagres é tal que Newbigin2 
afirmou que algumas interpretações bíblicas pós-iluminismo exigiam a elimina-
ção do milagre como questões factuais. Tais interpretações afirmavam que, em-
bora a crucificação de Jesus pudesse ser aceita como um fato da história real, 
sua ressurreição foi uma experiência psicológica dos discípulos. No entanto, se 
a perspectiva pós-iluminista consolidou a crítica à crença em milagres na esfera 
teológica, as bases filosóficas dessa crítica ainda precisavam ser debatidas.

De modo geral, o campo da educação científica tem sido prolífico para dis-
cussões sobre a relação entre ciência e religião, bem como seus impactos na edu-
cação científica em um mundo multicultural.3 Tais debates refinaram a discussão, 
geralmente evitando uma crítica à religião como uma área de conhecimento per 
se, mas demonstrando que as bases epistêmicas das ciências são fundamental-
mente diferentes daquelas que fundamentam as crenças religiosas.4 Em relação 
a essas bases epistêmicas, os argumentos costumam defender que as ciências têm 
uma base empírica, enquanto a religião se baseia em outras fontes epistêmicas, 
principalmente relacionadas ao testemunho contido na tradição.5

No entanto, embora os argumentos multiculturais tipicamente suavizem 
as críticas à crença religiosa, a prioridade epistêmica dada às ciências como o 
sistema de conhecimento mais universalmente confiável ainda é claramente 
identificada na literatura acadêmica, principalmente devido à suposta ten-
tativa exclusiva da ciência de justificar o conhecimento6. Isso é claramente 
perceptível em textos que visam desenvolver a competência do professor de 
ciências para lidar com alunos religiosos respeitando sua prática cultural e 
fortalecendo a crença de que a ciência tem uma base empírica distinta e con-

1McGrath, Science & religion, p. 53; Plantinga, Where the conflict really lies, p. 13.
2Newbigin, Foolishness to the Greeks, p. 73.
3Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Education”, 

p. 788; Peñaloza, El-Hani, and Mosquera-Suárez, “Between Scientific Ideas and Chris-
tian Religious Beliefs”, p. 931.

4Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 574.
5Plantinga, Warrant and proper function, p. 77.
6Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 692.



35

fiável.7 Às vezes, a literatura defende uma perspectiva conciliacionista para o 
aluno8 enquanto em outros textos há uma defesa explícita de que o principal 
objetivo do ensino de ciências é mudar a crença do aluno em relação a uma 
visão de mundo científica.9

Apesar da diversidade do debate atual, a premissa central raramente é deba-
tida. Ou seja, a defesa de que as ciências têm uma base epistêmica fundamental-
mente diferente daquela que apoia as crenças religiosas em milagres. Este artigo 
tem como objetivo argumentar que a confiança no testemunho é uma base epis-
têmica comum tanto à religião quanto às ciências e que tem um status epistêmico 
confiável. Para tanto, traça a origem do contorno atual do debate na obra de 
David Hume “uma investigação sobre o entendimento humano”, em seguida, 
apresenta a Epistemologia do Testemunho em seus contornos atuais e, em con-
clusão, apresenta argumentos para considerar que a ciência e o cristianismo são 
amplamente baseados no testemunho como fonte epistêmica confiável.

Manuscrito

Os milagres habitam o cerne do cristianismo. Sem a Encarnação e a Ressurreição, 
a crença cristã seria esvaziada de significado e atualidade (1Co 15.17-19). Não 
obstante, embora a relação entre ciência e cristianismo não seja necessariamente 
conflituosa,10 há uma longa história de críticas ao status epistêmico da crença em 
milagres a partir de perspectivas científicas.

O impacto da crítica científica na crença em milagres é tal que Newbigin11 
afirmou que algumas interpretações bíblicas pós-iluminismo exigiam a elimina-
ção do milagre como questões factuais. Tais interpretações afirmavam que, em-
bora a crucificação de Jesus pudesse ser aceita como um fato da história real, 
sua ressurreição foi uma experiência psicológica dos discípulos. No entanto, se 
a perspectiva pós-iluminista consolidou a crítica à crença em milagres na esfera 
teológica, as bases filosóficas dessa crítica ainda precisavam ser debatidas.

7Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 570.
8El-Hani and Mortimer, “Multicultural Education, Pragmatism, and the Goals of 

Science Teaching”, p. 674.
9Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 694.
10McGrath, Science & Religion, p. 53; Plantinga, Where the conflict really lies, p. 13.
11Newbigin, Foolishness to the Greeks, p. 73.



36

De modo geral, o campo da educação científica tem sido prolífico para dis-
cussões sobre a relação entre ciência e religião, bem como seus impactos na edu-
cação científica em um mundo multicultural.12 Tais debates refinaram a discussão, 
geralmente evitando uma crítica à religião como uma área de conhecimento per 
se, mas demonstrando que as bases epistêmicas das ciências são fundamental-
mente diferentes daquelas que fundamentam as crenças religiosas.13 Em relação 
a essas bases epistêmicas, os argumentos costumam defender que as ciências têm 
uma base empírica, enquanto a religião se baseia em outras fontes epistêmicas, 
principalmente relacionadas ao testemunho contido na tradição.14

No entanto, embora os argumentos multiculturais tipicamente suavizem as 
críticas à crença religiosa, a prioridade epistêmica dada às ciências como o sistema 
de conhecimento mais universalmente confiável ainda é claramente identificada 
na literatura acadêmica, principalmente devido à suposta tentativa exclusiva da 
ciência de justificar o conhecimento.15 Isso é claramente perceptível em textos 
que visam desenvolver a competência do professor de ciências para lidar com 
alunos religiosos respeitando sua prática cultural e fortalecendo a crença de que a 
ciência tem uma base empírica distinta e confiável.16 Às vezes, a literatura defen-
de uma perspectiva conciliacionista para o aluno17 enquanto em outros textos há 
uma defesa explícita de que o principal objetivo do ensino de ciências é mudar a 
crença do aluno em relação a uma visão de mundo científica.18	

Apesar da diversidade do debate atual, a premissa central raramente é deba-
tida. Ou seja, a defesa de que as ciências têm uma base epistêmica fundamental-
mente diferente daquela que apóia as crenças religiosas em milagres. Este artigo 
tem como objetivo argumentar que a confiança no testemunho é uma base epis-
têmica comum tanto à religião quanto às ciências e que tem um status epistêmico 

12Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-
tion”, p. 788; Peñaloza, El-Hani, and Mosquera-Suárez, “Between Scientific Ideas and 
Christian Religious Beliefs”, p. 931.

13Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 574.
14Plantinga, Warrant and Proper Function, p. 77.
15Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 692.
16Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 570.
17El-Hani and Mortimer, “Multicultural Education, Pragmatism, and the Goals of 

Science Teaching”, p. 674.
18Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 694.



37

confiável. Para tanto, traça a origem do contorno atual do debate na obra de 
David Hume “uma investigação sobre o entendimento humano”, em seguida, 
apresenta a Epistemologia do Testemunho em seus contornos atuais e, em con-
clusão, apresenta argumentos para considerar que a ciência e o cristianismo são 
amplamente baseados no testemunho como fonte epistêmica confiável.

Epistemologia do testemunho e milagres

Dependemos do testemunho para a maior parte do que sabemos. Por exemplo, 
sei que a Austrália existe e que é um país maior do que a França em termos de 
área geográfica. Eu sei que nasci em um país diferente da Austrália. Sei que 
a maior parte do mundo foi, em 2021, afetada por uma pandemia. Cada uma 
dessas proposições é uma instância de conhecimento cuja fonte básica é o tes-
temunho de outros. Além disso, sem aprender pelo testemunho, a ciência não 
poderia ser possível.19

Qualquer estudante de ciências sabe que Darwin formulou parte de sua 
teoria a partir de observações feitas em viagens. Além disso, os estudantes de 
biologia aprendem desde cedo sobre os experimentos essenciais que fundamen-
tam o empirismo das ciências da vida, assim como os estudantes de ciências da 
saúde aprendem sobre os ensaios clínicos randomizados mais atuais no campo. 
Certamente, alguns desses alunos se tornam pesquisadores que trabalham para o 
avanço do conhecimento científico. No entanto, os pesquisadores fazem isso sem 
necessariamente ter que refazer o caminho que seus antecessores fizeram. Eles 
se apoiam nos “ombros de gigantes” ou, mais precisamente, no que pode ser dito 
sobre os “gigantes” e seu trabalho. Todo esse volume de conhecimento é obtido 
pelo depoimento de pares, uma vez que a maioria dos pesquisadores não está 
presente durante a construção de teorias, nem na realização de experimentos e 
ensaios clínicos.20

Nesse sentido, a questão central no ramo da epistemologia que investiga 
o papel do testemunho na formação e justificação de nossas crenças (ou seja, a 
Epistemologia do Testemunho) não diz respeito à importância do testemunho 

19Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-
tion”, p. 785; Plantinga, Warrant and Proper Function, p. 77.

20Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-
tion”, p. 784; Coady, Testimony: A Philosophical Study, p. 21.



38

para nosso sistema cognitivo – isso é dado como certo. A discussão central envol-
ve decidir se o testemunho é uma fonte básica ou secundária de conhecimento.21 
O assunto pode ser esclarecido traçando o contorno atual do debate de volta ao 
trabalho de Hume, particularmente no capítulo “Dos milagres” em seu seminal 
“Uma investigação sobre o entendimento humano”.22

Situado na primeira parte da seção X do livro de Hume, o capítulo cons-
trói um argumento contra a possibilidade epistêmica da existência de milagres.  
O objetivo da seção é analisar as condições sob as quais a crença em milagres pode 
ser epistemicamente justificada. Neste sentido, a estratégia de Hume consiste em 
identificar a principal fonte de convicção sobre milagres e submetê-la a um teste 
racional.

Considerando as crenças em milagres no contexto do cristianismo, o teste-
munho, especialmente dos apóstolos, é considerado a principal fonte epistêmica 
da Escritura e da Tradição. Nesse sentido, a estratégia de Hume envolve submeter 
o testemunho ao escrutínio porque, se ele se mostrar uma fonte epistêmica con-
fiável, todo o edifício da defesa dos milagres pode ser sustentado. Por outro lado, 
se o testemunho não pode ser considerado uma fonte epistêmica confiável per se, 
Hume teria um caso contra os milagres.

Apesar da utilidade e necessidade da confiabilidade do testemunho para vi-
ver em sociedade, Hume argumenta que tal confiabilidade não é primária. Pelo 
contrário, seria derivado da conformidade usual dos fatos com os relatos das tes-
temunhas. Neste sentido, a fonte primária de conhecimento seria a experiência e 
a observação, a partir das quais indutivamente consideramos o testemunho con-
fiável. Em outras palavras:

A razão pela qual damos crédito a testemunhas e historiadores não é derivada de 
qualquer conexão, que percebemos a priori, entre testemunho e realidade, mas 
porque estamos acostumados a encontrar uma conformidade entre eles.23 

Considerando que a conformidade entre testemunho e realidade é o que 
dá credibilidade ao testemunho, é necessário assumir que tal conformidade tem 

21Lackey and Sosa, The Epistemology of Testimony, p. 4.
22Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, p. 79.
23Ibidem, p. 82.



39

prioridade epistêmica sobre o testemunho em si. Portanto, se houver um caso em 
que a conformidade da experiência se opõe ao testemunho, este último deve ser 
desconsiderado por causa de quem lhe dá autoridade. Armado com tais argu-
mentos, Hume começa sua estratégia para minar a possibilidade lógica de que as 
crenças em milagres possam ter status epistêmico.

Para ter sucesso nessa empreitada, Hume apresenta uma definição concei-
tual para milagres:

Um milagre é uma violação das leis da natureza; e como uma experiência firme 
e inalterável estabeleceu essas leis, a prova contra um milagre, pela própria na-
tureza do fato, é tão completa quanto qualquer argumento da experiência pode 
ser imaginado.24 

Por definição, deve haver uma experiência uniforme contra cada milagre 
porque, caso contrário, não seria necessário considerar tal fenômeno como mila-
groso. Ninguém consideraria que cuspir no chão e fazer lama com a saliva seria 
um milagre, porque é uma experiência comum e uniforme. Mas se a lama fosse 
usada para restaurar a visão de uma pessoa cega, isso seria considerado um ato 
milagroso. A razão para isso seria a quebra do que nossa experiência nos diz uni-
formemente: a lama pode ser feita com saliva, mas não é capaz de curar os cegos.

Então, podemos sistematizar o argumento humeano da seguinte forma:

(1) A principal fonte de crença em milagres é o testemunho.
(2) A experiência uniforme tem prioridade epistêmica sobre o testemunho.
(3) Por definição, milagres ocorrem contra a experiência uniforme.
(4) A crença em milagres não é epistemicamente confiável.

A natureza do argumento (considerações metodológicas)

A crítica de Hume não é necessariamente um argumento contra a crença em um 
milagre específico, mas sim uma afirmação da irracionalidade ou falta de justi-
ficativa de qualquer crença em milagres. Trata-se, portanto, de uma objeção de 
jure e não de uma objeção de facto. As objeções de jure mostram que não há estado 

24Ibidem, p. 83.



40

de coisas possível em que uma determinada proposição possa ser verdadeira25 e,  
portanto, deve ser rejeitada como um tipo e não como uma instância. Hume usa 
uma objeção de jure, uma vez que a própria definição de um milagre torna sua 
existência em um fenômeno irracional.

Tal é a força do argumento de Hume: não seria necessário demonstrar, por 
exemplo, que o milagre da ressurreição é falso, porque tal questão não poderia 
nem mesmo ser formulada epistemicamente. Se perguntássemos especificamente 
sobre a ressurreição (ou a encarnação, ou qualquer outro milagre), estaríamos de-
safiando  as objeções de fato. No entanto, a crítica epistêmica empirista é tal que 
desafia a racionalidade de até mesmo perguntar sobre um milagre ou outro.

Embora essa estratégia epistêmica tenha inegável força argumentativa, há 
um conjunto de críticas à perspectiva humeana. Por exemplo, Plantinga26 cons-
trói um argumento para mostrar que as objeções de jure são distintas, mas não 
independentes, das declarações de fato. O modelo “Tomás de Aquino/Calvino”27, 
proposto por Plantinga, mostra como as objeções de jure só fazem sentido com 
garantias sobre certas afirmações de fato. Por sua vez, Keener28 acusa a definição 
de milagres proposta por Hume de circularidade lógica (ou seja, o conceito já traz 
consigo sua própria impossibilidade) e que só faria sentido para alguém que, a 
priori, já nega eventos sobrenaturais. 

No entanto, para nosso argumento atual, não precisaremos do modelo de 
Aquino/Calvino ou de qualquer outra refutação da distinção entre os tipos de 
objeções. De fato, nossa tese atual é que, se aceitarmos a crítica humeana sobre 
a fonte epistêmica dos milagres, precisaremos rejeitar todo o edifício epistêmico 
das ciências com o mesmo golpe. Isso implica, até certo ponto, que, se a crença em 
milagres deve ser descartada pelo abandono do testemunho como fonte confiável, 
precisaríamos abraçar um ceticismo radical que impediria o status epistêmico das 
ciências ou mesmo de qualquer outro tipo de conhecimento. Neste caso, se eu não 
posso acreditar em milagres, então eu não posso acreditar na ciência.

A estratégia argumentativa que estamos usando não é nova. Por exemplo, 
quando acusados de ateísmo por não terem deuses visíveis, os primeiros cristãos 

25Plantinga, Knowledge and Christian belief, p. 25-6.
26Ibidem, p. 74. 
27Ibidem. 
28Keener, Miracles, p. 309-11.



41

responderam que, se a acusação fosse verdadeira, muitos dos grandes filósofos 
e poetas também seriam ateus.29 Além da tradição cristã, outra vantagem dessa 
estratégia refere-se a um produto indireto: evita a dicotomia entre um mundo de 
fatos objetivos (ou seja, eventos que poderiam ser cientificamente conhecidos sem 
qualquer compromisso de fé) e crenças religiosas como “convicções subjetivas”.30

Para a correta construção dessa estratégia argumentativa, é importante des-
tacar o principal embate teórico no âmbito da Epistemologia do Testemunho, a 
saber, as abordagens do reducionismo epistêmico e do anti-reducionismo. 

Reducionismo e anti-reducionismo no testemunho

A consequência direta do argumento humeano é a admissão de que, mesmo na 
ausência de desafiadores epistêmicos, o ouvinte precisa de outras razões para ser 
justificado em aceitar o testemunho de um falante.31 A Epistemologia do Tes-
temunho descreveu essa perspectiva como “reducionista”.32 Para evitar confusão 
terminológica com outras áreas da filosofia (filosofia da mente, por exemplo), é 
importante definir claramente o reducionismo em relação ao testemunho: tra-
ta-se da defesa de que a confiabilidade do testemunho deve ser aceita desde que 
haja razões independentes do testemunho que atribuam credibilidade ao falante 
em uma determinada ocasião. Ou seja, alguém que assume uma posição reducio-
nista não considera o testemunho como fonte primária de conhecimento.33

Siegel34 fornece um exemplo que parece apoiar o reducionismo:

Considere, como exemplo, o estudante de álgebra (ou história). Suponhamos 
que, no primeiro dia de aula, o aluno não tenha nenhuma razão independente 
para confiar no que seu professor lhe diz sobre o assunto. Mas à medida que a 

29Gonzales, The story of Christianity: the early Church to the Reformation, vol. 1.
30Newbigin, Foolishness to the Greeks, p. 59.
31Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-

tion”, p. 779.
32Lackey and Sosa, The epistemology of testimony, p. 5; Lackey, Learning from Words, 

p. 141.
33Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-

tion”, p. 779; Lackey and Sosa, The Epistemology of testimony, p. 6.
34Siegel, “Truth, Thinking, Testimony and Trust: Alvin Goldman on Epistemology 

and Education.”, p. 362.



42

aula prossegue, todos os dias o aluno vê o professor apresentando material sobre 
o qual o aluno é ignorante, ouve as explicações do professor, observa o professor 
responder às perguntas dele (e de outros alunos), vê o professor falar extempo-
raneamente em assuntos tangenciais que (muitas vezes é aparente) não faziam 
parte da palestra / plano de aula do professor, etc. Tudo isso fornece ao aluno 
razões independentes de testemunho (defensáveis) para confiar nas afirmações 
do professor sobre esse assunto.35 

Neste exemplo, o testemunho é uma fonte confiável devido a razões não 
testemunhais. Por outro lado, uma posição antirreducionista em relação ao tes-
temunho argumenta que o testemunho é uma fonte básica de justificação, em 
igualdade epistêmica com a percepção sensorial, memória, inferência e simila-
res.36 O anti-reducionismo critica a defesa humeana, de que a conformidade entre 
testemunho e realidade é o que dá credibilidade ao testemunho. Além disso, essa 
perspectiva também critica a defesa de que precisamos de razões independentes 
do testemunho para sermos justificados em acreditar nas palavras de alguém.

Para tanto, a defesa do anti-reducionismo pode usar o próprio argumento de 
Siegel, analisando a natureza das razões independentes do testemunho para con-
fiar nas alegações do professor. As credenciais acadêmicas são confiáveis por uma 
intrincada rede de testemunhos da comunidade acadêmica que atestam a for-
mação de professores (por exemplo, graduação e pós-graduação), que comparam 
suas informações com o que os livros e outros recursos afirmam, que confirmam 
as referências de outros alunos sobre a qualidade da aula, etc.

Em suma, o argumento de Siegel depende de aceitarmos que as crenças do 
aluno são justificadas por sua observação individual do comportamento do pro-
fessor. No entanto, devemos ter em mente que, mesmo no exemplo de Siegel, não 
podemos reduzir a fonte de confiabilidade à observação de um único indivíduo.37 
Para compreender essa noção de conhecimento da comunidade, Coady38 apresen-
tou o conceito de Rede de Testemunho:

35Ibidem, p. 362.
36Lackey and Sosa, The epistemology of testimony, p. 4; Lackey, Learning from Words, 

p. 155.
37Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-

tion”, p. 780.
38Coady, Testimony, p. 428.



43

Várias pessoas dizem a ele que são membros dos órgãos de especialistas e que 
os órgãos realmente são especialistas, outras dizem a ele que seus filhos e filhas 
estão sendo treinados por esses órgãos em uma perícia ou outra, e assim por 
diante em uma complicada rede de testemunhos.39 

A rede de testemunho é uma fonte epistêmica básica para as ciências e to-
dos os outros sistemas de conhecimento. Por exemplo, Kuhn40 apresentou como, 
historicamente, a ciência avança porque seus membros não precisam refazer to-
dos os passos de seus antecessores para avançar em direção a novas descobertas 
científicas. A quantidade de conhecimento que um cientista aprendeu com o tes-
temunho precisa ser infinitamente maior do que o conhecimento que ele obtém 
de experimentos realizados em sua carreira individual. Além disso, até mesmo 
a composição dos experimentos depende do testemunho de quem já realizou 
outros experimentos. Uma vida solitária é muito pouco para avançar o conheci-
mento científico, portanto, é necessária uma rede que suporte o sistema cognitivo 
da ciência.

Sem confiança na rede de testemunhos como fonte primária, a ciência não 
pode avançar. Não obstante o anti-reducionismo ter um forte argumento a seu 
favor, é necessário desafiar a tese de Hume de que “a experiência uniforme tem 
prioridade epistêmica sobre o testemunho”. De fato, ainda podemos afirmar que, 
mesmo que o testemunho seja uma fonte básica, a experiência perceptiva, ou a 
indução, pode ter uma prioridade epistêmica quando em desacordo com o teste-
munho. Nesse caso, os milagres ainda seriam epistemicamente impossíveis.

No entanto, Coady41 afirma que, assim como uma observação pode levar à 
falsificabilidade de um relatório testemunhal, o testemunho também pode levar 
à rejeição de observações. Por exemplo, suponha, em uma variação do caso fictí-
cio apresentado por Gettier,42 que Smith tenha fortes evidências para a seguinte 
proposição: “Jones é dono de um Ford”. A evidência de Smith é baseada em: Na 
memória de Smith, Jones sempre possuiu um carro, e sempre um Ford, e Jones 
acabou de oferecer uma carona a Smith enquanto dirigia um Ford. No entanto, 

39Ibidem, p. 428.
40Kuhn, The structure of scientific revolutions, p. 82.
41Coady, Testimony, p. 153.
42Gettier, “Is Justified True Belief Knowledge?”, p. 122.



44

quando Smith está conversando com o dono de uma locadora de veículos, o em-
presário diz a ele que Jones alugou o Ford que agora dirige em sua locadora e que 
vendeu seu carro antigo na mesma empresa. Além disso, o proprietário exibe o 
aluguel, orgulhoso de testemunhar como Jones é um de seus clientes mais fiéis. O 
testemunho do dono da loja pode levar Smith a rejeitar, em um sentido epistêmi-
co, tanto suas observações quanto sua memória.

Em relação ao campo da pesquisa científica, isso é ainda mais comum. 
Quantas vezes um cientista realizou um experimento clássico na área, percebeu 
que os dados eram diferentes dos registrados na literatura e considerou que pro-
vavelmente se enganou em alguma parte do desenho experimental? Uma vez 
que uma ampla rede de testemunhos garante os resultados opostos ao experi-
mento, a atitude de rejeitar, ou suspender, a observação atual como fonte de co-
nhecimento é totalmente legítima para a comunidade científica. A experiência 
uniforme não tem prioridade epistêmica sobre o testemunho na vida cotidiana 
ou na atividade científica.

Há mais um problema com a epistemologia reducionista do testemunho: ela 
não passa no teste da vida real. Feinberg caracteriza este teste da seguinte forma:

Diz que, para uma crença ser verdadeira, ela deve ser vivenciável.43 (…) Por 
exemplo, alguma crença ou sistema de crenças pode passar no teste teórico, mas 
mostrar-se falso, porque o defensor desse sistema constantemente contradiz seu 
sistema ao viver sua vida.44

Nas ciências, como na vida cotidiana, a quantidade de trabalho de campo ne-
cessária para fundamentar cada uma de nossas crenças baseadas em testemunhos 
a partir da observação direta é impossível de realizar. Algumas pessoas tentam 
distinguir as crenças religiosas das crenças científicas, alegando que o que distin-
gue o conhecimento científico é que o que você pode aprender por meio de teste-
munhos você sempre pode verificar ou verificar por si mesmo45. Mas “certamente 
este é o otimismo iluminista enlouquecido”46. Isso não corresponde ao verdadeiro 

43Do inglês: “it must be livable”.
44Feinberg, “Cumulative Case Apologetics”, p. 108.
45Plantinga, Warrant and proper function, p. 78.
46Ibidem, p. 78.



45

trabalho da ciência, até porque as condições para reproduzir todos os experimen-
tos básicos envolveriam, no mínimo, deslocar recursos gigantescos para reafirmar 
o que todos os cientistas já sabem a partir do testemunho.

Ciência e milagres fundamentados no testemunho

O debate entre perspectivas reducionistas e antirreducionistas na epistemologia 
do testemunho é extenso e composto por bons argumentos para ambas as posi-
ções. Embora este artigo tenha levantado argumentos a favor de uma perspecti-
va anti-reducionista, sua aceitação irrestrita não é necessária para nosso objetivo 
principal. Para isso, basta deixar claro que, se não estivermos dispostos a aceitar o 
testemunho como fonte básica de conhecimento, não podemos justificar nossas 
crenças na ciência.

Considerando a rede de testemunhos como uma fonte primária de crença 
em milagres e ciência, chegamos à conclusão contraintuitiva de que, se não somos 
epistemicamente justificados para acreditar em milagres, também não estamos 
justificados para acreditar na ciência. No entanto, basta observarmos o critério de 
vivencialidade47 de nossos sistemas cognitivos para observar que podemos afir-
mar racionalmente que temos conhecimento sobre milagres, assim como temos 
conhecimento sobre fatos científicos.

A partir desses argumentos, não estamos afirmando que a ciência não tem 
outras fontes epistêmicas confiáveis (por exemplo, dedução, indução, observação), 
mas que todas elas são pares epistêmicos do testemunho sem necessariamen-
te uma prioridade epistêmica absoluta. No entanto, é possível pensar em uma 
prioridade epistêmica contextual. Por exemplo, quando a rede de testemunhos é 
abalada por refutadores epistêmicos (por exemplo, a alegação de que um grupo de 
pesquisadores está agindo de forma desonesta para produzir dados falsos), ten-
demos a dar mais valor a outras fontes epistêmicas. Mas o mesmo pode ser dito 
sobre todas as outras fontes epistêmicas. Por exemplo, quando não confiamos em 
nossa observação, o testemunho geralmente tem prioridade epistêmica.48 Nesse 
sentido, a prioridade é definida contextualmente. 

47Do inglês: livability
48Por exemplo, alguém que ingeriu álcool pode, responsavelmente, confiar mais no 

testemunho de alguém sóbrio do que na própria percepção atual. 



46

Para concluir, é importante destacar que defender o caráter epistêmico da 
ciência é essencial. Ao mesmo tempo, mostrar que há racionalidade na defesa 
epistêmica da crença em milagres também é essencial ao longo de toda a nossa 
história humana. A primeira defesa é importante para saber como se comportar 
em tempos difíceis. Por outro lado, esta última defesa é essencial para saber por 
que se comportar em todos os momentos. 

Psicólogo, mestre e doutor pelo programa de  
pós-graduação em Ensino, História e Filosofia das 
Ciências, da UFBA. Mestre pelo programa Master of 
Divinity na Tyndale University (Canadá). Atualmente 
é professor, supervisor e psicólogo clínico com ênfase 
nos modelos clínicos das Ciências Comportamentais 
Contextuais, possui interesses de pesquisa vinculados à 
Análise do Comportamento Clínica, Terapias Contextuais 
(com ênfase na Terapia de Aceitação e Compromisso), 
Epistemologia, Psicologia e Teologia, bem como em 
Ensino de Psicoterapia.

Sobre o autor

Tiago Ferreira


