
4

Salmo 113 – Louvado seja Deus

Lucas Machado

RESUMO: Compreender a natureza e o uso dos Salmos de Hallel é relevante 
para o estudo da importância do cântico bíblico nos lábios de Jesus. Situado no 
contexto do judaísmo do segundo templo, imagina-se que ele conhecia bem as 
tradições religiosas em efervescência, participando das tais quando convinha, o 
que inclui o entoar os chamados Salmos de Hallel. Dentre eles, o salmo 113 se 
destaca pelo seu conteúdo teológico e seu possível uso litúrgico. 

ABSTRACT: Understanding the nature and use of the Hallel Psalms is relevant 
for studying the significance of biblical singing on Jesus’ lips. Situated in the 
context of Second Temple Judaism, it is assumed that He was well acquainted 
with the vibrant religious traditions, engaging in them when appropriate, which 
includes singing the so-called Hallel Psalms. Among them, the Psalm 113 stands 
out for its theological content and its possible liturgical use.

PALAVRAS-CHAVE: Hallel; Salmos; Páscoa; Jesus; Adoração.



5

1. Introdução: 

Em 2006, um artigo foi publicado pela Cambridge University Press com o nome 
“Perspectives on spirituality at the end of life”,1 visando revisar a literatura disponível 
sobre o papel da espiritualidade nos últimos momentos de vida de uma pessoa. 
Foi constatado que tópicos como perdão, conexão e paz são importantíssimos 
nos cuidados paliativos. Apesar do foco da investigação ter sido majoritariamen-
te em países de língua inglesa, certamente revela uma generalidade em anseios 
profundos de cada ser humano existente. Isso desperta a imaginação de quais se-
riam os desejos finais de um homem antes de morrer. Decerto alguns pensam em 
reconciliação e outros em quietude. Porém, há um outro elemento que pode ser 
considerado: o louvor. Que é louvor se não uma reação? Waltke (2020) está certo 
ao afirmar que “o louvor é o atributo essencial da adoração”.2 Ele é expressado por 
meio de homenagem e submissão à revelação.3 Logo, que melhor modo há para o 
crente passar de plano do que prestando tributo ao soberano e gracioso Senhor?

Muitos decidiram encerrar a vida assim, inclusive mártires. No entanto, há 
de se reconhecer que talvez um modelo sublime trouxe influência para os tais: 
Jesus Cristo. Na ocasião do banquete no cenáculo (Mc 14.17-26; Mt 26.20-30; 
Lc 22.14-38; Jo 13.18-30), o último momento do Nazareno com os seus amigos 
mais próximos, um hino de louvor foi cantado (Mc 14.26; Mt 26.30), provavel-
mente os salmos 115-118,4 cujas palavras se configuram como a segunda parte 
dos chamados “Salmos do Hallel Egípcio”. O presente artigo visa explorar exege-
ticamente o salmo 113, com atenção especial ao seu uso litúrgico, à estrutura do 
seu texto e às aplicações práticas decorrentes dele.

2. O hallel egípcio e seu uso festivo

A palavra Hallel vem do hebraico הלל, que significa exaltar ou colocar acima, 
sugerindo o seu uso para descrever o caráter de Deus, através de hinos e cânti-

1Disponível em: https://www.cambridge.org/core/journals/palliative-and-su-
pportive-care/article/abs/perspectives-on-spirituality-at-the-end-of-life-a-meta-
summary/7606213407EF0C8FAC8F38E0E3EFB8A1#. Acesso em: 09/05/2024, às 9h.

2Waltke, p. 19.
3Block, p. 23-4.
4Schnabel, p. 358.



6

cos5. Sua raiz vem do nome que a tradição judaica preservou para a coletânea 
dos salmos, לִּּים הּ É verdade que a expressão .סֵֵפֶֶר תְִּּהִ לוּ יָ֨�֨ ְלְ ֥  está ausente nos livros הַ֥�
I, II e III6 e que alguns desses salmos tenham elementos de petição, de lamento 
ou de ações de graças, mas cada um deles tem movimento de louvor.7 Explica-
ções para tanto ganharam força após os esforços de Hermann Günkel, Claus 
Westermann e Sigmund Mowinckel, os quais enxergaram padrões poéticos — 
e litúrgicos — permeando a estrutura dos salmos. Evidentemente, não há razão 
para limitar o culto em Israel como a única fonte dos “louvores” (לִּּים  Por .(תְִּּהִ
outro lado, há uma gama de provas que apontam para o uso litúrgico nas prin-
cipais festas fixas, como na Festa das Semanas, na Festa dos Tabernáculos e, 
principalmente, na Festa da Páscoa.8 Para além disso, existem registros na lite-
ratura de Qunram, como em 11QSalmos, sobre poemas usados para adoração.9 
Von Rad (2006) acrescenta: “Ao menos dois textos permitem verificar clara-
mente que o cântico de hinos acompanhava a apresentação de oferendas: Ecle-
siástico 50.1-18 e 2Crônicas 29.25”.10

Sabe-se que o povo de Deus usava o livro dos salmos para celebrar, especial-
mente em seus contextos de culto. No caso dos salmos 113-118, há uma relação 
na tradição judaica com os acontecimentos do Êxodo, quando YHWH libertou o 
seu povo da tirania do Egito. Tais salmos seriam expressões de adoração que re-
memoravam os ocorridos que marcaram a história do povo da aliança. A Hagadá, 
livro sobre os rituais da celebração pascal, associa os salmos 113 e 114 a cânticos 
entoados após a segunda taça da Sêder, refeição que marcava o início da Páscoa 
numa reunião à noite nos lares.11 Depois da jantarada, os salmos 115-118 eram 
recitados ou cantados.12 Na Mishná, em Pesachim 5:7, temos a comprovação de 
que esses salmos eram utilizados durante o abate do cordeiro pascal no templo.13 
Sittema (2010) pinta o quadro: “Um coral de levitas [...] cantava os salmos 113-

5Pinto, p. 460.
6Robertson, p. 198.
7Pinto, p. 449.
8Harman, p. 386.
9Waltke, p. 34.
10Von Rad, p. 357.
11Ross, p. 7.
12Sittema, p. 36.
13Ibidem, p. 9.



7

118, enquanto a congregação respondia em antífona: ‘Hallelu-Yah’, ‘louvado seja 
o Senhor’”14 No Talmude Bavli, em Pesachim 117a, lê-se questões relativas ao uso 
dos salmos de Hallel na Páscoa.15

Inaugurado o Reino com a morte e a ressurreição de Jesus, o cumprimento 
da Páscoa em Cristo continuou a ser celebrado. Agostinho e Crisóstomo teste-
munharam do uso dos salmos de Hallel, em especial o 118 nas adorações sema-
nais ou na celebração da festa anual.16 Até os dias atuais existem testemunhos 
dessa ligação dos salmos supracitados com a festividade. Nas igrejas reformadas 
da Escócia, o salmo 116 é elemento praticamente fixo na celebração do sacra-
mento da eucaristia; nas igrejas anglicanas, os salmos 113-118 permanecem um 
constituinte regular de liturgia para a Páscoa;17 a Igreja Católica ainda usa esses 
cânticos como base das missas de véspera de domingo.18

3. O salmo 113 analisado 
No caso do salmo 113, ele era usado, como já adiantado, em conjunto com o salmo 
114 no início da refeição. Ele convida à celebração do modo com que Deus se en-
volve com a vida das famílias.19 No momento em que ocorria a Sêder, é de se esperar 
que Jesus, educado em lar judaico,20 tivesse participado de sua tradição. Assim, po-
demos inferir que ele vocalizou o hino contido no texto sagrado. O seu Gattung21 é 
descrito como um salmo de louvor descritivo, consistindo, segundo Waltke (2016), 
“num chamado ao louvor, um motivo para o louvor e um chamado renovado ao 
louvor”.22 Tal estrutura pode ser observada pela inclusio entre a primeira e a última 
expressão (ַֽהּיָֽ־וּללְה) sendo o chamado (e o chamado renovado) ao louvor, e o restante 
do salmo apresentando as razões para o chamado: YHWH é o Senhor do tempo e 
do espaço (v. 1-3); YHWH somente é transcendente e imanente (v. 4-6); e YHWH 
é Deus de reviravoltas (v. 7-9).

14Sittema, p. 35.
15Disponível em: https://www.sefaria.org/Pesachim.117a.2?lang=bi. Acesso em: 

09/05/2024, às 16h30m.
16Ross, p. 12.
17Ibidem.
18Briggs, p. 388.
19Goldingay, p. 175.
20Waltke, p. 11.
21Termo utilizado por Günkel para se referir aos gêneros de cada salmo.
22Waltke, p. 982.

https://www.sefaria.org/Pesachim.117a.2?lang=bi


8

3.1 YHWH é Senhor do tempo e do espaço (v. 1-3)

“Aleluia” (ּה לוּ יָ֨�֨ ְלְ ֥  louvado seja Deus!”. Essa é a essência do texto do começo ao“ ,(הַ֥�
fim. Há muito em jogo para o povo israelita quando ele celebra a libertação que 
ocorreu no Egito. Por isso, dentro do לִּּים  o livro dos louvores”, consta a“ ,סֵֵפֶֶר תְִּּהִ
convocação para adorar. Louvar é exatamente o que se espera daquele que se 
aproxima dos Salmos. Seu título original e a abertura do Sl 113 têm a mesma raiz, 
-Na porção em análise, a orientação é claríssima: “Louvem, ó servos do SE .הלל
NHOR” (֑ה הוָ֑� י ְיְ ֣ לוּ עַַבְְדֵ֣� ְלְ  Quem são esses servos? Investigando o uso da palavra em .(הַ֭�֭
questão, דְֵֵי בְ  nos salmos, três opções são possíveis: (1) O povo de Israel; (2) os ,עֹ֬�֬
líderes de Israel; e (3) os levitas. Em defesa da primeira alternativa, cita-se Dt 
10.12-13: “E agora, ó Israel, que é que o Senhor seu Deus pede de você, senão que 
tema o Senhor, o seu Deus, que ande em todos os seus caminhos, que o ame e que 
sirva (ָדַבַָע  ) ao Senhor, ao seu Deus, de todo o seu coração e de toda a sua alma, e 
que obedeça aos mandamentos e aos decretos do Senhor, que hoje lhe dou para o 
seu próprio bem?” e Sl 97.7: “Ficam decepcionados todos os que adoram ְֵֵד בְ  )עֹ֬�֬
imagens e se vangloriam de ídolos”, embora o segundo se refira a um serviço idó-
latra. A premissa básica é que todos são chamados para serem servos. O segundo 
grupo pode ser considerado pelo uso de דְֵֵי בְ  no Sl 89, tanto no verso 3 quanto no עֹ֬�֬
verso 20, no qual o termo é associado a Davi י ֽ ד עַַבְְדִּֽ� ֥ �וִָ֥דְָלְ  ( e י ֑ �דְִּ֑ ד עַַבְ ֣ �וִּ֣דָּ  respectivamente). 
Parece apontar para a mesma realidade de liderança religiosa com Moisés (Nm 
12.7, Dt 34.5), Josué ( Js 24.29), Isaías (Is 20.3) etc. Por fim, a terceira e última 
possibilidade é pautada no Sl 134.1: “Venham! Bendigam o SENHOR, todos 
vocês, servos (י ֣ -do SENHOR, vocês que servem de noite na casa do SE (עַַבְְדֵ֣�
NHOR” e no Sl 135:1-2: “Aleluia! Louvem o nome do SENHOR; louvem-no, 
servos ֣  do SENHOR, vocês que servem na casa do SENHOR, nos pátios da )עַַבְְדֵ֣�
casa de nosso Deus”.

Definir a interpretação não é tarefa simples, pelo baixo número de utilização 
de עַבְד  -nos salmos. O trabalho se torna ainda mais complicado pela diversida י
de de alternativas plausíveis em poucos textos. Não obstante, pode-se questio-
nar se os עַבְד   são uma referência à liderança religiosa do povo, uma vez que tal י
abordagem individualizada representa uma remada fora da maré do texto, não 
se encaixando bem com o restante do segmento. Seguindo na mesma linha, será 
que um teor generalizado poderia ser aprovado? Como explicar então a utilização 
nos salmos 134 e 135? Soa mais razoável e moderado refletir sobre essas duas 

https://ref.ly/logosres/LLS:1.0.204;ref=bible$2Bbhs.19.97.7;pos=res$2FLLS:1.0.204$2F2019-10-22T16:40:11Z$2F2272809
https://ref.ly/logosres/LLS:1.0.204;ref=bible$2Bbhs.19.97.7;pos=res$2FLLS:1.0.204$2F2019-10-22T16:40:11Z$2F2272809
https://ref.ly/logosres/LLS:1.0.204;ref=bible$2Bbhs.19.97.7;pos=res$2FLLS:1.0.204$2F2019-10-22T16:40:11Z$2F2272809


9

realidades tentando fundi-las. A questão é descobrir se há respaldo bíblico para 
a aventura. O texto de 1Crônicas 23:30-31 sugere que os levitas deveriam louvar 
 .a YHWH nas festas fixas, incluindo a celebração da Páscoa (Lv 23.4-5) (ללַהָ)
Se o Sitz im Leben do Sl 113 é o contexto litúrgico, como sugerido por Günkel 
e desenvolvido por Mowinckel, a discussão se encerra. No entanto, atesta Carlos 
Osvaldo Pinto (2006): “[É] necessário fazer uma distinção entre o Sitz im Leben 
da composição e o Sitz im Leben da utilização”.23 O salmo 113 é considerado um 
salmo órfão, sem autoria determinada. Embora o uso litúrgico dos salmos seja 
indiscutível,24 é necessário ter zelo e cuidado para não construir toda uma teologia 
com base em teorias duvidosas. 

Fato é que há espaço na teologia bíblica para entender a adoração como 
iniciada e modelada por um liturgo, isto é, um levita. Em 2Crônicas 29.25-28, os 
levitas são aqueles que lideram o povo em adoração no meio de uma oferenda.25 
Já Ne 8.6, mostra Esdras, descendente de Arão (Ed 7.1-6), liderando os crentes 
no serviço divino. Portanto, os servos עַבְד   do v.1 provavelmente se referem aos י
cantores levitas do templo.26 Levando em conta essa interpretação e tendo ba-
sicamente o princípio do canto congregacional nos cultos públicos em mente, 
Calvino (2012) diz: 

Se alguns preferem entender a expressão como uma referência aos levitas, aos 
quais se confiava a incumbência da celebração dos louvores de Deus, na vigência 
da lei, não me oponho muito a isso, contanto que não excluam o resto dos fiéis 
sobre os quais Deus havia designado os levitas como líderes e regentes de mú-
sica, para que Ele fosse louvado por todo seu povo, sem exceção [...]. Quando 
o Espírito Santo se dirige expressamente aos levitas, em relação ao assunto dos 
louvores a Deus, o Espírito tenciona que, por seu exemplo, os levitas mostrem o 
caminho aos demais e que toda a Igreja responda em coro santo”.27

Tendo a decisão sobre quem deve louvar, o próximo exame diz respeito a quem 
deve ser louvado. Segundo o salmista, é “o nome do Senhor” (ה ֽ הוָֽ� ם ְיְ ֥ לוּ אֶֶת־שֵׁ֥� ְלְ ֝� -Long .(הַֽ֝�

23Pinto, p. 459.
24Ibidem.
25Von Rad, p. 357.
26Estes, p. 359
27Calvino, p. 100.



10

man (2014) está certo ao defender que “o nome do SENHOR significa a sua repu-
tação, ganha por suas grandes obras e seu maravilhoso caráter”.28 Quando se fala no 
ה ֽ הוָֽ� ם ְיְ ֣  intende-se abranger a própria existência e as atividades de Deus. Não é à toa ,�שֵׁ֣
que a Catecismo Maior de Westminster ressalta que a “proibição feita no terceiro 
mandamento é de não profanar ou abusar do nome de Deus, de seus títulos, atribu-
tos, ordenanças, palavras e obras”,29 além de “não profanar suas palavras, suas obras e 
os sinais de seus sacramentos”.30 É de interesse especial notar que assim como por 
três vezes apareceּלו ְלְ ֥ הּ) também por três vezes se repete o nome do Senhor , הַ֥�  uma יָ֨�֨
vez e ה ֽ הוָֽ�  duas vezes). Spurgeon, conjecturando, registrou: “o nome do Senhor é ְיְ
usado três vezes neste versículo, e, por nós, que compreendemos a doutrina da Trin-
dade na Unidade, pode ser considerado como uma alusão ligeiramente velada àque-
le santo mistério”.31 Decerto há um exagero em suas considerações, uma vez que é 
muito evidente que a repetição dos termos comunica ênfase e centralidade.

Não há muito segredo na mensagem do verso: YHWH, o Senhor da aliança, 
deve ser louvado pelos seus servos (o povo de Deus), com a direção dos seus servos 
(os levitas), por tão grandes e temíveis obras que realizou, especialmente no resgate 
dos israelitas do ambiente e da situação hostis em que estavam. YHWH, O Se-
nhor da aliança, é aquele que foi plenamente fiel do Éden ao Egito, e do Egito em 
direção à Terra Prometida. Tal louvor, no entanto, possivelmente não seria como 
qualquer coisa ordinária. O verbo ַ֭וּללְה é um dos 415 no Antigo Testamento que 
estão no grau Piel. Embora alguma divergência quanto ao significado do tronco 
tenha sido discutida,32 a opinião de que ele revela intensidade é preferível. Wal-
tke (2020) é preciso: “O louvor envolve aclamação entusiástica e alegre a Deus”.33 
Logo, a convocação seria para um celebração com dedicação. Podemos equiparar o 
uso aqui de ַ֭וּללְה como um chamado ao louvor fervoroso diante de YHWH.

Nos versos 2 e 3, pode-se observar a apresentação de um breve quiasma,34 
indicado pelo convite à adoração do ה ֽ הוָֽ� ם ְיְ ֣ -o “nome de do SENHOR”. Tal cons ,�שֵׁ֣

28Longman, p. 389.
29Catecismo de Westminster, p. 56.
30Ibidem, p. 57
31Spurgeon, p. 42
32Waltke, p. 399-400.
33Ibidem, p. 19.
34Hamilton, p. 1.



11

trução apareceu anteriormente apenas três vezes no Saltério,35 mas no salmo 113 
é usada três vezes nos três primeiros versos. No verso 2, o verbo usado tem a raiz 
 Essa combinação também aparece em outro .הלל Já no verso 3, volta-se a .ברך
salmo do Hallel Egípcio, o Sl 115. Críticos tentam formular diferenças entre eles 
como se o primeiro fosse de uso sacerdotal e o último de uso levítico,36 mas isso 
não faz sentido à luz do contexto imediato do texto (adoração universal e ininter-
rupta), do evidente paralelismo hebraico e do próprio quiasma estruturado. Isso 
tudo sem mencionar que no Salmos 115.17-18, bem como no Salmos 100.4, 
existe um bom indicativo da correta relação entre os verbetes. Segundo a primei-
ra porção do texto, a adoração deve ocorrer porque YHWH é Senhor do tempo 
e do espaço. Os merismas apresentados, ה ּתַָּ ם e עַ  ,(”desde agora e para sempre“) עוָֹלָ
além de ׁמֶֶש ֥ ח־�שֶׁ֥ ַרְַ בָמָוֹא e מִּּזְ  (“do nascente ao poente”), testemunham da sua grande-
za.37 Sabemos que Deus é eterno, inclusive assim sendo descrito no Pentateuco 
como o ם ֽ לָֽוֹעֹ� ל  ֥  :e onipresente, conforme leitura do Salmos 139.5-10 ,(Gn 21.33) �אֵ֥
“Tu me cercas, por trás e pela frente, e pões a tua mão sobre mim. Tal conheci-
mento é maravilhoso demais e está além do meu alcance; é tão elevado que não 
o posso atingir. Para onde poderia eu escapar do teu Espírito? Para onde poderia 
fugir da tua presença? Se eu subir aos céus, lá estás; se eu fizer a minha cama na 
sepultura, também lá estás. Se eu subir com as asas da alvorada e morar na extre-
midade do mar, mesmo ali a tua mão direita me guiará e me susterá”. Assim, nas 
próprias perfeições do ser de Deus há motivo para adoração. O povo de Deus é 
chamado para louvar o Senhor por aquilo que Ele é. A começar dos israelitas, 
todas as nações são chamadas a bendizer o nome do Senhor. Estes (2019) é pre-
ciso na sua colocação: “Em contraste com as deidades locais adoradas no mundo 
antigo, o reino do Senhor abrange o mundo inteiro. Então, seu louvor deve ser 
universal e exclusivo”.38

3.2 YHWH somente é transcendente e imanente (v. 4-6)

A segunda parte do  salmo 113 se encaixa no corpo do texto, chamado por Günkel 
de Hauptstück, no qual apareceria o tehillot, isto é, os atributos e as obras de Deus 

35Sl 7.17, 102.15 e 102.21.
36Hossfeld & Zenger, p. 182.
37Pinto, p. 474.
38Estes, p. 360.



12

que evocam o louvor.39 No nosso texto, o destaque se dá na consideração da sin-
gularidade de YHWH como exaltado ao mesmo tempo que interativo com sua 
criação. Ele é distinto das suas criaturas, mas mantém contato com elas na sabe-
doria da sua providência. No verso 4, Ele é descrito como “exaltado acima de todas 
as nações” (֥ם �יִ֥וּ ם עַַל־כָּּל־גֹּ ֖  incluindo o próprio Egito, que gozava de grande poder ,(רָ֖�
e reputação no Antigo Oriente Próximo. YHWH está “acima” (עַַל) deles em so-
berania. A sua própria glória está “acima” (עַַל) dos céus. Essa é a figura da divin-
dade que é suprema e única no mundo. O Salmos 99.1-2 desenha a mesma pin-
tura: “O SENHOR reina! As nações tremem! O seu trono está sobre os querubins! 
Abala-se a terra! Grande é o SENHOR em Sião; ele é exaltado acima (עַַל) de 
todas as nações”. A sua “glória” é cantada nos céus (Sl 8.1) e a sua majestade está 
acima de todas as coisas (Sl 148.13). Na história do povo da aliança, até mesmo 
as nações que intimidavam Israel estavam completamente sob o controle do Se-
nhor.40 Não é precisamente isso que ensina Nm 13—14, Js 1.3-4, 2.2, Jz 6.16, 
20.28, 1 Sm 17, 2Cr 20, Ne 4.14, Es 9, Jr 10, Hc 1, 2 e tantos outros textos? 

É por essa razão que vem a pergunta retórica: “Quem é como o SENHOR, o 
nosso Deus”? (ּינו ֑ ֣ה אֱֱלֹ�הֵ֑ יהוָ֣� י ּכַּ  Evidentemente, não se espera uma resposta. Dado o .(�מִ֭֭
contexto, um sonoro “não” é mais do que lógico. Por mais que existissem outras 
figuras consideradas “transcendentes” no Antigo Oriente Próximo, como Marduk, 
na Babilônia, Assur na Assíria e El na cultura cananéia, YHWH é descrito como 
supremo em relação a todos os falsos deuses (Sl 82.1; 95.3; 96.4-5; 135.5). O pon-
to surpreendente é o encontro da transcendência com a imanência entre os versos 
5 e 6: “que reina em seu trono nas alturas” (בֶֶׁת  שָָֽׁלָ� י  ֥ גְְבִּּי�הִ֥ ּמַּ ֽ -mas se inclina para contem ,(הַֽ�
plar o que acontece nos céus e na terra” (רֶֶץ ֽ אָָֽבָ� ם וּ ִיִ ֥ מַׁ֥� שָּׁ ות ּבַּ אְֹ֑רְִלִ�֑  י  ֥ פִּּי�לִ֥ ׁשְּׁמַּ  ֽ  A natureza de .(הַֽ�
YHWH como transcendente e imanente é incomparável.41 Ele é tão transcenden-
te que precisa se inclinar (lit. humilhar פֵֵׁשָׁל ) para “contemplar” (lit. ver ה ָאָָרָ ). Hoss-
feld & Zenger (2011) registram: “entronização no céu é [algo] frequentemente 
conectado nos salmos com olhar para baixo na terra”.42 Parece mesmo ser o caso, 

39Disponível em: http://www.ericlevy.com/revel/Psalms/Gunkel%20H%20-%20
The%20Psalms%20-%20A%20Form-Critical%20Introduction%20Abridged.PDF. Aces-
so em: 30/04/2024, às 13h20m. A referência é Gunkel, p. 11-2.

40Estes, p. 360.
41Longman, p. 389.
42Hossfeld & Zenger, p. 182.

http://www.ericlevy.com/revel/Psalms/Gunkel%20H%20-%20The%20Psalms%20-%20A%20Form-Critical%20Introduction%20Abridged.PDF
http://www.ericlevy.com/revel/Psalms/Gunkel%20H%20-%20The%20Psalms%20-%20A%20Form-Critical%20Introduction%20Abridged.PDF


13

especialmente pelos exemplos dos Salmos 11.4, 14.2, 33.13, 53.2 e 138.6. Talvez o 
leitor se pergunte qual o intuito divino em olhar para baixo. Ross (2017) escreve: 

Certamente, ele não tem necessidade de aumentar o seu conhecimento. Ele não 
é como um rei em seu palácio, que precisa se vestir como um mendigo e passar 
a noite debaixo de uma ponte para entender o mundo real. O Senhor já sabe 
de todas as coisas. Esse também não é um jeito de dizer que ele olha de longe 
para baixo na terra a fim de perguntar: “o que está acontecendo aí?”. Ele não 
está analisando um lugar antes inalcançado a partir de um observatório celestial, 
como numa inversão divina de um astrônomo. Ele se ‘humilha’ a si mesmo. Ele 
se rebaixa [...] não num sentido de dar uma olhada ou de ser curioso, mas no de 
prover. Isso soa como o Deus de Abraão. Se você o encontrar em algum lugar, 
você chamará o lugar de Jeová Jireh, ‘o Senhor verá’ ou ‘o Senhor proverá’”.43

 Esse modo de Deus “ver” ou “contemplar” (ה ָאָָרָ ) foi precisamente o que acon-
teceu diante do seu povo no Egito, conforme Êxodo 2.23-25: “Os israelitas ge�-
miam e clamavam debaixo da escravidão; e o seu clamor subiu até Deus. Ouviu 
Deus o lamento deles e lembrou-se da aliança que fizera com Abraão, Isaque e 
Jacó. Deus olhou para os israelitas e viu a situação deles”. A presença do próprio 
Deus havia descido (ָדַרַָי ) no Monte Sinai, depois pousou (כַַן -lá. O que aconte (ׁשָׁ
ceria no Tabernáculo seria a mesma coisa. Não por acaso “tabernáculo” (כָּּן ׁשְִׁמִ ) tem 
a mesma raiz de “pousar” (כַַן .44(ׁשָׁ

3.3 YHWH é Deus das reviravoltas (v. 7-9)

A última estrofe do texto descreve de que modo YHWH condescende. O verso 7 
é construído por meio de paralelismo: “Ele levanta do pó o necessitado e ergue do lixo 
o pobre”. São três correspondências: (1) “levanta” com “ergue”; (2) “pó” com “lixo”; 
e (3) “pobre” com “necessitado”. Do início ao fim, o verbo “levantar” é tradução do 
termo קוּם, que aparece mais de 600 vezes no Antigo Testamento. Equivalentes no 
Antigo Oriente Próximo como o acadiano qamāmu, o árabe qāma, e o ugarítico 
qm são palavras bem documentadas.45 No caso do uso no salmo 113, קוּם encon-

43Ross, p. 45.
44Morales, p. 92.
45VanGemeren, p. 899.



14

tra-se no Hiphil, demostrando como Deus causa a ação, geralmente relacionada a 
“começar a fazer algo”.46 “Erguer”, por sua vez, vem de רוּם, se aproximando de 
uma homofonia com קוּם. Encontram-se variados testemunhos de idiomas próxi-
mos que preservam a raiz no sentido de algo que é ou ficará alto. Também empre-
gado no Hiphil, רוּם está presente em muitos textos, como Gênesis 7.7, quando a 
arca de Noé foi erguida pelas águas ou Josué 4.5, quando pedras foram erguidas 
do Jordão para se fazer um memorial.

Prosseguindo, “pó” traduz ר ָפָָעָ  na porção selecionada das Escrituras. Sendo 
usado como substantivo em 110 oportunidades no AT, tem seu sentido literal 
relacionado à poeira, como em Gn 2.7: “Então o SENHOR Deus formou o 
homem do pó (ר ָפָָעָ ) da terra”. Já “lixo” é a interpretação de ת ּפֹּׁשְַׁאַ  , que em Nee-
mias se refere a uma entrada da cidade de Jerusalém (Ne 2.13, 3.13, 3.14 e 
12.31), mas nos demais usos a um depósito de lixo. A palavra é associada com 
o local onde coisas inúteis são descartadas, não estando longe da semântica que 
envolve esterco, excremento humano e urina.47 A expressão “pobre” (ל -tem li (ּדַּ
gação direta com a falta de recursos, como em Levítico 14.21: “Se, todavia, for 
alguém pobre (ל -�sem recursos” ou em Provérbios 22.22: “Não explore os po ,(ּדַּ
bres (אֶֶבְְיוֹן .”)ל -relativo à “necessitado”, fala de um estado de vergonha pela es ,ּדַּ
cassez. Estes (2019) diz que eles são os “virtualmente destituídos, os operários 
do dia do mundo antigo, completamente dependentes de outros para o seu 
sustento diário”.48

Ao sair do mundo lexical para o mundo contextual do texto, imaginando que 
há pano de fundo do Egito antigo, pode-se inferir resumidamente que YHWH 
tirou o seu povo de situação de grande opressão, seja no trabalho (Êx 1.11-14), 
nos relacionamentos (Êx 1.15-16) ou na adoração (Êx 5.1-2). O ostracismo e a 
humilhação nacional empurravam o povo para um verdadeiro lixeiro espiritual. 
No mundo antigo, o depósito de lixo era onde as pessoas mais desesperadas se 
encontravam49. Foi num lugar como esse que o sôfrego Jó esteve em 2.8: “Então 
Jó apanhou um caco de louça e com ele se raspava, sentado entre as cinzas (ת ּפֹּׁשְַׁאַ  )”. 
Em Êxodo, a conjuntura também era de desalento (Êx 2.23-25). O povo de Deus 

46Ibidem.
47Ibidem, p. 551.
48Estes, p. 362.
49Ibidem.



15

foi maltratado e humilhado até o pó.50 Tudo isso torna a obra redentora mais 
sublime, porque YHWH sujou as suas mãos para libertar o seu povo, carente e 
necessitado, do pó e do lixo egípcio.

A reviravolta da atividade do verso 7 surge no verso 8: YHWH redime os 
humildes “para fazê-los sentar-se com príncipes, com os príncipes do seu povo”. Sai-se 
da pobreza para a riqueza, mas é fulcral ter cuidado para não interpretação isso 
apenas em termos de valores materiais. Riqueza, dentro da mentalidade hebraica, 
também é desfrutar da terra, ter filhos e gozar da shalom divina. O intuito é, então, 
demonstrar que Deus tira o povo da vergonha da pobreza para lhe conferir a 
honra da nobreza diante Dele. Ele eleva a posição do humilde para possibilitá-lo 
se assentar (ָבׁשַָׁי ) com os líderes, um modo de dizer que haverá permanência da 
habitação dentro da nobreza, perpetuando o estado de honraria.

Como se já não fosse o bastante, mais graça é direcionada ao povo da aliança: 
“Dá um lar à estéril, e dela faz uma feliz mãe de filhos”. É importante salientar que 
na antiguidade, inclusive em Israel, uma mulher sem filhos se encaixava numa 
situação de grande vulnerabilidade.51 Essa condição específica levava ao desespe-
ro frequentemente. As narrativas da Bíblia Hebraica testemunham de algumas 
histórias de Deus favorecendo mulheres em tais circunstâncias. É o caso de Sara 
(Gn 11.30), de Rebeca (Gn 25.21), de Raquel (Gn 30.22), da mãe de Sansão ( Jz 
13.2-3), da Sunamita (2Rs 4.16) e, principalmente, de Ana (1Sm 1.2). Esta é 
digna de realce no estudo, uma vez que existem consideráveis similaridades entre 
o conteúdo, as palavras e o cenário experimental do Sl 113.7-9 com a oração mu-
sical pessoal dela em 1Sm 2.8. Não por menos Delitzsch escreveu que “os pensa-
mentos do Salmo 113 são transplantados do cântico de Ana52”. A primeira parte 
deste é ון יְֹ֔�֔ ים אֶֶבְ ֣ תּ֙֙פֹּׁשְַׁאַ �רִָ֣יָ    ֽ ל �מֵֽ ר דָּ֗�֗ פָָ֜עָ�֜ ים מֵֵ ל enquanto o verso 7 daquele é ,מֵֵ�קִ֨֨ ֑ ר דָּ֑� ֣ פָָ֣עָ� י מֵֵ ֣ י�מִ֣ ֽ �קְִֽמְ  
ון יְֹֽ�ֽ ים אֶֶבְ ֥ ת �רִָ֥יָ פֹּׁ֗שְַׁאַ�֗   ��מֵֽ֝֝ . A correspondência é de quase 100%, à exceção do acréscimo de 
um י ao primeiro verbo. O mesmo ocorre na primeira parte do verso 8: o verbo 
יב֙֙ ׁשִׁוֹהְֹלְ   (conforme 1Sm 2.8) recebe o aditivo de um י. Porém, as demais palavras 
são as mesmas. O único acréscimo considerável vem do restante do Salmos 113.8, 
ו מַֹּֽ�ֽ י עַ ֥ י�בֵ֥ ִדְִנְ ם  ֗  algo que não invalida a conexão dos ,(”com os príncipes do seu povo“) ��עִ֝֗

50Briggs, p. 389.
51Longman, p. 390.
52Disponível em: https://biblehub.com/commentaries/kad/psalms/113.htm. Acesso 

em: 02/05/2024, às 11h30m.

https://biblehub.com/commentaries/kad/psalms/113.htm


16

textos e nem retira o link de significados. Fortalecendo a íntima ligação dos tex-
tos, o versículo 9 reforça a própria conjuntura que Ana viveu. YHWH a deu um 
“lar” (ת ִיִ בַַּ֗הַ�֗ ). Embora o termo ת ִיִ  literalmente signifique “casa”, Calvino (2012) בַּ֗�֗
está certo ao relacioná-lo com “família”.53 O “lar” recebido é constituído de “fi-
lhos” (ים ֥ �נִּ֥בַָּהַ  ), tornando essa mãe alguém “feliz” (ה מֵֵׂחָ֗�֗ -Curiosamente, essa felici .(שְׂ
dade é a mesma presente na celebração das festas fixas de Israel. Na Sucot, a 
Festa dos Tabernáculos, por exemplo, o termo está presente: “Durante sete dias 
celebrem a festa, dedicada ao SENHOR, o seu Deus, no local que o SENHOR 
escolher. Pois o SENHOR, o seu Deus, os abençoará em toda a sua colheita e em 
todo o trabalho de suas mãos, e a sua alegria ( ַחַ ֽ �מֵֽׂשָׂ ) será completa” (Dt 16.15). 
Admitindo que o salmo 113 era cantado nessa comemoração anual, pode-se 
pensar que Sião, a esposa de YHWH e mãe da sua população, foi privada dos 
seus filhos, os quais foram escravizados diante dos seus olhos ou levados em ca-
tiveiro.54 Todavia, em uma reviravolta impressionante, alegrou-se com a obra 
redentora que aconteceu no Egito.

Terminando assim em alta o salmo de louvor (ה ּלִָּהְִתְ  ), é natural que se espere 
um grande regozijo da congregação. Embora a Septuaginta e a Biblia Vulgata 
tenham transferido o fecho para o salmo seguinte55, ele é parte constituinte e 
primordial do salmo 113, delimitando a inclusio e repetindo a forma piel do cha-
mado à adoração: “Aleluia” (ּֽה לוּ־יָֽ� ְלְ ֽ  .”!louvado” — com fervor — “seja Deus“ ,(הַֽ�

4. Considerações pastorais:

Não se sabe ao certo a data de composição do Salmo 113, mas, como demonstra, 
a sua utilidade e a sua valia estão amplamente registradas na história do povo 
da aliança. De modo a mostrar a extrema relevância do texto para o crente con-
temporâneo, agora no século 21, abaixo seguem algumas propostas de aplicações 
devocionais, horizontais e verticais, para a igreja:

Antes de tudo, que se destaque que Deus deve ser louvado. O convite à ado-
ração do início e do fim do salmo são modelares para instruírem a comunidade 
de fé na adoração ao Senhor. O emprego distintivo do Piel não foi feito ao acaso. 

53Calvino, p. 104.
54Briggs, p. 389.
55VanGemeren, p. 1139.



17

O ser de Deus e as suas magníficas obras se constituem fundamento sublime e 
suficiente para gerar respostas entusiasmadas de louvor no coração do cristão. 
Meditar nas perfeições de Deus, especialmente as relativas à sua transcendência 
e à sua imanência deixam boquiabertos os seus filhos, que podem, no poder e na 
assistência do Espírito, enxergar a singularidade de YHWH. Ademais, contem-
plar a riqueza da sua obra redentora motiva-nos a encher o coração de gratidão. 
Tal Deus merece louvor fervoroso, porque Ele não é – e nem fez – pouca coisa. 
Sabe-se muito bem que em algumas congregações o fervor é destituído de uma 
boa teologia; em outras, a boa teologia é destituída de fervor. À primeira vista, 
pode parecer que existe uma relação de antagonismo entre as partes. Contudo, ao 
contemplar o salmo 113, o leitor descobre que teologia e fervor não são adversá-
rios. Pelo contrário, devem ser amigos inseparáveis. Deus deve ser louvado com 
fervor pela compreensão certa do que Ele é ou fez. A falta disso historicamente é 
relacionada com o que Tomás de Aquino (segundo Gregório, o Grande) chamava 
de Acídia, um dos sete pecados capitais, relativo à apatia espiritual.56 Deus espera 
adoração entusiasmada. Os imperativos para alegrar-se e cantar ocorrem umas 
200 vezes no Saltério de acordo com Gunkel.57

Tal louvor é melhor expressado nas igrejas locais através do canto congre-
gacional. Decerto há uma similaridade entre a direção do levita na adoração com 
a figura do ministro de música, no que tange ao ofício de liderar o corpo inteiro 
no serviço divino. O seu exemplo de teologia e fervor movem a comunidade de 
fé na instrução de como adorar o Senhor. É fato que todos os crentes são sacer-
dotes reais na administração da nova aliança, porém dentro da estrutura do cul-
to público certas funções permanecem reservadas a algumas pessoas – não para 
haja um culto à performance, mas para que todo o povo de Deus seja facilitado 
no exercício de adoração. Logo, ter intencionalidade no canto congregacional a 
partir da liderança de um ministro é um privilégio que aproxima o crente da 
experiência tencionada por Deus na adoração pública. Nela, a igreja deve adorar 
a Deus pelo o que ele é. Não se pode apartar dela a compreensão das perfeições 
divinas, conforme revelação nas Escrituras Sagradas. Não há dúvida que Deus 
é incognoscível, mas o que ele decidiu revelar sobre si mesmo é suficiente para 

56Waltke, p. 38.
57Günkel, p. 23.



18

encantar o homem e produzir nele louvor ao seu Criador. Cantar sobre os seus 
atributos incomunicáveis, por exemplo, ressalta a singularidade do Senhor. Can-
tar sobre os seus atributos comunicáveis, por outro lado, demonstra a plenitude, a 
excelência e a superioridade de Deus. Ele é, de uma forma ou de outra, único. A 
distinção Criador-criatura não pode ser negligenciada. 

A igreja também deve adorar a Deus pelas suas obras. O Deus que é trans-
cendente e imanente está completamente envolvido com tudo o que acontece. No 
que tange à redenção do seu povo, o “obrigado” (i.e. a resposta positiva) é esperado. 
Deus deseja que seu povo nutra gratidão. Não é sem motivo que as festas de Leví-
tico 23 foram instituídas como “fixas”, pois deveriam ocorrer regularmente todos 
os anos. É fácil se esquecer do que Deus fez. Por isso, festeja-lo frequentemente 
por suas obras deve ser algo inegociável. As festas antigas tinham esse papel di-
dático. A festa nova, em Cristo, se dá no culto público, no qual se diz “obrigado” 
em todos os domingos (Hb 9). A páscoa era celebrada no 14 de Nisã, bem no 
início do ano, sendo ocasião excelente para começar o ano bendizendo aquele que 
realizou a libertação do seu povo58. Em comparação, o culto público é iniciado no 
início de cada semana, sendo mais que apropriado bendizer aquele que libertou 
seu povo definitivamente em Cristo Jesus. Através das orações, dos cânticos, das 
leituras, da pregação Vox Dei e dos sacramentos, o povo da aliança continua (de 
modo mais sublime) a expressar louvor a Deus pelas suas obras redentoras. 

O melhor de tudo é que esse culto, formado por pessoas de todos os povos, 
línguas e nações (Ap 7.9-10), não se acaba: “Seja bendito o nome do SENHOR 
desde agora e para sempre!”. O apóstolo Paulo reforça tal assunto em Rm 15.11, 
quando convoca os gentios para louvarem (ωένἰα, cf. הלל) a YHWH.  Embora a 
adoração neotestamentária tenha pontos de descontinuidade, um conteúdo ri-
quíssimo permanece com a administração na antiga aliança: o louvor a YHWH 
pela sua fidelidade pactual. Ele é o Senhor da Aliança, preservando e cumprindo 
a sua palavra para seus propósitos pré-estabelecidos. Deus foi fiel do Éden ao 
Egito, e do Egito à cruz do Calvário. Ele permanecerá fiel, porque isso faz parte 
de sua natureza. Não há motivos para desconfiança enquanto vivemos no “já e 
ainda não”. o Deus que iniciou a boa obra é aquele que a terminará no dia de 
Cristo Jesus (Fp 1.6). Por essa razão, o povo da aliança é convocado para bendi-

58Spurgeon, p. 43.



19

zê- lo. Essa atitude de “abençoar” o nome de Deus rompe os testamentos. 
νονέμηγολὐε (particípio perfeito no modo passivo do verbo ωεγολυε) é como a 
LXX traduz ְך ֑ רָֹ֑בְֹמְ�   em Sl 113.2 (“seja bendito”). Curiosamente, essa expressão está 
presente em textos como 2Co 1.3, Ef 1.3 e 1 Pe 1.3, os quais apresentam uma 
espécie de fórmula: ῦοτσιρχ ῦοσηἸ νῶμἡ υοίρυκ ῦοτ ρὴταπ ὶακ ςὸεθ ὁ ςὸτηγολὐΕ 
(“Bendito seja o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo”). É possível que hou-
vesse uma tradição anterior, cuja estrutura foi exposta a autores bíblicos. A Ami-
dah, oração litúrgica dos judeus, continha essa mesma forma, sendo utilizada 
como base, ao que tudo indica, para o uso cristianizado posterior. Cada uma das 
dezoito bençãos (berakah) se inicia com a mesma receita:ה אֱֱלֹהֵֵינוּ וֵֵאלֹהֵֵי הָוָ ה ְיְ ּתַָּאַ רוּךְ    ּבָּ
 O uso .(Bendito sejas Tu, Senhor nosso Deus e Deus de nossos pais“) אֲֲבוֹתֵֵינוּ
adaptado com a inserção de Deus o Filho é mais do que apropriado, já que na 
entrada triunfal gritavam “Hosana ao Filho de Davi! Bendito (ςονέμηγολὐΕ) é o 
que vem em nome do Senhor! Hosana nas alturas” (Mt 21.9), um clara referência 
a outro salmo do Hallel Egípcio, o salmo 118. Além disso, o verbo está presente 
num cântico de natividade (Lc 1.68) e na ocasião da Última Ceia (Mt 26.26). 

A Escritura testifica, de Gênesis a Apocalipse, que o Deus transcenden-
te-imanente é digno do nosso louvor fervoroso. Ele é aquele que se inclina e se 
humilha para salvar, porque Ele é ְאריִ הוהי  o Deus que vê” a situação do seu povo“ ,ה
para resgatá-lo. Ele fez isso no Egito, continuou fazendo pelos relatos das páginas 
do Antigo Testamento e teve sua obra atingindo o ápice na humilhação do Se-
nhor Jesus, o seu Filho Unigênito (Fp 2.6-8). Em Cristo, vemos o clímax da sua 
“bondade condescendente.”59 O Deus das reviravoltas, na pessoa do Filho, desceu 
dos céus e “tabernaculou” entre nós ( Jo 1.14), provendo a melhor festa fixa — e 
permanente — de todas: ele mesmo, a alegria dos crentes (1Pe 1.8-9). O Deus 
que traz felicidade à estéril é o mesmo que concede imenso regozijo para todos 
os estéreis espirituais. Jesus extirpa o pecador do depósito de lixo para o colocar 
na bonança eterna, o transportando do império das trevas para o seu reinado (Cl 
1.13). O evangelho é a boa notícia de que Deus, em Cristo, sujou as suas mãos 
no resgate do seu povo carente para torna-los verdadeiros herdeiros reais. Assim, 
os cristãos, limpos pelos méritos do Senhor, são convidados, com gratidão no 
coração e com o cântico de Hallel (ללה) nos lábios, junto com a casa (família) que 

59Spurgeon, p. 41.



20

ele provê, a adorá-lo em verdade e em espírito, perante a face de Deus todos os 
dias da vida.

Conclusão

Assim se conclui com a célebre pergunta retórica do Salmos 113.5: “Quem é como 
o SENHOR, o nosso Deus?”. Essa pergunta nos encontra direta ou indiretamente 
em toda Escritura Sagrada.60 Na Bíblia, temos o convite à consideração de que não 
há outro como o Senhor. Não há criatura alguma que seja equiparável em termos 
de poder, soberania e graça. YHWH é absoluto e singular. No entanto, na última 
celebração pascal, esteve Jesus reunido aos seus discípulos. Em algum momento, ao 
que tudo sugere, cantaram o Salmos 113, quem sabe com o coração queimando ao 
pronunciar: “Quem é como o SENHOR, o nosso Deus?”. Diante dos seus apóstolos, 
estava aquele que poderia responder à pergunta retórica de modo surpreendente. 
Quem é como o SENHOR, o nosso Deus? É o Deus-homem sentado à mesa. O 
Deus que se humilhou, comendo e bebendo com pecadores. Lá estava o Cordeiro 
Pascal (1Co 5.7), aquele que tira o pecado do mundo ( Jo 1.29). Jesus é a imagem do 
Deus invisível (Co 1.15), a expressão exata do seu ser (Hb 1.3), em quem habita toda 
a plenitude da divindade (Cl 2.9). Ele e o Pai são um ( Jo 10.30). Cristo é o Grande 
Eu Sou, antes mesmo de Abraão nascer ( Jo 8.58). Ele é Logos Eterno ( Jo 1.1), o 
agente da criação, porque o universo foi formado pela palavra de seu poder (Hb 
11.3). Meditando nisso tudo, como não terminar com ַֽהּיָֽ־וּללְה, “louvado seja Deus”? 

Bibliografia

Aland, Barbara; Aland, Kurt; Karavidopoulos, Johannes; Martini, Carlo M; 
Metzger, Bruce. The Greek New Testament: fifth revised rdition (Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft, 2014).

Amorese, Rubem Martins. Louvor, adoração e liturgia (Viçosa: Ultimato, 2004).
Ashton, Mark; Hughes, R. Kent; Keller, Timothy J.; Carson, D.A, orgs., Louvor: 

análise teológica e prática (Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2017).
Baird, Charles W. A liturgia reformada: ensaio histórico (Santa Barbara do Oeste: 

SOCEP, 2001).

60Kidner, p. 436.



21

Block, Daniel I. Para a glória de Deus (São Paulo: Cultura Cristã, 2018).
Brannan, Rick. Léxico Lexham da Bíblia Hebraica (Bellingham: Lexham Press, 

2020).
Briggs, Charles Augustus. A critical and exegetical commentary on the book of Psal-

ms: vol 2 (Edinburgh: T&T Clark Ltd., 1986).
Calvino, João. Salmos: Volumes 1-4 (São José dos Campos: Editora Fiel, 2012).
Cross, F.L. 1 Peter: A paschallLitugy (London: A.R. Mowbray & Co. Ltd, 1954).
Diniz, Adriano Mendes. Pregando Cristo nos Salmos: a mensagem cristocêntrica do 

saltério (São Paulo: Fonte Editorial, 2019).
Estes, Daniel J. Psalms 73-150 (Nashville: B&H Publishing Group, 2019).
Fontes, Filipe C.; Almeida, João B. A igreja local e a música no culto: O canto calvi-

nista e os desafios contemporâneos (Brasília: Editora Monergismo, 2020).
Frame, John M. Em Espírito e em verdade (São Paulo: Cultura Cristã, 2006).
Getty, Keith. Cante!: como o louvor transforma sua vida, sua família e sua igreja 

(São José dos Campos: Fiel, 2018).
Golgingay, John. Poéticos para todos: salmos 73-150: parte 2 (Rio de Janeiro: Tho-

mas Nelson Brasil, 2022).
Gunkel, Hermann. The Psalms: a form-critical introduction (Philadelphia: For-

tress Press, 1975).
________. Introduction to Psalms: the genres of the religious lyric of Israel (Eugene: 

Mercer University Press, 1998).
Hamilton Jr, James M. Psalms (Bellingham: Lexham Academic, 2021).
Harman, Allan M. Salmos (São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2011).
Hossfeld, Frank-Lothar; Zenger, Erich. Psalms 3: a commentary on Psalms 101-

150 (Minneapolis: Fortress Press, 2011).
Johnson, Terry L. Adoração reformada: adoração segundo as Escrituras (Brasília: 

Monergismo, 2018).
Kauflin, Bob. Verdadeiros adoradores: buscando o que Deus valoriza (São Paulo: 

Vida Nova, 2018).
Kidner, Derek. Psalms 73-150: an introduction and commentary (London: Inter-

Varsity Press, 2008).
Leeman, Jonathan. Word-centered church: how scripture brings life and growth to 

God’s people (Chicago: Moody Publishers, 2017).



22

Líndez, José Vilchez. Sabedoria e sábios em Israel (São Paulo: Edições Loyola 
Jesuítas, 2011).

Lloyd-Jones, D. Martyn. Cantando ao Senhor (São Paulo: Publicações Evan-
gélicas Selecionadas, 2004).

Logman III, Tremper. Psalms: an introduction and commentary (Nottingham: 
Inter-Varsity Press, 2014).

MacArthur, John. Adoração: a prioridade suprema (São Paulo: Hagnos, 2014).
Martin, Ralph P. Adoração na igreja primitiva (São Paulo: Vida Nova, 2012).
Morales, L. Michael. Quem subirá ao monte do Senhor? (São Paulo: Cultura 

Cristã, 2022).
Pinto, Carlos Osvaldo Cardoso. Foco e desenvolvimento no Antigo Testamento: 

estruturas e mensagens dos livros do Antigo Testamento (São Paulo: Hagnos, 
2006).

Rad, Gerhard von. Teologia do Antigo Testamento (São Paulo: ASTE/TAR-
GUMIM, 2006).

Robertson, O. Palmer. A estrutura e a teologia dos salmos (São Paulo: Cultura 
Cristã, 2019).

Ross, Philip S. Anthems for a dying lamb: how six Psalms (113-118): became a 
songbook for the Last Supper and the age to come (Glasgow: Christian Focus 
Publications, 2017).

Schnabel, Eckhard J. Mark: an introduction and commentary (London: Inter-
-Varsity Press, 2017).

Sittema, John. Encontrei Jesus numa festa em Israel (São Paulo: Cultura Cristã, 
2010).

Spurgeon, Charles. Cristo, nossa Páscoa (Rio de Janeiro: GodBooks, 2022).
_________. Os tesouros de Davi: vol. 3 (Rio de Janeiro: CPAD, 2018).
Vangemeren, Willem A. Novo dicionário internacional de teologia e exegese 

(São Paulo: Cultura Cristã, 2011).
__________. Psalms: The expositor’s Bible commentary (Grand Rapids: Zonder-

van, 1995).
Walton, John H. Comentário histórico-cultural da Bíblia: Antigo Testamento 

(São Paulo: Vida Nova, 2018).



23

Waltke, Bruce K. Introdução à sintaxe do hebraico bíblico (São Paulo: Cultura 
Cristã, 2006).

__________. Os Salmos como adoração cristã: um comentário histórico (São Pau-
lo: Shedd Publicações, 2015).

__________. Os Salmos como louvor cristão: um comentário histórico (São Paulo/
SP: Shedd Publicações, 2020).

__________. Teologia do Antigo Testamento: uma abordagem exegética, canônica 
e temática (São Paulo: Vida Nova, 2015).



24

Mestrando em Estudos Bíblico-Hermenêuticos  
no Centro Presbiteriano de Pós-Graduação  
Andrew Jumper (CPAJ/SP), bacharel em Teologia  
pelo Seminário Teológico da Missão Juvep e  
Pós-Graduado em Teologia Exegética pelo  
Seminário Presbiteriano do Norte (SPN/PE).

Sobre o autor

Lucas Machado da Nóbrega


