
Teologia Brasileira
Nº 107 | 2025 ISSN 2238-0388

Salmo 113 – Louvado seja Deus
Lucas Machado	 4

O evangelho da justiça de Deus
Juan de Paula	 25

Não posso acreditar em milagres, portanto, não 
posso acreditar na ciência
Tiago Ferreira	 33

Lançamentos	 47



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Editor:
Franklin Ferreira

Conselho editorial:
Franklin Ferreira
Gedimar Santos

Diagramação:
Sandra Reis Oliveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Está disponível uma nova edição da Revista Teologia 
Brasileira!

Lucas Machado analisa os Salmos de Hallel, especial-
mente o salmo 113, destacando seu valor teológico e uso 
litúrgico no contexto do judaísmo do segundo templo e nos 
cânticos de Jesus.

Juan de Paula examina a Carta aos Romanos, ressaltan-
do sua profundidade doutrinária, chamada por Lutero de “o 
Evangelho mais puro”.

Tiago Ferreira discute a Epistemologia do Testemunho, 
argumentando que tanto o cristianismo quanto a ciência se 
baseiam em testemunhos como fonte epistêmica confiável, 
relacionando o tema ao pensamento de David Hume.

Boa leitura!

No vídeo desta edição, apresentada na 
Igreja Batista Reformada de São Paulo, 
por ocasião do lançamento do livro 
"Por amor de Sião", Franklin Ferreira 
explora a relação do cristianismo 
histórico com a terra de Israel.

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY
https://www.youtube.com/watch?v=Aoqoo8N0H5E


4

Salmo 113 – Louvado seja Deus

Lucas Machado

RESUMO: Compreender a natureza e o uso dos Salmos de Hallel é relevante 
para o estudo da importância do cântico bíblico nos lábios de Jesus. Situado no 
contexto do judaísmo do segundo templo, imagina-se que ele conhecia bem as 
tradições religiosas em efervescência, participando das tais quando convinha, o 
que inclui o entoar os chamados Salmos de Hallel. Dentre eles, o salmo 113 se 
destaca pelo seu conteúdo teológico e seu possível uso litúrgico. 

ABSTRACT: Understanding the nature and use of the Hallel Psalms is relevant 
for studying the significance of biblical singing on Jesus’ lips. Situated in the 
context of Second Temple Judaism, it is assumed that He was well acquainted 
with the vibrant religious traditions, engaging in them when appropriate, which 
includes singing the so-called Hallel Psalms. Among them, the Psalm 113 stands 
out for its theological content and its possible liturgical use.

PALAVRAS-CHAVE: Hallel; Salmos; Páscoa; Jesus; Adoração.



5

1. Introdução: 

Em 2006, um artigo foi publicado pela Cambridge University Press com o nome 
“Perspectives on spirituality at the end of life”,1 visando revisar a literatura disponível 
sobre o papel da espiritualidade nos últimos momentos de vida de uma pessoa. 
Foi constatado que tópicos como perdão, conexão e paz são importantíssimos 
nos cuidados paliativos. Apesar do foco da investigação ter sido majoritariamen-
te em países de língua inglesa, certamente revela uma generalidade em anseios 
profundos de cada ser humano existente. Isso desperta a imaginação de quais se-
riam os desejos finais de um homem antes de morrer. Decerto alguns pensam em 
reconciliação e outros em quietude. Porém, há um outro elemento que pode ser 
considerado: o louvor. Que é louvor se não uma reação? Waltke (2020) está certo 
ao afirmar que “o louvor é o atributo essencial da adoração”.2 Ele é expressado por 
meio de homenagem e submissão à revelação.3 Logo, que melhor modo há para o 
crente passar de plano do que prestando tributo ao soberano e gracioso Senhor?

Muitos decidiram encerrar a vida assim, inclusive mártires. No entanto, há 
de se reconhecer que talvez um modelo sublime trouxe influência para os tais: 
Jesus Cristo. Na ocasião do banquete no cenáculo (Mc 14.17-26; Mt 26.20-30; 
Lc 22.14-38; Jo 13.18-30), o último momento do Nazareno com os seus amigos 
mais próximos, um hino de louvor foi cantado (Mc 14.26; Mt 26.30), provavel-
mente os salmos 115-118,4 cujas palavras se configuram como a segunda parte 
dos chamados “Salmos do Hallel Egípcio”. O presente artigo visa explorar exege-
ticamente o salmo 113, com atenção especial ao seu uso litúrgico, à estrutura do 
seu texto e às aplicações práticas decorrentes dele.

2. O hallel egípcio e seu uso festivo

A palavra Hallel vem do hebraico הלל, que significa exaltar ou colocar acima, 
sugerindo o seu uso para descrever o caráter de Deus, através de hinos e cânti-

1Disponível em: https://www.cambridge.org/core/journals/palliative-and-su-
pportive-care/article/abs/perspectives-on-spirituality-at-the-end-of-life-a-meta-
summary/7606213407EF0C8FAC8F38E0E3EFB8A1#. Acesso em: 09/05/2024, às 9h.

2Waltke, p. 19.
3Block, p. 23-4.
4Schnabel, p. 358.



6

cos5. Sua raiz vem do nome que a tradição judaica preservou para a coletânea 
dos salmos, לִּּים הּ É verdade que a expressão .סֵֵפֶֶר תְִּּהִ לוּ יָ֨�֨ ְלְ ֥  está ausente nos livros הַ֥�
I, II e III6 e que alguns desses salmos tenham elementos de petição, de lamento 
ou de ações de graças, mas cada um deles tem movimento de louvor.7 Explica-
ções para tanto ganharam força após os esforços de Hermann Günkel, Claus 
Westermann e Sigmund Mowinckel, os quais enxergaram padrões poéticos — 
e litúrgicos — permeando a estrutura dos salmos. Evidentemente, não há razão 
para limitar o culto em Israel como a única fonte dos “louvores” (לִּּים  Por .(תְִּּהִ
outro lado, há uma gama de provas que apontam para o uso litúrgico nas prin-
cipais festas fixas, como na Festa das Semanas, na Festa dos Tabernáculos e, 
principalmente, na Festa da Páscoa.8 Para além disso, existem registros na lite-
ratura de Qunram, como em 11QSalmos, sobre poemas usados para adoração.9 
Von Rad (2006) acrescenta: “Ao menos dois textos permitem verificar clara-
mente que o cântico de hinos acompanhava a apresentação de oferendas: Ecle-
siástico 50.1-18 e 2Crônicas 29.25”.10

Sabe-se que o povo de Deus usava o livro dos salmos para celebrar, especial-
mente em seus contextos de culto. No caso dos salmos 113-118, há uma relação 
na tradição judaica com os acontecimentos do Êxodo, quando YHWH libertou o 
seu povo da tirania do Egito. Tais salmos seriam expressões de adoração que re-
memoravam os ocorridos que marcaram a história do povo da aliança. A Hagadá, 
livro sobre os rituais da celebração pascal, associa os salmos 113 e 114 a cânticos 
entoados após a segunda taça da Sêder, refeição que marcava o início da Páscoa 
numa reunião à noite nos lares.11 Depois da jantarada, os salmos 115-118 eram 
recitados ou cantados.12 Na Mishná, em Pesachim 5:7, temos a comprovação de 
que esses salmos eram utilizados durante o abate do cordeiro pascal no templo.13 
Sittema (2010) pinta o quadro: “Um coral de levitas [...] cantava os salmos 113-

5Pinto, p. 460.
6Robertson, p. 198.
7Pinto, p. 449.
8Harman, p. 386.
9Waltke, p. 34.
10Von Rad, p. 357.
11Ross, p. 7.
12Sittema, p. 36.
13Ibidem, p. 9.



7

118, enquanto a congregação respondia em antífona: ‘Hallelu-Yah’, ‘louvado seja 
o Senhor’”14 No Talmude Bavli, em Pesachim 117a, lê-se questões relativas ao uso 
dos salmos de Hallel na Páscoa.15

Inaugurado o Reino com a morte e a ressurreição de Jesus, o cumprimento 
da Páscoa em Cristo continuou a ser celebrado. Agostinho e Crisóstomo teste-
munharam do uso dos salmos de Hallel, em especial o 118 nas adorações sema-
nais ou na celebração da festa anual.16 Até os dias atuais existem testemunhos 
dessa ligação dos salmos supracitados com a festividade. Nas igrejas reformadas 
da Escócia, o salmo 116 é elemento praticamente fixo na celebração do sacra-
mento da eucaristia; nas igrejas anglicanas, os salmos 113-118 permanecem um 
constituinte regular de liturgia para a Páscoa;17 a Igreja Católica ainda usa esses 
cânticos como base das missas de véspera de domingo.18

3. O salmo 113 analisado 
No caso do salmo 113, ele era usado, como já adiantado, em conjunto com o salmo 
114 no início da refeição. Ele convida à celebração do modo com que Deus se en-
volve com a vida das famílias.19 No momento em que ocorria a Sêder, é de se esperar 
que Jesus, educado em lar judaico,20 tivesse participado de sua tradição. Assim, po-
demos inferir que ele vocalizou o hino contido no texto sagrado. O seu Gattung21 é 
descrito como um salmo de louvor descritivo, consistindo, segundo Waltke (2016), 
“num chamado ao louvor, um motivo para o louvor e um chamado renovado ao 
louvor”.22 Tal estrutura pode ser observada pela inclusio entre a primeira e a última 
expressão (ַֽהּיָֽ־וּללְה) sendo o chamado (e o chamado renovado) ao louvor, e o restante 
do salmo apresentando as razões para o chamado: YHWH é o Senhor do tempo e 
do espaço (v. 1-3); YHWH somente é transcendente e imanente (v. 4-6); e YHWH 
é Deus de reviravoltas (v. 7-9).

14Sittema, p. 35.
15Disponível em: https://www.sefaria.org/Pesachim.117a.2?lang=bi. Acesso em: 

09/05/2024, às 16h30m.
16Ross, p. 12.
17Ibidem.
18Briggs, p. 388.
19Goldingay, p. 175.
20Waltke, p. 11.
21Termo utilizado por Günkel para se referir aos gêneros de cada salmo.
22Waltke, p. 982.

https://www.sefaria.org/Pesachim.117a.2?lang=bi


8

3.1 YHWH é Senhor do tempo e do espaço (v. 1-3)

“Aleluia” (ּה לוּ יָ֨�֨ ְלְ ֥  louvado seja Deus!”. Essa é a essência do texto do começo ao“ ,(הַ֥�
fim. Há muito em jogo para o povo israelita quando ele celebra a libertação que 
ocorreu no Egito. Por isso, dentro do לִּּים  o livro dos louvores”, consta a“ ,סֵֵפֶֶר תְִּּהִ
convocação para adorar. Louvar é exatamente o que se espera daquele que se 
aproxima dos Salmos. Seu título original e a abertura do Sl 113 têm a mesma raiz, 
-Na porção em análise, a orientação é claríssima: “Louvem, ó servos do SE .הלל
NHOR” (֑ה הוָ֑� י ְיְ ֣ לוּ עַַבְְדֵ֣� ְלְ  Quem são esses servos? Investigando o uso da palavra em .(הַ֭�֭
questão, דְֵֵי בְ  nos salmos, três opções são possíveis: (1) O povo de Israel; (2) os ,עֹ֬�֬
líderes de Israel; e (3) os levitas. Em defesa da primeira alternativa, cita-se Dt 
10.12-13: “E agora, ó Israel, que é que o Senhor seu Deus pede de você, senão que 
tema o Senhor, o seu Deus, que ande em todos os seus caminhos, que o ame e que 
sirva (ָדַבַָע  ) ao Senhor, ao seu Deus, de todo o seu coração e de toda a sua alma, e 
que obedeça aos mandamentos e aos decretos do Senhor, que hoje lhe dou para o 
seu próprio bem?” e Sl 97.7: “Ficam decepcionados todos os que adoram ְֵֵד בְ  )עֹ֬�֬
imagens e se vangloriam de ídolos”, embora o segundo se refira a um serviço idó-
latra. A premissa básica é que todos são chamados para serem servos. O segundo 
grupo pode ser considerado pelo uso de דְֵֵי בְ  no Sl 89, tanto no verso 3 quanto no עֹ֬�֬
verso 20, no qual o termo é associado a Davi י ֽ ד עַַבְְדִּֽ� ֥ �וִָ֥דְָלְ  ( e י ֑ �דְִּ֑ ד עַַבְ ֣ �וִּ֣דָּ  respectivamente). 
Parece apontar para a mesma realidade de liderança religiosa com Moisés (Nm 
12.7, Dt 34.5), Josué ( Js 24.29), Isaías (Is 20.3) etc. Por fim, a terceira e última 
possibilidade é pautada no Sl 134.1: “Venham! Bendigam o SENHOR, todos 
vocês, servos (י ֣ -do SENHOR, vocês que servem de noite na casa do SE (עַַבְְדֵ֣�
NHOR” e no Sl 135:1-2: “Aleluia! Louvem o nome do SENHOR; louvem-no, 
servos ֣  do SENHOR, vocês que servem na casa do SENHOR, nos pátios da )עַַבְְדֵ֣�
casa de nosso Deus”.

Definir a interpretação não é tarefa simples, pelo baixo número de utilização 
de עַבְד  -nos salmos. O trabalho se torna ainda mais complicado pela diversida י
de de alternativas plausíveis em poucos textos. Não obstante, pode-se questio-
nar se os עַבְד   são uma referência à liderança religiosa do povo, uma vez que tal י
abordagem individualizada representa uma remada fora da maré do texto, não 
se encaixando bem com o restante do segmento. Seguindo na mesma linha, será 
que um teor generalizado poderia ser aprovado? Como explicar então a utilização 
nos salmos 134 e 135? Soa mais razoável e moderado refletir sobre essas duas 

https://ref.ly/logosres/LLS:1.0.204;ref=bible$2Bbhs.19.97.7;pos=res$2FLLS:1.0.204$2F2019-10-22T16:40:11Z$2F2272809
https://ref.ly/logosres/LLS:1.0.204;ref=bible$2Bbhs.19.97.7;pos=res$2FLLS:1.0.204$2F2019-10-22T16:40:11Z$2F2272809
https://ref.ly/logosres/LLS:1.0.204;ref=bible$2Bbhs.19.97.7;pos=res$2FLLS:1.0.204$2F2019-10-22T16:40:11Z$2F2272809


9

realidades tentando fundi-las. A questão é descobrir se há respaldo bíblico para 
a aventura. O texto de 1Crônicas 23:30-31 sugere que os levitas deveriam louvar 
 .a YHWH nas festas fixas, incluindo a celebração da Páscoa (Lv 23.4-5) (ללַהָ)
Se o Sitz im Leben do Sl 113 é o contexto litúrgico, como sugerido por Günkel 
e desenvolvido por Mowinckel, a discussão se encerra. No entanto, atesta Carlos 
Osvaldo Pinto (2006): “[É] necessário fazer uma distinção entre o Sitz im Leben 
da composição e o Sitz im Leben da utilização”.23 O salmo 113 é considerado um 
salmo órfão, sem autoria determinada. Embora o uso litúrgico dos salmos seja 
indiscutível,24 é necessário ter zelo e cuidado para não construir toda uma teologia 
com base em teorias duvidosas. 

Fato é que há espaço na teologia bíblica para entender a adoração como 
iniciada e modelada por um liturgo, isto é, um levita. Em 2Crônicas 29.25-28, os 
levitas são aqueles que lideram o povo em adoração no meio de uma oferenda.25 
Já Ne 8.6, mostra Esdras, descendente de Arão (Ed 7.1-6), liderando os crentes 
no serviço divino. Portanto, os servos עַבְד   do v.1 provavelmente se referem aos י
cantores levitas do templo.26 Levando em conta essa interpretação e tendo ba-
sicamente o princípio do canto congregacional nos cultos públicos em mente, 
Calvino (2012) diz: 

Se alguns preferem entender a expressão como uma referência aos levitas, aos 
quais se confiava a incumbência da celebração dos louvores de Deus, na vigência 
da lei, não me oponho muito a isso, contanto que não excluam o resto dos fiéis 
sobre os quais Deus havia designado os levitas como líderes e regentes de mú-
sica, para que Ele fosse louvado por todo seu povo, sem exceção [...]. Quando 
o Espírito Santo se dirige expressamente aos levitas, em relação ao assunto dos 
louvores a Deus, o Espírito tenciona que, por seu exemplo, os levitas mostrem o 
caminho aos demais e que toda a Igreja responda em coro santo”.27

Tendo a decisão sobre quem deve louvar, o próximo exame diz respeito a quem 
deve ser louvado. Segundo o salmista, é “o nome do Senhor” (ה ֽ הוָֽ� ם ְיְ ֥ לוּ אֶֶת־שֵׁ֥� ְלְ ֝� -Long .(הַֽ֝�

23Pinto, p. 459.
24Ibidem.
25Von Rad, p. 357.
26Estes, p. 359
27Calvino, p. 100.



10

man (2014) está certo ao defender que “o nome do SENHOR significa a sua repu-
tação, ganha por suas grandes obras e seu maravilhoso caráter”.28 Quando se fala no 
ה ֽ הוָֽ� ם ְיְ ֣  intende-se abranger a própria existência e as atividades de Deus. Não é à toa ,�שֵׁ֣
que a Catecismo Maior de Westminster ressalta que a “proibição feita no terceiro 
mandamento é de não profanar ou abusar do nome de Deus, de seus títulos, atribu-
tos, ordenanças, palavras e obras”,29 além de “não profanar suas palavras, suas obras e 
os sinais de seus sacramentos”.30 É de interesse especial notar que assim como por 
três vezes apareceּלו ְלְ ֥ הּ) também por três vezes se repete o nome do Senhor , הַ֥�  uma יָ֨�֨
vez e ה ֽ הוָֽ�  duas vezes). Spurgeon, conjecturando, registrou: “o nome do Senhor é ְיְ
usado três vezes neste versículo, e, por nós, que compreendemos a doutrina da Trin-
dade na Unidade, pode ser considerado como uma alusão ligeiramente velada àque-
le santo mistério”.31 Decerto há um exagero em suas considerações, uma vez que é 
muito evidente que a repetição dos termos comunica ênfase e centralidade.

Não há muito segredo na mensagem do verso: YHWH, o Senhor da aliança, 
deve ser louvado pelos seus servos (o povo de Deus), com a direção dos seus servos 
(os levitas), por tão grandes e temíveis obras que realizou, especialmente no resgate 
dos israelitas do ambiente e da situação hostis em que estavam. YHWH, O Se-
nhor da aliança, é aquele que foi plenamente fiel do Éden ao Egito, e do Egito em 
direção à Terra Prometida. Tal louvor, no entanto, possivelmente não seria como 
qualquer coisa ordinária. O verbo ַ֭וּללְה é um dos 415 no Antigo Testamento que 
estão no grau Piel. Embora alguma divergência quanto ao significado do tronco 
tenha sido discutida,32 a opinião de que ele revela intensidade é preferível. Wal-
tke (2020) é preciso: “O louvor envolve aclamação entusiástica e alegre a Deus”.33 
Logo, a convocação seria para um celebração com dedicação. Podemos equiparar o 
uso aqui de ַ֭וּללְה como um chamado ao louvor fervoroso diante de YHWH.

Nos versos 2 e 3, pode-se observar a apresentação de um breve quiasma,34 
indicado pelo convite à adoração do ה ֽ הוָֽ� ם ְיְ ֣ -o “nome de do SENHOR”. Tal cons ,�שֵׁ֣

28Longman, p. 389.
29Catecismo de Westminster, p. 56.
30Ibidem, p. 57
31Spurgeon, p. 42
32Waltke, p. 399-400.
33Ibidem, p. 19.
34Hamilton, p. 1.



11

trução apareceu anteriormente apenas três vezes no Saltério,35 mas no salmo 113 
é usada três vezes nos três primeiros versos. No verso 2, o verbo usado tem a raiz 
 Essa combinação também aparece em outro .הלל Já no verso 3, volta-se a .ברך
salmo do Hallel Egípcio, o Sl 115. Críticos tentam formular diferenças entre eles 
como se o primeiro fosse de uso sacerdotal e o último de uso levítico,36 mas isso 
não faz sentido à luz do contexto imediato do texto (adoração universal e ininter-
rupta), do evidente paralelismo hebraico e do próprio quiasma estruturado. Isso 
tudo sem mencionar que no Salmos 115.17-18, bem como no Salmos 100.4, 
existe um bom indicativo da correta relação entre os verbetes. Segundo a primei-
ra porção do texto, a adoração deve ocorrer porque YHWH é Senhor do tempo 
e do espaço. Os merismas apresentados, ה ּתַָּ ם e עַ  ,(”desde agora e para sempre“) עוָֹלָ
além de ׁמֶֶש ֥ ח־�שֶׁ֥ ַרְַ בָמָוֹא e מִּּזְ  (“do nascente ao poente”), testemunham da sua grande-
za.37 Sabemos que Deus é eterno, inclusive assim sendo descrito no Pentateuco 
como o ם ֽ לָֽוֹעֹ� ל  ֥  :e onipresente, conforme leitura do Salmos 139.5-10 ,(Gn 21.33) �אֵ֥
“Tu me cercas, por trás e pela frente, e pões a tua mão sobre mim. Tal conheci-
mento é maravilhoso demais e está além do meu alcance; é tão elevado que não 
o posso atingir. Para onde poderia eu escapar do teu Espírito? Para onde poderia 
fugir da tua presença? Se eu subir aos céus, lá estás; se eu fizer a minha cama na 
sepultura, também lá estás. Se eu subir com as asas da alvorada e morar na extre-
midade do mar, mesmo ali a tua mão direita me guiará e me susterá”. Assim, nas 
próprias perfeições do ser de Deus há motivo para adoração. O povo de Deus é 
chamado para louvar o Senhor por aquilo que Ele é. A começar dos israelitas, 
todas as nações são chamadas a bendizer o nome do Senhor. Estes (2019) é pre-
ciso na sua colocação: “Em contraste com as deidades locais adoradas no mundo 
antigo, o reino do Senhor abrange o mundo inteiro. Então, seu louvor deve ser 
universal e exclusivo”.38

3.2 YHWH somente é transcendente e imanente (v. 4-6)

A segunda parte do  salmo 113 se encaixa no corpo do texto, chamado por Günkel 
de Hauptstück, no qual apareceria o tehillot, isto é, os atributos e as obras de Deus 

35Sl 7.17, 102.15 e 102.21.
36Hossfeld & Zenger, p. 182.
37Pinto, p. 474.
38Estes, p. 360.



12

que evocam o louvor.39 No nosso texto, o destaque se dá na consideração da sin-
gularidade de YHWH como exaltado ao mesmo tempo que interativo com sua 
criação. Ele é distinto das suas criaturas, mas mantém contato com elas na sabe-
doria da sua providência. No verso 4, Ele é descrito como “exaltado acima de todas 
as nações” (֥ם �יִ֥וּ ם עַַל־כָּּל־גֹּ ֖  incluindo o próprio Egito, que gozava de grande poder ,(רָ֖�
e reputação no Antigo Oriente Próximo. YHWH está “acima” (עַַל) deles em so-
berania. A sua própria glória está “acima” (עַַל) dos céus. Essa é a figura da divin-
dade que é suprema e única no mundo. O Salmos 99.1-2 desenha a mesma pin-
tura: “O SENHOR reina! As nações tremem! O seu trono está sobre os querubins! 
Abala-se a terra! Grande é o SENHOR em Sião; ele é exaltado acima (עַַל) de 
todas as nações”. A sua “glória” é cantada nos céus (Sl 8.1) e a sua majestade está 
acima de todas as coisas (Sl 148.13). Na história do povo da aliança, até mesmo 
as nações que intimidavam Israel estavam completamente sob o controle do Se-
nhor.40 Não é precisamente isso que ensina Nm 13—14, Js 1.3-4, 2.2, Jz 6.16, 
20.28, 1 Sm 17, 2Cr 20, Ne 4.14, Es 9, Jr 10, Hc 1, 2 e tantos outros textos? 

É por essa razão que vem a pergunta retórica: “Quem é como o SENHOR, o 
nosso Deus”? (ּינו ֑ ֣ה אֱֱלֹ�הֵ֑ יהוָ֣� י ּכַּ  Evidentemente, não se espera uma resposta. Dado o .(�מִ֭֭
contexto, um sonoro “não” é mais do que lógico. Por mais que existissem outras 
figuras consideradas “transcendentes” no Antigo Oriente Próximo, como Marduk, 
na Babilônia, Assur na Assíria e El na cultura cananéia, YHWH é descrito como 
supremo em relação a todos os falsos deuses (Sl 82.1; 95.3; 96.4-5; 135.5). O pon-
to surpreendente é o encontro da transcendência com a imanência entre os versos 
5 e 6: “que reina em seu trono nas alturas” (בֶֶׁת  שָָֽׁלָ� י  ֥ גְְבִּּי�הִ֥ ּמַּ ֽ -mas se inclina para contem ,(הַֽ�
plar o que acontece nos céus e na terra” (רֶֶץ ֽ אָָֽבָ� ם וּ ִיִ ֥ מַׁ֥� שָּׁ ות ּבַּ אְֹ֑רְִלִ�֑  י  ֥ פִּּי�לִ֥ ׁשְּׁמַּ  ֽ  A natureza de .(הַֽ�
YHWH como transcendente e imanente é incomparável.41 Ele é tão transcenden-
te que precisa se inclinar (lit. humilhar פֵֵׁשָׁל ) para “contemplar” (lit. ver ה ָאָָרָ ). Hoss-
feld & Zenger (2011) registram: “entronização no céu é [algo] frequentemente 
conectado nos salmos com olhar para baixo na terra”.42 Parece mesmo ser o caso, 

39Disponível em: http://www.ericlevy.com/revel/Psalms/Gunkel%20H%20-%20
The%20Psalms%20-%20A%20Form-Critical%20Introduction%20Abridged.PDF. Aces-
so em: 30/04/2024, às 13h20m. A referência é Gunkel, p. 11-2.

40Estes, p. 360.
41Longman, p. 389.
42Hossfeld & Zenger, p. 182.

http://www.ericlevy.com/revel/Psalms/Gunkel%20H%20-%20The%20Psalms%20-%20A%20Form-Critical%20Introduction%20Abridged.PDF
http://www.ericlevy.com/revel/Psalms/Gunkel%20H%20-%20The%20Psalms%20-%20A%20Form-Critical%20Introduction%20Abridged.PDF


13

especialmente pelos exemplos dos Salmos 11.4, 14.2, 33.13, 53.2 e 138.6. Talvez o 
leitor se pergunte qual o intuito divino em olhar para baixo. Ross (2017) escreve: 

Certamente, ele não tem necessidade de aumentar o seu conhecimento. Ele não 
é como um rei em seu palácio, que precisa se vestir como um mendigo e passar 
a noite debaixo de uma ponte para entender o mundo real. O Senhor já sabe 
de todas as coisas. Esse também não é um jeito de dizer que ele olha de longe 
para baixo na terra a fim de perguntar: “o que está acontecendo aí?”. Ele não 
está analisando um lugar antes inalcançado a partir de um observatório celestial, 
como numa inversão divina de um astrônomo. Ele se ‘humilha’ a si mesmo. Ele 
se rebaixa [...] não num sentido de dar uma olhada ou de ser curioso, mas no de 
prover. Isso soa como o Deus de Abraão. Se você o encontrar em algum lugar, 
você chamará o lugar de Jeová Jireh, ‘o Senhor verá’ ou ‘o Senhor proverá’”.43

 Esse modo de Deus “ver” ou “contemplar” (ה ָאָָרָ ) foi precisamente o que acon-
teceu diante do seu povo no Egito, conforme Êxodo 2.23-25: “Os israelitas ge�-
miam e clamavam debaixo da escravidão; e o seu clamor subiu até Deus. Ouviu 
Deus o lamento deles e lembrou-se da aliança que fizera com Abraão, Isaque e 
Jacó. Deus olhou para os israelitas e viu a situação deles”. A presença do próprio 
Deus havia descido (ָדַרַָי ) no Monte Sinai, depois pousou (כַַן -lá. O que aconte (ׁשָׁ
ceria no Tabernáculo seria a mesma coisa. Não por acaso “tabernáculo” (כָּּן ׁשְִׁמִ ) tem 
a mesma raiz de “pousar” (כַַן .44(ׁשָׁ

3.3 YHWH é Deus das reviravoltas (v. 7-9)

A última estrofe do texto descreve de que modo YHWH condescende. O verso 7 
é construído por meio de paralelismo: “Ele levanta do pó o necessitado e ergue do lixo 
o pobre”. São três correspondências: (1) “levanta” com “ergue”; (2) “pó” com “lixo”; 
e (3) “pobre” com “necessitado”. Do início ao fim, o verbo “levantar” é tradução do 
termo קוּם, que aparece mais de 600 vezes no Antigo Testamento. Equivalentes no 
Antigo Oriente Próximo como o acadiano qamāmu, o árabe qāma, e o ugarítico 
qm são palavras bem documentadas.45 No caso do uso no salmo 113, קוּם encon-

43Ross, p. 45.
44Morales, p. 92.
45VanGemeren, p. 899.



14

tra-se no Hiphil, demostrando como Deus causa a ação, geralmente relacionada a 
“começar a fazer algo”.46 “Erguer”, por sua vez, vem de רוּם, se aproximando de 
uma homofonia com קוּם. Encontram-se variados testemunhos de idiomas próxi-
mos que preservam a raiz no sentido de algo que é ou ficará alto. Também empre-
gado no Hiphil, רוּם está presente em muitos textos, como Gênesis 7.7, quando a 
arca de Noé foi erguida pelas águas ou Josué 4.5, quando pedras foram erguidas 
do Jordão para se fazer um memorial.

Prosseguindo, “pó” traduz ר ָפָָעָ  na porção selecionada das Escrituras. Sendo 
usado como substantivo em 110 oportunidades no AT, tem seu sentido literal 
relacionado à poeira, como em Gn 2.7: “Então o SENHOR Deus formou o 
homem do pó (ר ָפָָעָ ) da terra”. Já “lixo” é a interpretação de ת ּפֹּׁשְַׁאַ  , que em Nee-
mias se refere a uma entrada da cidade de Jerusalém (Ne 2.13, 3.13, 3.14 e 
12.31), mas nos demais usos a um depósito de lixo. A palavra é associada com 
o local onde coisas inúteis são descartadas, não estando longe da semântica que 
envolve esterco, excremento humano e urina.47 A expressão “pobre” (ל -tem li (ּדַּ
gação direta com a falta de recursos, como em Levítico 14.21: “Se, todavia, for 
alguém pobre (ל -�sem recursos” ou em Provérbios 22.22: “Não explore os po ,(ּדַּ
bres (אֶֶבְְיוֹן .”)ל -relativo à “necessitado”, fala de um estado de vergonha pela es ,ּדַּ
cassez. Estes (2019) diz que eles são os “virtualmente destituídos, os operários 
do dia do mundo antigo, completamente dependentes de outros para o seu 
sustento diário”.48

Ao sair do mundo lexical para o mundo contextual do texto, imaginando que 
há pano de fundo do Egito antigo, pode-se inferir resumidamente que YHWH 
tirou o seu povo de situação de grande opressão, seja no trabalho (Êx 1.11-14), 
nos relacionamentos (Êx 1.15-16) ou na adoração (Êx 5.1-2). O ostracismo e a 
humilhação nacional empurravam o povo para um verdadeiro lixeiro espiritual. 
No mundo antigo, o depósito de lixo era onde as pessoas mais desesperadas se 
encontravam49. Foi num lugar como esse que o sôfrego Jó esteve em 2.8: “Então 
Jó apanhou um caco de louça e com ele se raspava, sentado entre as cinzas (ת ּפֹּׁשְַׁאַ  )”. 
Em Êxodo, a conjuntura também era de desalento (Êx 2.23-25). O povo de Deus 

46Ibidem.
47Ibidem, p. 551.
48Estes, p. 362.
49Ibidem.



15

foi maltratado e humilhado até o pó.50 Tudo isso torna a obra redentora mais 
sublime, porque YHWH sujou as suas mãos para libertar o seu povo, carente e 
necessitado, do pó e do lixo egípcio.

A reviravolta da atividade do verso 7 surge no verso 8: YHWH redime os 
humildes “para fazê-los sentar-se com príncipes, com os príncipes do seu povo”. Sai-se 
da pobreza para a riqueza, mas é fulcral ter cuidado para não interpretação isso 
apenas em termos de valores materiais. Riqueza, dentro da mentalidade hebraica, 
também é desfrutar da terra, ter filhos e gozar da shalom divina. O intuito é, então, 
demonstrar que Deus tira o povo da vergonha da pobreza para lhe conferir a 
honra da nobreza diante Dele. Ele eleva a posição do humilde para possibilitá-lo 
se assentar (ָבׁשַָׁי ) com os líderes, um modo de dizer que haverá permanência da 
habitação dentro da nobreza, perpetuando o estado de honraria.

Como se já não fosse o bastante, mais graça é direcionada ao povo da aliança: 
“Dá um lar à estéril, e dela faz uma feliz mãe de filhos”. É importante salientar que 
na antiguidade, inclusive em Israel, uma mulher sem filhos se encaixava numa 
situação de grande vulnerabilidade.51 Essa condição específica levava ao desespe-
ro frequentemente. As narrativas da Bíblia Hebraica testemunham de algumas 
histórias de Deus favorecendo mulheres em tais circunstâncias. É o caso de Sara 
(Gn 11.30), de Rebeca (Gn 25.21), de Raquel (Gn 30.22), da mãe de Sansão ( Jz 
13.2-3), da Sunamita (2Rs 4.16) e, principalmente, de Ana (1Sm 1.2). Esta é 
digna de realce no estudo, uma vez que existem consideráveis similaridades entre 
o conteúdo, as palavras e o cenário experimental do Sl 113.7-9 com a oração mu-
sical pessoal dela em 1Sm 2.8. Não por menos Delitzsch escreveu que “os pensa-
mentos do Salmo 113 são transplantados do cântico de Ana52”. A primeira parte 
deste é ון יְֹ֔�֔ ים אֶֶבְ ֣ תּ֙֙פֹּׁשְַׁאַ �רִָ֣יָ    ֽ ל �מֵֽ ר דָּ֗�֗ פָָ֜עָ�֜ ים מֵֵ ל enquanto o verso 7 daquele é ,מֵֵ�קִ֨֨ ֑ ר דָּ֑� ֣ פָָ֣עָ� י מֵֵ ֣ י�מִ֣ ֽ �קְִֽמְ  
ון יְֹֽ�ֽ ים אֶֶבְ ֥ ת �רִָ֥יָ פֹּׁ֗שְַׁאַ�֗   ��מֵֽ֝֝ . A correspondência é de quase 100%, à exceção do acréscimo de 
um י ao primeiro verbo. O mesmo ocorre na primeira parte do verso 8: o verbo 
יב֙֙ ׁשִׁוֹהְֹלְ   (conforme 1Sm 2.8) recebe o aditivo de um י. Porém, as demais palavras 
são as mesmas. O único acréscimo considerável vem do restante do Salmos 113.8, 
ו מַֹּֽ�ֽ י עַ ֥ י�בֵ֥ ִדְִנְ ם  ֗  algo que não invalida a conexão dos ,(”com os príncipes do seu povo“) ��עִ֝֗

50Briggs, p. 389.
51Longman, p. 390.
52Disponível em: https://biblehub.com/commentaries/kad/psalms/113.htm. Acesso 

em: 02/05/2024, às 11h30m.

https://biblehub.com/commentaries/kad/psalms/113.htm


16

textos e nem retira o link de significados. Fortalecendo a íntima ligação dos tex-
tos, o versículo 9 reforça a própria conjuntura que Ana viveu. YHWH a deu um 
“lar” (ת ִיִ בַַּ֗הַ�֗ ). Embora o termo ת ִיִ  literalmente signifique “casa”, Calvino (2012) בַּ֗�֗
está certo ao relacioná-lo com “família”.53 O “lar” recebido é constituído de “fi-
lhos” (ים ֥ �נִּ֥בַָּהַ  ), tornando essa mãe alguém “feliz” (ה מֵֵׂחָ֗�֗ -Curiosamente, essa felici .(שְׂ
dade é a mesma presente na celebração das festas fixas de Israel. Na Sucot, a 
Festa dos Tabernáculos, por exemplo, o termo está presente: “Durante sete dias 
celebrem a festa, dedicada ao SENHOR, o seu Deus, no local que o SENHOR 
escolher. Pois o SENHOR, o seu Deus, os abençoará em toda a sua colheita e em 
todo o trabalho de suas mãos, e a sua alegria ( ַחַ ֽ �מֵֽׂשָׂ ) será completa” (Dt 16.15). 
Admitindo que o salmo 113 era cantado nessa comemoração anual, pode-se 
pensar que Sião, a esposa de YHWH e mãe da sua população, foi privada dos 
seus filhos, os quais foram escravizados diante dos seus olhos ou levados em ca-
tiveiro.54 Todavia, em uma reviravolta impressionante, alegrou-se com a obra 
redentora que aconteceu no Egito.

Terminando assim em alta o salmo de louvor (ה ּלִָּהְִתְ  ), é natural que se espere 
um grande regozijo da congregação. Embora a Septuaginta e a Biblia Vulgata 
tenham transferido o fecho para o salmo seguinte55, ele é parte constituinte e 
primordial do salmo 113, delimitando a inclusio e repetindo a forma piel do cha-
mado à adoração: “Aleluia” (ּֽה לוּ־יָֽ� ְלְ ֽ  .”!louvado” — com fervor — “seja Deus“ ,(הַֽ�

4. Considerações pastorais:

Não se sabe ao certo a data de composição do Salmo 113, mas, como demonstra, 
a sua utilidade e a sua valia estão amplamente registradas na história do povo 
da aliança. De modo a mostrar a extrema relevância do texto para o crente con-
temporâneo, agora no século 21, abaixo seguem algumas propostas de aplicações 
devocionais, horizontais e verticais, para a igreja:

Antes de tudo, que se destaque que Deus deve ser louvado. O convite à ado-
ração do início e do fim do salmo são modelares para instruírem a comunidade 
de fé na adoração ao Senhor. O emprego distintivo do Piel não foi feito ao acaso. 

53Calvino, p. 104.
54Briggs, p. 389.
55VanGemeren, p. 1139.



17

O ser de Deus e as suas magníficas obras se constituem fundamento sublime e 
suficiente para gerar respostas entusiasmadas de louvor no coração do cristão. 
Meditar nas perfeições de Deus, especialmente as relativas à sua transcendência 
e à sua imanência deixam boquiabertos os seus filhos, que podem, no poder e na 
assistência do Espírito, enxergar a singularidade de YHWH. Ademais, contem-
plar a riqueza da sua obra redentora motiva-nos a encher o coração de gratidão. 
Tal Deus merece louvor fervoroso, porque Ele não é – e nem fez – pouca coisa. 
Sabe-se muito bem que em algumas congregações o fervor é destituído de uma 
boa teologia; em outras, a boa teologia é destituída de fervor. À primeira vista, 
pode parecer que existe uma relação de antagonismo entre as partes. Contudo, ao 
contemplar o salmo 113, o leitor descobre que teologia e fervor não são adversá-
rios. Pelo contrário, devem ser amigos inseparáveis. Deus deve ser louvado com 
fervor pela compreensão certa do que Ele é ou fez. A falta disso historicamente é 
relacionada com o que Tomás de Aquino (segundo Gregório, o Grande) chamava 
de Acídia, um dos sete pecados capitais, relativo à apatia espiritual.56 Deus espera 
adoração entusiasmada. Os imperativos para alegrar-se e cantar ocorrem umas 
200 vezes no Saltério de acordo com Gunkel.57

Tal louvor é melhor expressado nas igrejas locais através do canto congre-
gacional. Decerto há uma similaridade entre a direção do levita na adoração com 
a figura do ministro de música, no que tange ao ofício de liderar o corpo inteiro 
no serviço divino. O seu exemplo de teologia e fervor movem a comunidade de 
fé na instrução de como adorar o Senhor. É fato que todos os crentes são sacer-
dotes reais na administração da nova aliança, porém dentro da estrutura do cul-
to público certas funções permanecem reservadas a algumas pessoas – não para 
haja um culto à performance, mas para que todo o povo de Deus seja facilitado 
no exercício de adoração. Logo, ter intencionalidade no canto congregacional a 
partir da liderança de um ministro é um privilégio que aproxima o crente da 
experiência tencionada por Deus na adoração pública. Nela, a igreja deve adorar 
a Deus pelo o que ele é. Não se pode apartar dela a compreensão das perfeições 
divinas, conforme revelação nas Escrituras Sagradas. Não há dúvida que Deus 
é incognoscível, mas o que ele decidiu revelar sobre si mesmo é suficiente para 

56Waltke, p. 38.
57Günkel, p. 23.



18

encantar o homem e produzir nele louvor ao seu Criador. Cantar sobre os seus 
atributos incomunicáveis, por exemplo, ressalta a singularidade do Senhor. Can-
tar sobre os seus atributos comunicáveis, por outro lado, demonstra a plenitude, a 
excelência e a superioridade de Deus. Ele é, de uma forma ou de outra, único. A 
distinção Criador-criatura não pode ser negligenciada. 

A igreja também deve adorar a Deus pelas suas obras. O Deus que é trans-
cendente e imanente está completamente envolvido com tudo o que acontece. No 
que tange à redenção do seu povo, o “obrigado” (i.e. a resposta positiva) é esperado. 
Deus deseja que seu povo nutra gratidão. Não é sem motivo que as festas de Leví-
tico 23 foram instituídas como “fixas”, pois deveriam ocorrer regularmente todos 
os anos. É fácil se esquecer do que Deus fez. Por isso, festeja-lo frequentemente 
por suas obras deve ser algo inegociável. As festas antigas tinham esse papel di-
dático. A festa nova, em Cristo, se dá no culto público, no qual se diz “obrigado” 
em todos os domingos (Hb 9). A páscoa era celebrada no 14 de Nisã, bem no 
início do ano, sendo ocasião excelente para começar o ano bendizendo aquele que 
realizou a libertação do seu povo58. Em comparação, o culto público é iniciado no 
início de cada semana, sendo mais que apropriado bendizer aquele que libertou 
seu povo definitivamente em Cristo Jesus. Através das orações, dos cânticos, das 
leituras, da pregação Vox Dei e dos sacramentos, o povo da aliança continua (de 
modo mais sublime) a expressar louvor a Deus pelas suas obras redentoras. 

O melhor de tudo é que esse culto, formado por pessoas de todos os povos, 
línguas e nações (Ap 7.9-10), não se acaba: “Seja bendito o nome do SENHOR 
desde agora e para sempre!”. O apóstolo Paulo reforça tal assunto em Rm 15.11, 
quando convoca os gentios para louvarem (ωένἰα, cf. הלל) a YHWH.  Embora a 
adoração neotestamentária tenha pontos de descontinuidade, um conteúdo ri-
quíssimo permanece com a administração na antiga aliança: o louvor a YHWH 
pela sua fidelidade pactual. Ele é o Senhor da Aliança, preservando e cumprindo 
a sua palavra para seus propósitos pré-estabelecidos. Deus foi fiel do Éden ao 
Egito, e do Egito à cruz do Calvário. Ele permanecerá fiel, porque isso faz parte 
de sua natureza. Não há motivos para desconfiança enquanto vivemos no “já e 
ainda não”. o Deus que iniciou a boa obra é aquele que a terminará no dia de 
Cristo Jesus (Fp 1.6). Por essa razão, o povo da aliança é convocado para bendi-

58Spurgeon, p. 43.



19

zê- lo. Essa atitude de “abençoar” o nome de Deus rompe os testamentos. 
νονέμηγολὐε (particípio perfeito no modo passivo do verbo ωεγολυε) é como a 
LXX traduz ְך ֑ רָֹ֑בְֹמְ�   em Sl 113.2 (“seja bendito”). Curiosamente, essa expressão está 
presente em textos como 2Co 1.3, Ef 1.3 e 1 Pe 1.3, os quais apresentam uma 
espécie de fórmula: ῦοτσιρχ ῦοσηἸ νῶμἡ υοίρυκ ῦοτ ρὴταπ ὶακ ςὸεθ ὁ ςὸτηγολὐΕ 
(“Bendito seja o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo”). É possível que hou-
vesse uma tradição anterior, cuja estrutura foi exposta a autores bíblicos. A Ami-
dah, oração litúrgica dos judeus, continha essa mesma forma, sendo utilizada 
como base, ao que tudo indica, para o uso cristianizado posterior. Cada uma das 
dezoito bençãos (berakah) se inicia com a mesma receita:ה אֱֱלֹהֵֵינוּ וֵֵאלֹהֵֵי הָוָ ה ְיְ ּתַָּאַ רוּךְ    ּבָּ
 O uso .(Bendito sejas Tu, Senhor nosso Deus e Deus de nossos pais“) אֲֲבוֹתֵֵינוּ
adaptado com a inserção de Deus o Filho é mais do que apropriado, já que na 
entrada triunfal gritavam “Hosana ao Filho de Davi! Bendito (ςονέμηγολὐΕ) é o 
que vem em nome do Senhor! Hosana nas alturas” (Mt 21.9), um clara referência 
a outro salmo do Hallel Egípcio, o salmo 118. Além disso, o verbo está presente 
num cântico de natividade (Lc 1.68) e na ocasião da Última Ceia (Mt 26.26). 

A Escritura testifica, de Gênesis a Apocalipse, que o Deus transcenden-
te-imanente é digno do nosso louvor fervoroso. Ele é aquele que se inclina e se 
humilha para salvar, porque Ele é ְאריִ הוהי  o Deus que vê” a situação do seu povo“ ,ה
para resgatá-lo. Ele fez isso no Egito, continuou fazendo pelos relatos das páginas 
do Antigo Testamento e teve sua obra atingindo o ápice na humilhação do Se-
nhor Jesus, o seu Filho Unigênito (Fp 2.6-8). Em Cristo, vemos o clímax da sua 
“bondade condescendente.”59 O Deus das reviravoltas, na pessoa do Filho, desceu 
dos céus e “tabernaculou” entre nós ( Jo 1.14), provendo a melhor festa fixa — e 
permanente — de todas: ele mesmo, a alegria dos crentes (1Pe 1.8-9). O Deus 
que traz felicidade à estéril é o mesmo que concede imenso regozijo para todos 
os estéreis espirituais. Jesus extirpa o pecador do depósito de lixo para o colocar 
na bonança eterna, o transportando do império das trevas para o seu reinado (Cl 
1.13). O evangelho é a boa notícia de que Deus, em Cristo, sujou as suas mãos 
no resgate do seu povo carente para torna-los verdadeiros herdeiros reais. Assim, 
os cristãos, limpos pelos méritos do Senhor, são convidados, com gratidão no 
coração e com o cântico de Hallel (ללה) nos lábios, junto com a casa (família) que 

59Spurgeon, p. 41.



20

ele provê, a adorá-lo em verdade e em espírito, perante a face de Deus todos os 
dias da vida.

Conclusão

Assim se conclui com a célebre pergunta retórica do Salmos 113.5: “Quem é como 
o SENHOR, o nosso Deus?”. Essa pergunta nos encontra direta ou indiretamente 
em toda Escritura Sagrada.60 Na Bíblia, temos o convite à consideração de que não 
há outro como o Senhor. Não há criatura alguma que seja equiparável em termos 
de poder, soberania e graça. YHWH é absoluto e singular. No entanto, na última 
celebração pascal, esteve Jesus reunido aos seus discípulos. Em algum momento, ao 
que tudo sugere, cantaram o Salmos 113, quem sabe com o coração queimando ao 
pronunciar: “Quem é como o SENHOR, o nosso Deus?”. Diante dos seus apóstolos, 
estava aquele que poderia responder à pergunta retórica de modo surpreendente. 
Quem é como o SENHOR, o nosso Deus? É o Deus-homem sentado à mesa. O 
Deus que se humilhou, comendo e bebendo com pecadores. Lá estava o Cordeiro 
Pascal (1Co 5.7), aquele que tira o pecado do mundo ( Jo 1.29). Jesus é a imagem do 
Deus invisível (Co 1.15), a expressão exata do seu ser (Hb 1.3), em quem habita toda 
a plenitude da divindade (Cl 2.9). Ele e o Pai são um ( Jo 10.30). Cristo é o Grande 
Eu Sou, antes mesmo de Abraão nascer ( Jo 8.58). Ele é Logos Eterno ( Jo 1.1), o 
agente da criação, porque o universo foi formado pela palavra de seu poder (Hb 
11.3). Meditando nisso tudo, como não terminar com ַֽהּיָֽ־וּללְה, “louvado seja Deus”? 

Bibliografia

Aland, Barbara; Aland, Kurt; Karavidopoulos, Johannes; Martini, Carlo M; 
Metzger, Bruce. The Greek New Testament: fifth revised rdition (Stuttgart: 
Deutsche Bibelgesellschaft, 2014).

Amorese, Rubem Martins. Louvor, adoração e liturgia (Viçosa: Ultimato, 2004).
Ashton, Mark; Hughes, R. Kent; Keller, Timothy J.; Carson, D.A, orgs., Louvor: 

análise teológica e prática (Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2017).
Baird, Charles W. A liturgia reformada: ensaio histórico (Santa Barbara do Oeste: 

SOCEP, 2001).

60Kidner, p. 436.



21

Block, Daniel I. Para a glória de Deus (São Paulo: Cultura Cristã, 2018).
Brannan, Rick. Léxico Lexham da Bíblia Hebraica (Bellingham: Lexham Press, 

2020).
Briggs, Charles Augustus. A critical and exegetical commentary on the book of Psal-

ms: vol 2 (Edinburgh: T&T Clark Ltd., 1986).
Calvino, João. Salmos: Volumes 1-4 (São José dos Campos: Editora Fiel, 2012).
Cross, F.L. 1 Peter: A paschallLitugy (London: A.R. Mowbray & Co. Ltd, 1954).
Diniz, Adriano Mendes. Pregando Cristo nos Salmos: a mensagem cristocêntrica do 

saltério (São Paulo: Fonte Editorial, 2019).
Estes, Daniel J. Psalms 73-150 (Nashville: B&H Publishing Group, 2019).
Fontes, Filipe C.; Almeida, João B. A igreja local e a música no culto: O canto calvi-

nista e os desafios contemporâneos (Brasília: Editora Monergismo, 2020).
Frame, John M. Em Espírito e em verdade (São Paulo: Cultura Cristã, 2006).
Getty, Keith. Cante!: como o louvor transforma sua vida, sua família e sua igreja 

(São José dos Campos: Fiel, 2018).
Golgingay, John. Poéticos para todos: salmos 73-150: parte 2 (Rio de Janeiro: Tho-

mas Nelson Brasil, 2022).
Gunkel, Hermann. The Psalms: a form-critical introduction (Philadelphia: For-

tress Press, 1975).
________. Introduction to Psalms: the genres of the religious lyric of Israel (Eugene: 

Mercer University Press, 1998).
Hamilton Jr, James M. Psalms (Bellingham: Lexham Academic, 2021).
Harman, Allan M. Salmos (São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2011).
Hossfeld, Frank-Lothar; Zenger, Erich. Psalms 3: a commentary on Psalms 101-

150 (Minneapolis: Fortress Press, 2011).
Johnson, Terry L. Adoração reformada: adoração segundo as Escrituras (Brasília: 

Monergismo, 2018).
Kauflin, Bob. Verdadeiros adoradores: buscando o que Deus valoriza (São Paulo: 

Vida Nova, 2018).
Kidner, Derek. Psalms 73-150: an introduction and commentary (London: Inter-

Varsity Press, 2008).
Leeman, Jonathan. Word-centered church: how scripture brings life and growth to 

God’s people (Chicago: Moody Publishers, 2017).



22

Líndez, José Vilchez. Sabedoria e sábios em Israel (São Paulo: Edições Loyola 
Jesuítas, 2011).

Lloyd-Jones, D. Martyn. Cantando ao Senhor (São Paulo: Publicações Evan-
gélicas Selecionadas, 2004).

Logman III, Tremper. Psalms: an introduction and commentary (Nottingham: 
Inter-Varsity Press, 2014).

MacArthur, John. Adoração: a prioridade suprema (São Paulo: Hagnos, 2014).
Martin, Ralph P. Adoração na igreja primitiva (São Paulo: Vida Nova, 2012).
Morales, L. Michael. Quem subirá ao monte do Senhor? (São Paulo: Cultura 

Cristã, 2022).
Pinto, Carlos Osvaldo Cardoso. Foco e desenvolvimento no Antigo Testamento: 

estruturas e mensagens dos livros do Antigo Testamento (São Paulo: Hagnos, 
2006).

Rad, Gerhard von. Teologia do Antigo Testamento (São Paulo: ASTE/TAR-
GUMIM, 2006).

Robertson, O. Palmer. A estrutura e a teologia dos salmos (São Paulo: Cultura 
Cristã, 2019).

Ross, Philip S. Anthems for a dying lamb: how six Psalms (113-118): became a 
songbook for the Last Supper and the age to come (Glasgow: Christian Focus 
Publications, 2017).

Schnabel, Eckhard J. Mark: an introduction and commentary (London: Inter-
-Varsity Press, 2017).

Sittema, John. Encontrei Jesus numa festa em Israel (São Paulo: Cultura Cristã, 
2010).

Spurgeon, Charles. Cristo, nossa Páscoa (Rio de Janeiro: GodBooks, 2022).
_________. Os tesouros de Davi: vol. 3 (Rio de Janeiro: CPAD, 2018).
Vangemeren, Willem A. Novo dicionário internacional de teologia e exegese 

(São Paulo: Cultura Cristã, 2011).
__________. Psalms: The expositor’s Bible commentary (Grand Rapids: Zonder-

van, 1995).
Walton, John H. Comentário histórico-cultural da Bíblia: Antigo Testamento 

(São Paulo: Vida Nova, 2018).



23

Waltke, Bruce K. Introdução à sintaxe do hebraico bíblico (São Paulo: Cultura 
Cristã, 2006).

__________. Os Salmos como adoração cristã: um comentário histórico (São Pau-
lo: Shedd Publicações, 2015).

__________. Os Salmos como louvor cristão: um comentário histórico (São Paulo/
SP: Shedd Publicações, 2020).

__________. Teologia do Antigo Testamento: uma abordagem exegética, canônica 
e temática (São Paulo: Vida Nova, 2015).



24

Mestrando em Estudos Bíblico-Hermenêuticos  
no Centro Presbiteriano de Pós-Graduação  
Andrew Jumper (CPAJ/SP), bacharel em Teologia  
pelo Seminário Teológico da Missão Juvep e  
Pós-Graduado em Teologia Exegética pelo  
Seminário Presbiteriano do Norte (SPN/PE).

Sobre o autor

Lucas Machado da Nóbrega



25

O evangelho da justiça de Deus

Juan de Paula

Romanos 1.16-17:

Pois não me envergonho do evangelho, porque é o poder de Deus para a sal-
vação de todo aquele que crê, primeiro do judeu e também do grego. Porque a 
justiça de Deus se revela no evangelho, de fé em fé, como está escrito: “O justo 
viverá por fé”. 

16Οὐ γὰρ ἐπαισχύνομαι τὸ εὐαγγέλιον δύναμις γὰρ Θεοῦ ἐστιν εἰς σωτηρίαν 
παντὶ τῷ πιστεύοντι Ἰουδαίῳ τε πρῶτον καὶ Ἕλληνι 17 δικαιοσύνη γὰρ Θεοῦ 
ἐν αὐτῷ ἀποκαλύπτεται ἐκ πίστεως εἰς πίστιν καθὼς γέγραπται Ὁ δὲ δίκαιος ἐ
κ πίστεως ζήσεται1

O presente texto visa analisar a passagem acima escrita, a saber, da epístola 
do apóstolo Paulo aos Romanos, bem como apresentar a discussão em 
relação ao tema central do livro de Romanos. “A carta de Paulo aos 

Romanos é profunda e completamente doutrinal: o ‘evangelho mais puro’, como 

1https://biblehub.com/text/romans/1-16.htm. Acesso em: 16/11/2023.

https://biblehub.com/greek/3756.htm
https://biblehub.com/greek/1063.htm
https://biblehub.com/greek/1870.htm
https://biblehub.com/greek/3588.htm
https://biblehub.com/greek/2098.htm
https://biblehub.com/greek/1411.htm
https://biblehub.com/greek/1063.htm
https://biblehub.com/greek/2316.htm
https://biblehub.com/greek/1510.htm
https://biblehub.com/greek/1519.htm
https://biblehub.com/greek/4991.htm
https://biblehub.com/greek/3956.htm
https://biblehub.com/greek/3588.htm
https://biblehub.com/greek/4100.htm
https://biblehub.com/greek/2453.htm
https://biblehub.com/greek/5037.htm
https://biblehub.com/greek/4412.htm
https://biblehub.com/greek/2532.htm
https://biblehub.com/greek/1672.htm
https://biblehub.com/greek/1343.htm
https://biblehub.com/greek/1063.htm
https://biblehub.com/greek/2316.htm
https://biblehub.com/greek/1722.htm
https://biblehub.com/greek/846.htm
https://biblehub.com/greek/601.htm
https://biblehub.com/greek/1537.htm
https://biblehub.com/greek/4102.htm
https://biblehub.com/greek/1519.htm
https://biblehub.com/greek/4102.htm
https://biblehub.com/greek/2531.htm
https://biblehub.com/greek/1125.htm
https://biblehub.com/greek/3588.htm
https://biblehub.com/greek/1161.htm
https://biblehub.com/greek/1342.htm
https://biblehub.com/greek/1537.htm
https://biblehub.com/greek/1537.htm
https://biblehub.com/greek/4102.htm
https://biblehub.com/greek/2198.htm
https://biblehub.com/text/romans/1-16.htm


26

Lutero o expressou” (MOO, 2023, p. 1). Além disso, é também “A quintessência 
e perfeição da doutrina salvífica” (ibidem) como expressou um puritano do século 
17 chamado Thomas Draxe.

A epístola foi escrita com o objetivo de Paulo buscar apoio da igreja em 
Roma para ir a Espanha para pregar o evangelho (Rm 15.24), foi levada, prova-
velmente de Corinto, por Febe, uma diaconisa da igreja (Rm 16.1-2) e copiada 
por um amanuense de nome Tércio (Rm 16.22). 

(...) Paulo escreveu sua Carta aos Romanos. Enquanto estava na Grécia, Paulo 
provavelmente ficou em Corinto (veja 2Co 13.1,10), onde possivelmente escre-
veu Romanos, o que é sugerido pelo fato de que Paulo recomenda aos romanos 
que recebam uma mulher, Febe, de Cencreia, cidade portuária adjacente a Co-
rinto (Rm 16.1,2)” (MOO, 2023, p. 3).

A Carta de Paulo aos Romanos foi o livro bíblico que mais impactou a 
história da igreja, conforme registrado pelos manuais. Agostinho, Lutero, Cal-
vino, Wesley, Barth e Stott, dentre outros, foram influenciados por essa carta ou 
a comentaram e Philip Melanchton, co-reformador alemão junto com Lutero, 
escreveu a sua Loci Communes (lugares comuns), a primeira teologia sistemática 
da reforma protestante, dentro dos moldes do livro de Romanos, onde os temas 
principais da carta se encontram (MELANCHTON, 2018, p. 15).

Quanto aos principais temas da carta, são estes, a saber: “(...) a continuidade 
do plano de salvação divino, o pecado e a necessidade dos seres humanos, a pro-
visão de Deus para o problema do nosso pecado em Cristo, como ter uma vida 
de santidade e segurança em face do sofrimento e da morte” (MOO, 2023, p. 22)

O principal tema da carta é o evangelho. “Romanos é o resumo de Paulo do 
evangelho que ele prega” (MOO, 2023, p. 32). Toda a estrutura da carta envolve 
o evangelho que Paulo pregava.

Paulo inicia a carta com uma saudação evangélica (Rm 1.1-7), se apresentando 
primariamente como um servo (doulos), também traduzido por escravo, pela inten-
ção de se apresentar como alguém de propriedade exclusiva de Jesus Cristo e como 
enviado de Deus para a pregação do evangelho entre os gentios. O termo “evangelho” 
aparece duas vezes na perícope e os termos “Jesus Cristo” e “Deus” aparecem quatro 
vezes, mostrando que Jesus Cristo em sua pessoa e obra redentora como constituição 
do evangelho e a ligação de Jesus Cristo com Deus, o Pai, pela filiação divina. 



27

Nos versículos 8 ao 15 (Rm 1.8-15), o apóstolo Paulo intercede por meio de 
Jesus Cristo pelos cristãos e pela igreja em Roma, demonstrando sua expectativa 
em visitá-los, termo que ele usa duas vezes e também cita “vocês” (traduzido de 
duas formas diferentes no grego original) por nove vezes, mostrando que o inte-
resse pela igreja e pelos irmãos está acima de seus próprios interesses em uma vida 
que glorifica a Deus por meio da pregação do evangelho entre os gentios. 

A passagem  em questão inicia com a conjunção “Pois” (do grego: gar), co-
nectando com o versículo anterior (15), onde o apóstolo Paulo afirma estar de 
prontidão para pregar o evangelho em Roma. Ele “desejava intensamente pregar 
o evangelho em Roma (MOO, 2023, p. 78).

“No versículo anterior, o apóstolo afirmara que, para alcançar a amplitude 
máxima de sua resolução e propósito, estava preparado para anunciar o evangelho 
em Roma. Nos versículos 16 e 17, Paulo apresenta o motivo para essa determina-
ção” (MURRAY, 2018, p. 1058)

Mas talvez a razão mais importante para a formulação negativa de Paulo seja a 
sua percepção de que muitos romanos veem o evangelho “dele” com algum grau 
de suspeita [uma vez que a igreja era formada predominantemente por gentios, 
mas havia judeus convertidos ali também]. Como “apóstolo dos gentios”, Paulo 
tinha o papel fundamental e controverso de trazer gentios para o reino indepen-
dente da Lei. Sua defesa apaixonada de um evangelho livre da Lei frequente-
mente encontrava resistência, e há boas razões em Romanos para justificar nossa 
opinião de eu ao menos alguns cristãos romanos estavam entre os opositores 
(esp. 3.8; 9.1-5; 11.13-15) (MOO, 2023, p. 79).

O evangelho como poder de Deus

“A forma negativa “não me envergonho [de Cristo]” pode ser entendida como 
“tenho orgulho” do evangelho. O apóstolo enaltece os méritos do evangelho, mas 
insinua que o evangelho é desprezível ao mundo” (FERREIRA, 2000, p. 14). Esse 
evangelho não é sinais e nem sabedoria humana, por isso Paulo se regozija com a 
beleza e a dignidade do evangelho, que não é seu, mas é de Deus, “cujo conteúdo 
é Jesus Cristo, “designado Filho-de-Deus-em-poder” (v. 4), medeia “o poder de 
Deus que conduz à salvação” (MOO, 2023, p. 79).



28

Esse poder não é de acordo com o mesmo sentido que as tradições filosóficas 
gregas, mas um poder “de acordo com o ensino do AT sobre um Deus pessoal 
cujo poder é único e que manifesta esse poder libertando (Êx 9.16; Sl 77.14,15) 
e julgando ( Jr 16.21) o seu povo” (ibidem):

Há um contínuo e progressivo desdobramento de motivos, neste texto. O após-
tolo revela-nos, em primeiro lugar, por que estava pronto a pregar o evangelho 
em Roma — ele não se envergonhava do evangelho. Em seguida, nos mostra 
a razão para isto: o evangelho é “o poder de Deus para a salvação”. Então, por 
último, ele nos diz por que o evangelho é o poder de Deus para a salvação — 
porque nele “a justiça de Deus se revela”. Quando lemos: “É o poder de Deus 
para a salvação”, o sujeito da frase indubitavelmente é o evangelho. O evangelho 
é a mensagem. Naturalmente, sempre será uma mensagem proclamada, mas o 
próprio evangelho é esta mensagem (MURRAY, 2018, p. 1063-7).

Mas o evangelho é poder de Deus para salvar do que? Da condição humana 
de miséria e ruína diante de Deus, pelo pecado herdado de Adão e a incapaci-
dade humana de salvar-se a si própria dessa condição e voltar-se para Deus, em 
reconciliação. Se salvar-se do pecado e da consequência da morte tridimensional, 
espiritual, física e eterna. O evangelho é o único que nos livra do pecado, do mal 
e da morte. 

Para Murray, “‘O poder de Deus’ é o poder que pertence a Deus; portanto, 
é o poder caracterizado por aquelas qualidades especificamente divinas” (ibi-
dem, p. 1071) e “O poder de Deus para a salvação, poder este que o evangelho 
incorpora, não opera de forma incondicional e universal para a salvação” (ibi-
dem, p. 1076). 

Em que sentido não é incondicional e universal? É que para experimentar 
a salvação como libertação do pecado e do juízo, a fé é o meio pelo qual nos 
apropriamos das promessas de Deus, então essa salvação não é uma apokatastasis 
(teoria de Orígenes, em que toda a criação será restaurada, inclusive os que não se 
renderam a Cristo) ou um universalismo (teoria em que todos os seres humanos 
serão salvos, independente da rendição a Cristo ou não). A fé é o meio pelo qual 
Deus salva pecadores, é o meio pelo qual pecadores experimentam libertação do 
pecado e do juízo através do poder que só o Deus único e trino tem. A fé é a con-
ditio sine qua non para sermos salvos.



29

E essa fé primeiro foi manifesta aos judeus e depois, aos gentios “na eco-
nomia divina, o evangelho deveria ser pregado primeiramente aos judeus (cf. Lc 
24.47; At 1.4,8; 13.46)” (Murray, 2018, p. 1090), pois a salvação vem de Israel ( Jo 
4.22). Conforme já escrito, a igreja em Roma era composta de judeus e gentios, e 
por mais que esses fossem predominantes, há uma ordem progressiva na econo-
mia da salvação em relação a revelação salvífica de Deus (cf. At 1.8). 

Os temas do “poder de Deus, a salvação, a revelação e a justiça de Deus” 
(Murray, 2018, p. 1103) estão presentes em textos do Antigo Testamento como 
Salmos 98.1-2; Isaías 46.13; 51.5,8; 56.1; 62.1. 

O evangelho como justiça de Deus

O versículo seguinte revela uma sentença bíblica muito importante. Quando o 
texto diz que a justiça de Deus está sendo revelada, o conceito é usado “por Paulo 
para se referir à revelação escatológica de vários aspectos e elementos do plano 
redentor de Deus. Às vezes, essa revelação é um “descobrimento” que se abre ao 
intelecto de várias variedades relacionadas aos propósitos de Deus” (MOO 2023, 
p. 83).

Ou seja, a ideia que essa justiça de Deus “estava para ser desvendada ao en-
tendimento humano” (Murray, 2018, p. 1116). Isso quer dizer que:

(...) o tempo presente sugere que Paulo esteja pensando em um processo con-
tínuo, ou em uma série de ações, associado à pregação do evangelho. Em todo 
lugar que o evangelho estiver sendo proclamado, a “justiça de Deus” em sua 
plenitude escatológica está sendo revelada (MOO, 2023, p. 83).

A interpretação da justiça de Deus, segue a dos reformadores protestantes 
do século 16, sobretudo Lutero que salienta “essa justiça como puramente forense 
— uma questão de condição ou posição judicial (...)” (MOO, 2023, p. 85). Ou 
seja, distinta da regeneração, sendo uma obra extra nos, quer dizer, fora de nós, 
sendo uma justiça que vem de fora, que vem de Cristo. “A condição justa que vem 
de Deus” (ibidem).

A questão da fé, Murray salienta que: 

“De fé” ressalta a verdade de que somente “pela fé” podemos ser beneficiários 
dessa justiça, razão por que se trata de uma “justiça-pela-fé”, tão verdadeira-



30

mente quanto é uma “justiça-de-Deus”. “Em fé” sublinha a verdade de que todo 
crente é beneficiário da justiça, não importando sua raça, cultura ou o grau de 
sua fé (MURRAY, 2018, p. 1162).

Por último, salienta-se o uso que o apóstolo Paulo faz de Habacuque 2.4 
(presente no Novo Testamento em Gálatas e Hebreus também, cf. Gl 3.11; Hb 
10.38-39). 

A citação de Habacuque 2.4 tem o propósito de confirmar a verdade utilizando 
o Antigo Testamento. A discussão passa a girar em torno da tradução apropria-
da, isto é, se “pela fé” deve ser entendido juntamente com o sujeito ou com o 
predicado da sentença. A proposição deveria ser traduzida “o justo viverá por fé” 
ou “o justo por fé viverá”? A proposição tem o significado de que o justo viverá 
ou o sentido de indicar como viverá o justo, ou seja, pela fé? Há boas razões 
para preferirmos esta última alternativa. (1) Habacuque 2.4 não pode ser na-
turalmente interpretado de outra maneira, e a pontuação massorética favorece 
esse ponto de vista. (2) A verdade que o apóstolo desejava estabelecer é que a 
justiça de Deus realiza-se pela fé — a ênfase recai sobre a maneira pela qual um 
homem se torna o beneficiário dessa justiça. Devemos esperar que a referência à 
“fé”, na citação, teria força idêntica. (3) A expressão “a justiça pela fé” não pode 
reivindicar a analogia de seu uso nas Escrituras (MURRAY, 2018, p. 1184).

Ou seja, o uso que Paulo faz de Habacuque está dentro do enredo das es-
crituras em uma revelação progressiva da história da redenção. “Encaixando bem 
com o seu uso aqui em Habacuque, êmúná muitas vezes expressa no AT a atitude 
fundamental de confiança e dependência que as pessoas devem expressar em re-
lação a seu Deus” (MOO, 2023, p. 93).

Ainda que Habacuque esteja relacionando “fé com viver” (ibidem), e salien-
tando a vida pela fidelidade à aliança de Deus, Paulo interpreta o texto à luz do 
seu ambiente na história da redenção, em saber que a vida em uma nova posição 
com Deus só ocorre por meio da imputação da justiça de Cristo por meio da fé, 
a justificação pela fé. 

Conclusão

O artigo exibiu e expôs o texto que na maioria das vezes é mencionado como o 



31

tema central da carta aos Romanos, ainda que outros estudiosos optem pela pe-
rícope inicial, dos versículos 1 ao 7 do capítulo 1. O texto aponta sobre como só 
o evangelho de Deus em Cristo tem poder para salvar o ser humano pecador da 
sua condição caída, inabilitada e de miséria em relação a morte espiritual e eterna, 
sem condições de se relacionar com Deus por conta própria e por alguma outra 
força, seja ela religião, espiritualidade, filosofia, ideologia humana ou qualquer 
outro ente na criação. Só Deus tem esse poder, tendo como fundamento, o evan-
gelho, para salvar pecadores.

Esse poder não é experimentado ou vivenciado por pecadores por meio de 
boas obras meritórias ou algo que atraía o favor de Deus para o pecador, mas 
somente pela graça de Deus (favor imerecido) mediante a fé é que o pecador se 
apropria das promessas de Deus relacionadas a salvação. Se o evangelho é o único 
fundamento e Cristo, o seu conteúdo, a fé é o único meio pelo qual pecadores são 
salvos do pecado, da morte e do mal.

Esse evangelho tem como consequência a justiça de Deus revelada, através 
da história da redenção chegando no dia presente trazendo o dia da salvação. Essa 
justiça não vem de dentro de nós, mas de fora, Cristo é a nossa justiça, e ela só é 
apropriada por meio da fé. Somente por meio da fé a justiça de Cristo é imputada, 
é creditada em nossa conta. 

Louvado seja Deus por tão grande salvação, a qual não merecíamos, mas pela 
sua graça e misericórdia, Ele nos deu.

Soli Deo Gloria



32

Bibliografia
Ferreira, Franklin. A epístola de Paulo aos Romanos (Rio de Janeiro: Apostila não 

publicada de uma disciplina ministrada no Seminário Teológico Batista do 
Sul do Brasil [STBSB]), 2001.

Melanchton, Filipe. Loci Theologici: tópicos teológicos. Tradução de Eduardo 
Gross (São Leopoldo: Sinodal/EST, 2018).

Moo, Douglas J. Romanos: Comentário Exegético. Tradução: Daniel Hubert Kroker 
(São Paulo: Vida Nova, 2023).

Murray, John. Romanos: Comentário bíblico. Tradução: João Bentes (São José dos 
Campos: Fiel, 2018). Edição Kindle.

Bacharel em Teologia pelo Seminário Teológico 
Batista do Sul do Brasil (STBSB) com convalidação pela 
Universidade Presbiteriana Mackenzie. Pós-Graduado 
especialização em Teologia e Ministério Pastoral pela 
Universidade Luterana do Brasil (ULBRA). Professor 
de Teologia no Seminário Batista do Sul, no Seminário 
Martin Bucer e no Cursos Fiel. Tutor Virtual no Cursos 
Fiel. Pastor na Igreja Batista do Redentor no Rio de 
Janeiro. Casado com Eulina Seda.

Sobre o autor

Juan de Paula



33

Não posso acreditar em milagres, portanto, 
não posso acreditar na ciência

Tiago Ferreira

Resumo

Este artigo argumenta que a confiança no testemunho é uma base epistêmica 
comum tanto ao cristianismo quanto às ciências e que tem um status epistêmi-
co confiável. Para tanto, traça a origem do contorno atual até o debate na obra 
de David Hume “uma investigação sobre o entendimento humano”, em segui-
da, apresenta a Epistemologia do Testemunho em seus contornos atuais e, em 
conclusão, apresenta argumentos para considerar que a ciência e o cristianismo 
são amplamente baseados no testemunho como fonte epistêmica confiável. Em 
conclusão, este artigo argumenta que, considerando a rede de testemunhos como 
uma fonte primária de crença em milagres e ciência, chegamos à afirmação con-
traintuitiva de que, se não somos epistemicamente justificados para acreditar em 
milagres, também não estamos justificados para acreditar na ciência.

Introdução

Os milagres habitam o cerne do cristianismo. Sem a Encarnação e a Ressurreição, 
a crença cristã seria esvaziada de significado e atualidade (I Co 15.17-19). Não 



34

obstante, embora a relação entre ciência e cristianismo não seja necessariamente 
conflituosa,1 há uma longa história de críticas ao status epistêmico da crença em 
milagres a partir de perspectivas científicas.

O impacto da crítica científica na crença em milagres é tal que Newbigin2 
afirmou que algumas interpretações bíblicas pós-iluminismo exigiam a elimina-
ção do milagre como questões factuais. Tais interpretações afirmavam que, em-
bora a crucificação de Jesus pudesse ser aceita como um fato da história real, 
sua ressurreição foi uma experiência psicológica dos discípulos. No entanto, se 
a perspectiva pós-iluminista consolidou a crítica à crença em milagres na esfera 
teológica, as bases filosóficas dessa crítica ainda precisavam ser debatidas.

De modo geral, o campo da educação científica tem sido prolífico para dis-
cussões sobre a relação entre ciência e religião, bem como seus impactos na edu-
cação científica em um mundo multicultural.3 Tais debates refinaram a discussão, 
geralmente evitando uma crítica à religião como uma área de conhecimento per 
se, mas demonstrando que as bases epistêmicas das ciências são fundamental-
mente diferentes daquelas que fundamentam as crenças religiosas.4 Em relação 
a essas bases epistêmicas, os argumentos costumam defender que as ciências têm 
uma base empírica, enquanto a religião se baseia em outras fontes epistêmicas, 
principalmente relacionadas ao testemunho contido na tradição.5

No entanto, embora os argumentos multiculturais tipicamente suavizem 
as críticas à crença religiosa, a prioridade epistêmica dada às ciências como o 
sistema de conhecimento mais universalmente confiável ainda é claramente 
identificada na literatura acadêmica, principalmente devido à suposta ten-
tativa exclusiva da ciência de justificar o conhecimento6. Isso é claramente 
perceptível em textos que visam desenvolver a competência do professor de 
ciências para lidar com alunos religiosos respeitando sua prática cultural e 
fortalecendo a crença de que a ciência tem uma base empírica distinta e con-

1McGrath, Science & religion, p. 53; Plantinga, Where the conflict really lies, p. 13.
2Newbigin, Foolishness to the Greeks, p. 73.
3Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Education”, 

p. 788; Peñaloza, El-Hani, and Mosquera-Suárez, “Between Scientific Ideas and Chris-
tian Religious Beliefs”, p. 931.

4Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 574.
5Plantinga, Warrant and proper function, p. 77.
6Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 692.



35

fiável.7 Às vezes, a literatura defende uma perspectiva conciliacionista para o 
aluno8 enquanto em outros textos há uma defesa explícita de que o principal 
objetivo do ensino de ciências é mudar a crença do aluno em relação a uma 
visão de mundo científica.9

Apesar da diversidade do debate atual, a premissa central raramente é deba-
tida. Ou seja, a defesa de que as ciências têm uma base epistêmica fundamental-
mente diferente daquela que apoia as crenças religiosas em milagres. Este artigo 
tem como objetivo argumentar que a confiança no testemunho é uma base epis-
têmica comum tanto à religião quanto às ciências e que tem um status epistêmico 
confiável. Para tanto, traça a origem do contorno atual do debate na obra de 
David Hume “uma investigação sobre o entendimento humano”, em seguida, 
apresenta a Epistemologia do Testemunho em seus contornos atuais e, em con-
clusão, apresenta argumentos para considerar que a ciência e o cristianismo são 
amplamente baseados no testemunho como fonte epistêmica confiável.

Manuscrito

Os milagres habitam o cerne do cristianismo. Sem a Encarnação e a Ressurreição, 
a crença cristã seria esvaziada de significado e atualidade (1Co 15.17-19). Não 
obstante, embora a relação entre ciência e cristianismo não seja necessariamente 
conflituosa,10 há uma longa história de críticas ao status epistêmico da crença em 
milagres a partir de perspectivas científicas.

O impacto da crítica científica na crença em milagres é tal que Newbigin11 
afirmou que algumas interpretações bíblicas pós-iluminismo exigiam a elimina-
ção do milagre como questões factuais. Tais interpretações afirmavam que, em-
bora a crucificação de Jesus pudesse ser aceita como um fato da história real, 
sua ressurreição foi uma experiência psicológica dos discípulos. No entanto, se 
a perspectiva pós-iluminista consolidou a crítica à crença em milagres na esfera 
teológica, as bases filosóficas dessa crítica ainda precisavam ser debatidas.

7Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 570.
8El-Hani and Mortimer, “Multicultural Education, Pragmatism, and the Goals of 

Science Teaching”, p. 674.
9Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 694.
10McGrath, Science & Religion, p. 53; Plantinga, Where the conflict really lies, p. 13.
11Newbigin, Foolishness to the Greeks, p. 73.



36

De modo geral, o campo da educação científica tem sido prolífico para dis-
cussões sobre a relação entre ciência e religião, bem como seus impactos na edu-
cação científica em um mundo multicultural.12 Tais debates refinaram a discussão, 
geralmente evitando uma crítica à religião como uma área de conhecimento per 
se, mas demonstrando que as bases epistêmicas das ciências são fundamental-
mente diferentes daquelas que fundamentam as crenças religiosas.13 Em relação 
a essas bases epistêmicas, os argumentos costumam defender que as ciências têm 
uma base empírica, enquanto a religião se baseia em outras fontes epistêmicas, 
principalmente relacionadas ao testemunho contido na tradição.14

No entanto, embora os argumentos multiculturais tipicamente suavizem as 
críticas à crença religiosa, a prioridade epistêmica dada às ciências como o sistema 
de conhecimento mais universalmente confiável ainda é claramente identificada 
na literatura acadêmica, principalmente devido à suposta tentativa exclusiva da 
ciência de justificar o conhecimento.15 Isso é claramente perceptível em textos 
que visam desenvolver a competência do professor de ciências para lidar com 
alunos religiosos respeitando sua prática cultural e fortalecendo a crença de que a 
ciência tem uma base empírica distinta e confiável.16 Às vezes, a literatura defen-
de uma perspectiva conciliacionista para o aluno17 enquanto em outros textos há 
uma defesa explícita de que o principal objetivo do ensino de ciências é mudar a 
crença do aluno em relação a uma visão de mundo científica.18	

Apesar da diversidade do debate atual, a premissa central raramente é deba-
tida. Ou seja, a defesa de que as ciências têm uma base epistêmica fundamental-
mente diferente daquela que apóia as crenças religiosas em milagres. Este artigo 
tem como objetivo argumentar que a confiança no testemunho é uma base epis-
têmica comum tanto à religião quanto às ciências e que tem um status epistêmico 

12Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-
tion”, p. 788; Peñaloza, El-Hani, and Mosquera-Suárez, “Between Scientific Ideas and 
Christian Religious Beliefs”, p. 931.

13Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 574.
14Plantinga, Warrant and Proper Function, p. 77.
15Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 692.
16Smith and Siegel, “Knowing, Believing, and Understanding”, p. 570.
17El-Hani and Mortimer, “Multicultural Education, Pragmatism, and the Goals of 

Science Teaching”, p. 674.
18Hoffmann, “Learning without Belief-Change?”, p. 694.



37

confiável. Para tanto, traça a origem do contorno atual do debate na obra de 
David Hume “uma investigação sobre o entendimento humano”, em seguida, 
apresenta a Epistemologia do Testemunho em seus contornos atuais e, em con-
clusão, apresenta argumentos para considerar que a ciência e o cristianismo são 
amplamente baseados no testemunho como fonte epistêmica confiável.

Epistemologia do testemunho e milagres

Dependemos do testemunho para a maior parte do que sabemos. Por exemplo, 
sei que a Austrália existe e que é um país maior do que a França em termos de 
área geográfica. Eu sei que nasci em um país diferente da Austrália. Sei que 
a maior parte do mundo foi, em 2021, afetada por uma pandemia. Cada uma 
dessas proposições é uma instância de conhecimento cuja fonte básica é o tes-
temunho de outros. Além disso, sem aprender pelo testemunho, a ciência não 
poderia ser possível.19

Qualquer estudante de ciências sabe que Darwin formulou parte de sua 
teoria a partir de observações feitas em viagens. Além disso, os estudantes de 
biologia aprendem desde cedo sobre os experimentos essenciais que fundamen-
tam o empirismo das ciências da vida, assim como os estudantes de ciências da 
saúde aprendem sobre os ensaios clínicos randomizados mais atuais no campo. 
Certamente, alguns desses alunos se tornam pesquisadores que trabalham para o 
avanço do conhecimento científico. No entanto, os pesquisadores fazem isso sem 
necessariamente ter que refazer o caminho que seus antecessores fizeram. Eles 
se apoiam nos “ombros de gigantes” ou, mais precisamente, no que pode ser dito 
sobre os “gigantes” e seu trabalho. Todo esse volume de conhecimento é obtido 
pelo depoimento de pares, uma vez que a maioria dos pesquisadores não está 
presente durante a construção de teorias, nem na realização de experimentos e 
ensaios clínicos.20

Nesse sentido, a questão central no ramo da epistemologia que investiga 
o papel do testemunho na formação e justificação de nossas crenças (ou seja, a 
Epistemologia do Testemunho) não diz respeito à importância do testemunho 

19Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-
tion”, p. 785; Plantinga, Warrant and Proper Function, p. 77.

20Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-
tion”, p. 784; Coady, Testimony: A Philosophical Study, p. 21.



38

para nosso sistema cognitivo – isso é dado como certo. A discussão central envol-
ve decidir se o testemunho é uma fonte básica ou secundária de conhecimento.21 
O assunto pode ser esclarecido traçando o contorno atual do debate de volta ao 
trabalho de Hume, particularmente no capítulo “Dos milagres” em seu seminal 
“Uma investigação sobre o entendimento humano”.22

Situado na primeira parte da seção X do livro de Hume, o capítulo cons-
trói um argumento contra a possibilidade epistêmica da existência de milagres.  
O objetivo da seção é analisar as condições sob as quais a crença em milagres pode 
ser epistemicamente justificada. Neste sentido, a estratégia de Hume consiste em 
identificar a principal fonte de convicção sobre milagres e submetê-la a um teste 
racional.

Considerando as crenças em milagres no contexto do cristianismo, o teste-
munho, especialmente dos apóstolos, é considerado a principal fonte epistêmica 
da Escritura e da Tradição. Nesse sentido, a estratégia de Hume envolve submeter 
o testemunho ao escrutínio porque, se ele se mostrar uma fonte epistêmica con-
fiável, todo o edifício da defesa dos milagres pode ser sustentado. Por outro lado, 
se o testemunho não pode ser considerado uma fonte epistêmica confiável per se, 
Hume teria um caso contra os milagres.

Apesar da utilidade e necessidade da confiabilidade do testemunho para vi-
ver em sociedade, Hume argumenta que tal confiabilidade não é primária. Pelo 
contrário, seria derivado da conformidade usual dos fatos com os relatos das tes-
temunhas. Neste sentido, a fonte primária de conhecimento seria a experiência e 
a observação, a partir das quais indutivamente consideramos o testemunho con-
fiável. Em outras palavras:

A razão pela qual damos crédito a testemunhas e historiadores não é derivada de 
qualquer conexão, que percebemos a priori, entre testemunho e realidade, mas 
porque estamos acostumados a encontrar uma conformidade entre eles.23 

Considerando que a conformidade entre testemunho e realidade é o que 
dá credibilidade ao testemunho, é necessário assumir que tal conformidade tem 

21Lackey and Sosa, The Epistemology of Testimony, p. 4.
22Hume, An Enquiry Concerning Human Understanding, p. 79.
23Ibidem, p. 82.



39

prioridade epistêmica sobre o testemunho em si. Portanto, se houver um caso em 
que a conformidade da experiência se opõe ao testemunho, este último deve ser 
desconsiderado por causa de quem lhe dá autoridade. Armado com tais argu-
mentos, Hume começa sua estratégia para minar a possibilidade lógica de que as 
crenças em milagres possam ter status epistêmico.

Para ter sucesso nessa empreitada, Hume apresenta uma definição concei-
tual para milagres:

Um milagre é uma violação das leis da natureza; e como uma experiência firme 
e inalterável estabeleceu essas leis, a prova contra um milagre, pela própria na-
tureza do fato, é tão completa quanto qualquer argumento da experiência pode 
ser imaginado.24 

Por definição, deve haver uma experiência uniforme contra cada milagre 
porque, caso contrário, não seria necessário considerar tal fenômeno como mila-
groso. Ninguém consideraria que cuspir no chão e fazer lama com a saliva seria 
um milagre, porque é uma experiência comum e uniforme. Mas se a lama fosse 
usada para restaurar a visão de uma pessoa cega, isso seria considerado um ato 
milagroso. A razão para isso seria a quebra do que nossa experiência nos diz uni-
formemente: a lama pode ser feita com saliva, mas não é capaz de curar os cegos.

Então, podemos sistematizar o argumento humeano da seguinte forma:

(1) A principal fonte de crença em milagres é o testemunho.
(2) A experiência uniforme tem prioridade epistêmica sobre o testemunho.
(3) Por definição, milagres ocorrem contra a experiência uniforme.
(4) A crença em milagres não é epistemicamente confiável.

A natureza do argumento (considerações metodológicas)

A crítica de Hume não é necessariamente um argumento contra a crença em um 
milagre específico, mas sim uma afirmação da irracionalidade ou falta de justi-
ficativa de qualquer crença em milagres. Trata-se, portanto, de uma objeção de 
jure e não de uma objeção de facto. As objeções de jure mostram que não há estado 

24Ibidem, p. 83.



40

de coisas possível em que uma determinada proposição possa ser verdadeira25 e,  
portanto, deve ser rejeitada como um tipo e não como uma instância. Hume usa 
uma objeção de jure, uma vez que a própria definição de um milagre torna sua 
existência em um fenômeno irracional.

Tal é a força do argumento de Hume: não seria necessário demonstrar, por 
exemplo, que o milagre da ressurreição é falso, porque tal questão não poderia 
nem mesmo ser formulada epistemicamente. Se perguntássemos especificamente 
sobre a ressurreição (ou a encarnação, ou qualquer outro milagre), estaríamos de-
safiando  as objeções de fato. No entanto, a crítica epistêmica empirista é tal que 
desafia a racionalidade de até mesmo perguntar sobre um milagre ou outro.

Embora essa estratégia epistêmica tenha inegável força argumentativa, há 
um conjunto de críticas à perspectiva humeana. Por exemplo, Plantinga26 cons-
trói um argumento para mostrar que as objeções de jure são distintas, mas não 
independentes, das declarações de fato. O modelo “Tomás de Aquino/Calvino”27, 
proposto por Plantinga, mostra como as objeções de jure só fazem sentido com 
garantias sobre certas afirmações de fato. Por sua vez, Keener28 acusa a definição 
de milagres proposta por Hume de circularidade lógica (ou seja, o conceito já traz 
consigo sua própria impossibilidade) e que só faria sentido para alguém que, a 
priori, já nega eventos sobrenaturais. 

No entanto, para nosso argumento atual, não precisaremos do modelo de 
Aquino/Calvino ou de qualquer outra refutação da distinção entre os tipos de 
objeções. De fato, nossa tese atual é que, se aceitarmos a crítica humeana sobre 
a fonte epistêmica dos milagres, precisaremos rejeitar todo o edifício epistêmico 
das ciências com o mesmo golpe. Isso implica, até certo ponto, que, se a crença em 
milagres deve ser descartada pelo abandono do testemunho como fonte confiável, 
precisaríamos abraçar um ceticismo radical que impediria o status epistêmico das 
ciências ou mesmo de qualquer outro tipo de conhecimento. Neste caso, se eu não 
posso acreditar em milagres, então eu não posso acreditar na ciência.

A estratégia argumentativa que estamos usando não é nova. Por exemplo, 
quando acusados de ateísmo por não terem deuses visíveis, os primeiros cristãos 

25Plantinga, Knowledge and Christian belief, p. 25-6.
26Ibidem, p. 74. 
27Ibidem. 
28Keener, Miracles, p. 309-11.



41

responderam que, se a acusação fosse verdadeira, muitos dos grandes filósofos 
e poetas também seriam ateus.29 Além da tradição cristã, outra vantagem dessa 
estratégia refere-se a um produto indireto: evita a dicotomia entre um mundo de 
fatos objetivos (ou seja, eventos que poderiam ser cientificamente conhecidos sem 
qualquer compromisso de fé) e crenças religiosas como “convicções subjetivas”.30

Para a correta construção dessa estratégia argumentativa, é importante des-
tacar o principal embate teórico no âmbito da Epistemologia do Testemunho, a 
saber, as abordagens do reducionismo epistêmico e do anti-reducionismo. 

Reducionismo e anti-reducionismo no testemunho

A consequência direta do argumento humeano é a admissão de que, mesmo na 
ausência de desafiadores epistêmicos, o ouvinte precisa de outras razões para ser 
justificado em aceitar o testemunho de um falante.31 A Epistemologia do Tes-
temunho descreveu essa perspectiva como “reducionista”.32 Para evitar confusão 
terminológica com outras áreas da filosofia (filosofia da mente, por exemplo), é 
importante definir claramente o reducionismo em relação ao testemunho: tra-
ta-se da defesa de que a confiabilidade do testemunho deve ser aceita desde que 
haja razões independentes do testemunho que atribuam credibilidade ao falante 
em uma determinada ocasião. Ou seja, alguém que assume uma posição reducio-
nista não considera o testemunho como fonte primária de conhecimento.33

Siegel34 fornece um exemplo que parece apoiar o reducionismo:

Considere, como exemplo, o estudante de álgebra (ou história). Suponhamos 
que, no primeiro dia de aula, o aluno não tenha nenhuma razão independente 
para confiar no que seu professor lhe diz sobre o assunto. Mas à medida que a 

29Gonzales, The story of Christianity: the early Church to the Reformation, vol. 1.
30Newbigin, Foolishness to the Greeks, p. 59.
31Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-

tion”, p. 779.
32Lackey and Sosa, The epistemology of testimony, p. 5; Lackey, Learning from Words, 

p. 141.
33Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-

tion”, p. 779; Lackey and Sosa, The Epistemology of testimony, p. 6.
34Siegel, “Truth, Thinking, Testimony and Trust: Alvin Goldman on Epistemology 

and Education.”, p. 362.



42

aula prossegue, todos os dias o aluno vê o professor apresentando material sobre 
o qual o aluno é ignorante, ouve as explicações do professor, observa o professor 
responder às perguntas dele (e de outros alunos), vê o professor falar extempo-
raneamente em assuntos tangenciais que (muitas vezes é aparente) não faziam 
parte da palestra / plano de aula do professor, etc. Tudo isso fornece ao aluno 
razões independentes de testemunho (defensáveis) para confiar nas afirmações 
do professor sobre esse assunto.35 

Neste exemplo, o testemunho é uma fonte confiável devido a razões não 
testemunhais. Por outro lado, uma posição antirreducionista em relação ao tes-
temunho argumenta que o testemunho é uma fonte básica de justificação, em 
igualdade epistêmica com a percepção sensorial, memória, inferência e simila-
res.36 O anti-reducionismo critica a defesa humeana, de que a conformidade entre 
testemunho e realidade é o que dá credibilidade ao testemunho. Além disso, essa 
perspectiva também critica a defesa de que precisamos de razões independentes 
do testemunho para sermos justificados em acreditar nas palavras de alguém.

Para tanto, a defesa do anti-reducionismo pode usar o próprio argumento de 
Siegel, analisando a natureza das razões independentes do testemunho para con-
fiar nas alegações do professor. As credenciais acadêmicas são confiáveis por uma 
intrincada rede de testemunhos da comunidade acadêmica que atestam a for-
mação de professores (por exemplo, graduação e pós-graduação), que comparam 
suas informações com o que os livros e outros recursos afirmam, que confirmam 
as referências de outros alunos sobre a qualidade da aula, etc.

Em suma, o argumento de Siegel depende de aceitarmos que as crenças do 
aluno são justificadas por sua observação individual do comportamento do pro-
fessor. No entanto, devemos ter em mente que, mesmo no exemplo de Siegel, não 
podemos reduzir a fonte de confiabilidade à observação de um único indivíduo.37 
Para compreender essa noção de conhecimento da comunidade, Coady38 apresen-
tou o conceito de Rede de Testemunho:

35Ibidem, p. 362.
36Lackey and Sosa, The epistemology of testimony, p. 4; Lackey, Learning from Words, 

p. 155.
37Ferreira, El-Hani, and da Silva-Filho, “Knowledge, Belief, and Science Educa-

tion”, p. 780.
38Coady, Testimony, p. 428.



43

Várias pessoas dizem a ele que são membros dos órgãos de especialistas e que 
os órgãos realmente são especialistas, outras dizem a ele que seus filhos e filhas 
estão sendo treinados por esses órgãos em uma perícia ou outra, e assim por 
diante em uma complicada rede de testemunhos.39 

A rede de testemunho é uma fonte epistêmica básica para as ciências e to-
dos os outros sistemas de conhecimento. Por exemplo, Kuhn40 apresentou como, 
historicamente, a ciência avança porque seus membros não precisam refazer to-
dos os passos de seus antecessores para avançar em direção a novas descobertas 
científicas. A quantidade de conhecimento que um cientista aprendeu com o tes-
temunho precisa ser infinitamente maior do que o conhecimento que ele obtém 
de experimentos realizados em sua carreira individual. Além disso, até mesmo 
a composição dos experimentos depende do testemunho de quem já realizou 
outros experimentos. Uma vida solitária é muito pouco para avançar o conheci-
mento científico, portanto, é necessária uma rede que suporte o sistema cognitivo 
da ciência.

Sem confiança na rede de testemunhos como fonte primária, a ciência não 
pode avançar. Não obstante o anti-reducionismo ter um forte argumento a seu 
favor, é necessário desafiar a tese de Hume de que “a experiência uniforme tem 
prioridade epistêmica sobre o testemunho”. De fato, ainda podemos afirmar que, 
mesmo que o testemunho seja uma fonte básica, a experiência perceptiva, ou a 
indução, pode ter uma prioridade epistêmica quando em desacordo com o teste-
munho. Nesse caso, os milagres ainda seriam epistemicamente impossíveis.

No entanto, Coady41 afirma que, assim como uma observação pode levar à 
falsificabilidade de um relatório testemunhal, o testemunho também pode levar 
à rejeição de observações. Por exemplo, suponha, em uma variação do caso fictí-
cio apresentado por Gettier,42 que Smith tenha fortes evidências para a seguinte 
proposição: “Jones é dono de um Ford”. A evidência de Smith é baseada em: Na 
memória de Smith, Jones sempre possuiu um carro, e sempre um Ford, e Jones 
acabou de oferecer uma carona a Smith enquanto dirigia um Ford. No entanto, 

39Ibidem, p. 428.
40Kuhn, The structure of scientific revolutions, p. 82.
41Coady, Testimony, p. 153.
42Gettier, “Is Justified True Belief Knowledge?”, p. 122.



44

quando Smith está conversando com o dono de uma locadora de veículos, o em-
presário diz a ele que Jones alugou o Ford que agora dirige em sua locadora e que 
vendeu seu carro antigo na mesma empresa. Além disso, o proprietário exibe o 
aluguel, orgulhoso de testemunhar como Jones é um de seus clientes mais fiéis. O 
testemunho do dono da loja pode levar Smith a rejeitar, em um sentido epistêmi-
co, tanto suas observações quanto sua memória.

Em relação ao campo da pesquisa científica, isso é ainda mais comum. 
Quantas vezes um cientista realizou um experimento clássico na área, percebeu 
que os dados eram diferentes dos registrados na literatura e considerou que pro-
vavelmente se enganou em alguma parte do desenho experimental? Uma vez 
que uma ampla rede de testemunhos garante os resultados opostos ao experi-
mento, a atitude de rejeitar, ou suspender, a observação atual como fonte de co-
nhecimento é totalmente legítima para a comunidade científica. A experiência 
uniforme não tem prioridade epistêmica sobre o testemunho na vida cotidiana 
ou na atividade científica.

Há mais um problema com a epistemologia reducionista do testemunho: ela 
não passa no teste da vida real. Feinberg caracteriza este teste da seguinte forma:

Diz que, para uma crença ser verdadeira, ela deve ser vivenciável.43 (…) Por 
exemplo, alguma crença ou sistema de crenças pode passar no teste teórico, mas 
mostrar-se falso, porque o defensor desse sistema constantemente contradiz seu 
sistema ao viver sua vida.44

Nas ciências, como na vida cotidiana, a quantidade de trabalho de campo ne-
cessária para fundamentar cada uma de nossas crenças baseadas em testemunhos 
a partir da observação direta é impossível de realizar. Algumas pessoas tentam 
distinguir as crenças religiosas das crenças científicas, alegando que o que distin-
gue o conhecimento científico é que o que você pode aprender por meio de teste-
munhos você sempre pode verificar ou verificar por si mesmo45. Mas “certamente 
este é o otimismo iluminista enlouquecido”46. Isso não corresponde ao verdadeiro 

43Do inglês: “it must be livable”.
44Feinberg, “Cumulative Case Apologetics”, p. 108.
45Plantinga, Warrant and proper function, p. 78.
46Ibidem, p. 78.



45

trabalho da ciência, até porque as condições para reproduzir todos os experimen-
tos básicos envolveriam, no mínimo, deslocar recursos gigantescos para reafirmar 
o que todos os cientistas já sabem a partir do testemunho.

Ciência e milagres fundamentados no testemunho

O debate entre perspectivas reducionistas e antirreducionistas na epistemologia 
do testemunho é extenso e composto por bons argumentos para ambas as posi-
ções. Embora este artigo tenha levantado argumentos a favor de uma perspecti-
va anti-reducionista, sua aceitação irrestrita não é necessária para nosso objetivo 
principal. Para isso, basta deixar claro que, se não estivermos dispostos a aceitar o 
testemunho como fonte básica de conhecimento, não podemos justificar nossas 
crenças na ciência.

Considerando a rede de testemunhos como uma fonte primária de crença 
em milagres e ciência, chegamos à conclusão contraintuitiva de que, se não somos 
epistemicamente justificados para acreditar em milagres, também não estamos 
justificados para acreditar na ciência. No entanto, basta observarmos o critério de 
vivencialidade47 de nossos sistemas cognitivos para observar que podemos afir-
mar racionalmente que temos conhecimento sobre milagres, assim como temos 
conhecimento sobre fatos científicos.

A partir desses argumentos, não estamos afirmando que a ciência não tem 
outras fontes epistêmicas confiáveis (por exemplo, dedução, indução, observação), 
mas que todas elas são pares epistêmicos do testemunho sem necessariamen-
te uma prioridade epistêmica absoluta. No entanto, é possível pensar em uma 
prioridade epistêmica contextual. Por exemplo, quando a rede de testemunhos é 
abalada por refutadores epistêmicos (por exemplo, a alegação de que um grupo de 
pesquisadores está agindo de forma desonesta para produzir dados falsos), ten-
demos a dar mais valor a outras fontes epistêmicas. Mas o mesmo pode ser dito 
sobre todas as outras fontes epistêmicas. Por exemplo, quando não confiamos em 
nossa observação, o testemunho geralmente tem prioridade epistêmica.48 Nesse 
sentido, a prioridade é definida contextualmente. 

47Do inglês: livability
48Por exemplo, alguém que ingeriu álcool pode, responsavelmente, confiar mais no 

testemunho de alguém sóbrio do que na própria percepção atual. 



46

Para concluir, é importante destacar que defender o caráter epistêmico da 
ciência é essencial. Ao mesmo tempo, mostrar que há racionalidade na defesa 
epistêmica da crença em milagres também é essencial ao longo de toda a nossa 
história humana. A primeira defesa é importante para saber como se comportar 
em tempos difíceis. Por outro lado, esta última defesa é essencial para saber por 
que se comportar em todos os momentos. 

Psicólogo, mestre e doutor pelo programa de  
pós-graduação em Ensino, História e Filosofia das 
Ciências, da UFBA. Mestre pelo programa Master of 
Divinity na Tyndale University (Canadá). Atualmente 
é professor, supervisor e psicólogo clínico com ênfase 
nos modelos clínicos das Ciências Comportamentais 
Contextuais, possui interesses de pesquisa vinculados à 
Análise do Comportamento Clínica, Terapias Contextuais 
(com ênfase na Terapia de Aceitação e Compromisso), 
Epistemologia, Psicologia e Teologia, bem como em 
Ensino de Psicoterapia.

Sobre o autor

Tiago Ferreira



47

Lançamentos

Esta edição de leitura do Novo Testamento em grego 
combina O Novo Testamento Grego, produzido em 
Tyndale House, Cambridge, com a análise morfológica e 
equivalentes de tradução de todas as palavras que 
ocorrem menos de 25 vezes no texto grego.

Tyndale House | 15,5x22,5 cm | 720 p.

Junte-se a Christopher Ash enquanto ele expõe uma seleção 
dos salmos e ajuda você a entender seu significado, revelando 
como a fé em Jesus molda nossa leitura e como eles 
transformam nosso coração e vida hoje.

Escrito para pessoas de todas as idades e etapas da vida, de 
pesquisadores a novos crentes, de pastores a professores, esse 
material pode ser utilizado de diversas formas e foi feito para 
você ler e estudar, meditar e se alimentar, ensinar e liderar.

Aconselhamento bíblico para todos
Fundamentos para uma mente renovada
e um aconselhamento eficaz

O Novo Testamento Grego: edição de leitura

Franck Neuwirth resgata o papel da igreja como o principal 
ambiente de cuidado, oferecendo um caminho fundamentado 
na suficiência das Escrituras para uma transformação genuína.

Este guia prático demonstra a suficiência da Palavra de Deus 
para diagnosticar e curar a alma, capacitando os membros da 
igreja local para o ministério de cuidado mútuo. Prepare-se 
para praticar um aconselhamento que honra a Deus e edifica 
vidas. Você pode ser um conselheiro!

Franck Neuwirth | 14x21 cm | 224 p.

Salmos para você - Série: a Palavra de Deus para você

Christopher Ash | 14x21 cm | 320 p.



48

Esta edição de leitura do Novo Testamento em grego 
combina O Novo Testamento Grego, produzido em 
Tyndale House, Cambridge, com a análise morfológica e 
equivalentes de tradução de todas as palavras que 
ocorrem menos de 25 vezes no texto grego.

Tyndale House | 15,5x22,5 cm | 720 p.

Junte-se a Christopher Ash enquanto ele expõe uma seleção 
dos salmos e ajuda você a entender seu significado, revelando 
como a fé em Jesus molda nossa leitura e como eles 
transformam nosso coração e vida hoje.

Escrito para pessoas de todas as idades e etapas da vida, de 
pesquisadores a novos crentes, de pastores a professores, esse 
material pode ser utilizado de diversas formas e foi feito para 
você ler e estudar, meditar e se alimentar, ensinar e liderar.

Aconselhamento bíblico para todos
Fundamentos para uma mente renovada
e um aconselhamento eficaz

O Novo Testamento Grego: edição de leitura

Franck Neuwirth resgata o papel da igreja como o principal 
ambiente de cuidado, oferecendo um caminho fundamentado 
na suficiência das Escrituras para uma transformação genuína.

Este guia prático demonstra a suficiência da Palavra de Deus 
para diagnosticar e curar a alma, capacitando os membros da 
igreja local para o ministério de cuidado mútuo. Prepare-se 
para praticar um aconselhamento que honra a Deus e edifica 
vidas. Você pode ser um conselheiro!

Franck Neuwirth | 14x21 cm | 224 p.

Salmos para você - Série: a Palavra de Deus para você

Christopher Ash | 14x21 cm | 320 p.


