
Teologia Brasileira
Nº 88 | 2021 ISSN 2238-0388

Um testemunho cristão contra o antissemitismo	 4 
Franklin Ferreira

A progressividade revelacional como pressuposto 
para a interpretação do Antigo Testamento pelos 
escritores do Novo Testamento	 19
Paulo Ulisses

Abominação desoladora	 40
Isaias Lobão

Pentecostais reformados	 49
John McAlister

Lançamentos	 58



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Jonathan Silveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Já está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira! Nesta edição, apresentamos um texto de 
Franklin Ferreira sobre o antissemitismo e a igreja. 

Franklin nos mostra como a cristandade ao longo da história 
compreendeu a relação da igreja com Israel e nos alerta que, 
defender os judeus e a Israel é um chamado que deve ser 
obedecido pelos cristãos.

Tratando sobre a progressão da revelação de Deus nas 
Escrituras, Paulo Ulisses desenvolve alguns princípios her-
menêuticos a fim de melhor compreendermos a relação entre 
Antigo e Novo Testamento.

Isaias Lobão, por sua vez, faz uma análise do sermão esca-
tológico de Jesus no Monte das Oliveiras, apresentando possí-
veis interpretações para o termo “abominação desoladora”.

Por fim, John McAlister nos oferece uma reflexão sobre a 
possibilidade de união entre a teologia reformada e a teologia 
pentecostal explicando como ambas as tradições têm muito a 
contribuir para o Reino de Deus.

No vídeo desta edição, Davi Charles Gomes entrevista o 
matemático John Lennox sobre o livro “A ciência pode explicar 
tudo?” e falam sobre ciência, fé, apologética e evangelização.

Boa leitura!

Assista ao vídeo!

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY
https://youtu.be/tP5Lkjev7VY
https://youtu.be/tP5Lkjev7VY


4

UM TESTEMUNHO CRISTÃO 
CONTRA O ANTISSEMITISMO 

“Os dons e o chamado de Deus para Israel são irrevogáveis”1

Franklin Ferreira

Tristemente, em nosso tempo, o antissemitismo — muitas vezes disfarçado 
de antissionismo — ressurgiu na Europa e nos Estados Unidos, se 
espalhando inclusive por meio do terror e violência. O deputado francês 

Meyer Habib fez um discurso diante da Assembleia Nacional da França, em 
dezembro de 2019, destacando a extensão da ameaça antissemita e a íntima 
relação entre o ódio aos judeus e o ódio a Israel: “O antissionismo é a demonização 
obsessiva de Israel e um abuso da retórica antirracista e anticolonial que tem 
como objetivo privar os judeus de sua identidade”. Na atualidade, jornais europeus 
publicam artigos apoiando o boicote econômico e cultural contra Israel, e há uma 
crescente enxurrada de caricaturas antissemitas que agora acompanham artigos 

1 Publicado originalmente no jornal Gazeta do Povo, em 17 de maio de 2021, em: 
https://www.gazetadopovo.com.br/vozes/franklin-ferreira/um-testemunho-cristao-
-contra-o-antissemitismo/. Republicado com autorização. Uma versão revisada, ampliada 
e documentada desse ensaio será publicada como livro em breve por Edições Vida Nova.

https://www.gazetadopovo.com.br/vozes/franklin-ferreira/um-testemunho-cristao-contra-o-antissemitismo/
https://www.gazetadopovo.com.br/vozes/franklin-ferreira/um-testemunho-cristao-contra-o-antissemitismo/


5

anti-israelenses na imprensa europeia. Muitas charges retratam os judeus como 
“parasitas”, exatamente como na imprensa alemã antes da Segunda Guerra Mundial 
e nos países muçulmanos na atualidade.

A LONGA SOMBRA DO ANTISSEMITISMO NA CRISTANDADE

Cedo na história da igreja surgiram duas acusações contra os judeus, feitas por 
cristãos. A acusação de deicídio atribuía aos judeus a culpa coletiva pela morte do 
Senhor Jesus, ainda que o Credo dos Apóstolos afirme que o Salvador “padeceu 
sob Pôncio Pilatos”. E como Bento XVI registra em sua obra Jesus de Nazaré, 
foram “a aristocracia do templo” em Jerusalém e as “massas”, isto é, “os parti-
dários de Barrabás” — e não o povo judeu como um todo —, os responsáveis 
pela crucificação do Senhor Jesus. Da acusação de deicídio surgiu uma teoria de 
substituição que se tornou muito aceita: a nova aliança firmada com a Igreja seria 
uma substituição da aliança mosaica firmada com Israel. Assim, a Igreja seria o Novo 
Israel — mas, como escreve Gerald McDermott, “o Novo Testamento jamais 
chama a Igreja de novo Israel”. Vários Pais da Igreja afirmaram o deicídio e/ou 
a teoria da substituição com maior ou menor virulência: Inácio de Antioquia, 
Justino Mártir, Melitão de Sardes, Hipólito de Roma, Tertuliano de Cartago, 
Orígenes de Alexandria, João Crisóstomo, Agostinho de Hipona, Jerônimo de 
Estridão e Cirilo de Alexandria. O “ódio contra o povo judeu” continuou presente 
nos discursos de escritores medievais e reformadores, tais como Martinho Lutero.

A acusação de deicídio e a teoria da substituição são antissemitismo religioso, 
e causaram ao povo judeu segregação, confisco, exílio e assassinato: a chacina de 
1066 em Granada, os massacres na Renânia que precederam a Primeira Cruzada 
de 1096, o Édito de Expulsão da Inglaterra em 1290, os massacres dos judeus espa-
nhóis em 1391, a expulsão da Espanha em 1492, a expulsão de Portugal em 1497 
e o massacre de Lisboa em 1506. Este precisa ser distinguido do antissemitismo 
étnico, que foi dominante nos séculos 19 e 20, na Rússia, onde ocorreram vários 
pogrons entre 1821 e 1906; na França, onde ocorreu de 1894 a 1906 o Caso Dreyfus; 
e na Alemanha, que concebeu o Holocausto (Shoah), que resultou em 6 milhões 
de judeus assassinados pela máquina de guerra nacional-socialista. Esta buscava a 
“solução final da questão judaica europeia”, para alcançar uma “nova ordenação da 
política racial da Europa”, “limpa de judeus”. Tratando os judeus como parasitas a 
serem exterminados, utilizaram um pesticida, Zyklon B, nas câmaras de gás dos 



6

campos de extermínio de Auschwitz-Birkenau e Majdanek, na Polônia, entre 1941 
e 1945. Nesses dois campos foram mortos cerca de 1,2 milhões de judeus.

A fé reformada

Após a Reforma protestante do século 16, houve um reconhecimento da noção de 
que, de acordo com o testemunho das Escrituras Sagradas, o povo judeu e Israel 
são importantes no plano de Deus. Alguns esperavam que os judeus retornariam 
à terra somente após a segunda vinda de Jesus, quando Israel prosperaria sob o 
reinado do Messias e receberia lugar de honra entre as nações. Outros que os ju-
deus retornariam à terra e teriam fé em Jesus como o Messias antes dele retornar 
em triunfo. E outros defenderam que os judeus não só retornariam à terra, mas 
teriam um estado nacional, Israel. E, como frisa McDermott, “nenhum deles era 
dispensacionalista [...], nenhum deles cria no arrebatamento [secreto da igreja 
antes da tribulação]”, inovações que só surgiram no século 19.

O Diretório de Culto de Westminster, de 1645, afirmou ao tratar “da oração pú-
blica antes do sermão”, que os clérigos deveriam “orar pela propagação do evange-
lho e reino de Cristo a todas as nações, pela conversão dos judeus, a plenitude dos 
gentios, a queda do Anticristo, e o apressar da segunda vinda de nosso Senhor”. 
O Catecismo Maior de Westminster, de 1674, ensina que “na segunda petição [do 
Pai Nosso], que é: ‘Venha o teu reino’ [...] pedimos que o domínio do mal seja 
destruído, o Evangelho seja propagado por todo o mundo, os judeus chamados, 
e a plenitude dos gentios seja consumada”. Esses documentos presbiterianos ins-
truem a igreja a orar a Deus suplicando que os judeus se convertam em massa a 
Jesus como o Messias antes de seu retorno triunfal.

Wilhelmus à Brakel, ministro reformado em Roterdã, na Holanda, em sua 
obra The Christian’s Reasonable Service, escreveu em 1700:

Mais uma pergunta a ser respondida: Será que a nação judaica será reunida no-
vamente a partir de todas as regiões do mundo e de todas as nações da terra em 
que foi dispersa? Vão habitar em Canaã e todas as terras prometidas a Abraão, e 
Jerusalém será reconstruída? Acreditamos que esses eventos irão acontecer. Nós 
negamos, no entanto, que o templo será reconstruído, e que o modo anterior de 
adoração será observado, já que o que antes da vinda de Cristo era de natureza 
tipificadora será, então, de natureza reflexiva. [...] Eles serão uma república in-



7

dependente, governada por um governo muito sábio, bondoso e soberbo. Além 
disso, Canaã será extraordinariamente frutífera, os habitantes serão eminente-
mente piedosos e constituirão um segmento do estado glorioso da igreja duran-
te os mil anos profetizados em Apocalipse 20.

Embora não esperasse um templo reconstruído, defendeu que como prenún-
cio da vinda do Salvador os cidadãos de Israel seriam levados a ter fé em Jesus 
como o Messias. E sua crença num futuro retorno à terra foi expressa quase 250 
anos antes de ela se realizar.

Nos Estados Unidos, o pastor congregacional Jonathan Edwards acreditava 
que os judeus seriam restaurados à sua terra e receberiam Jesus como seu Messias, 
antes de seu retorno triunfante:

A infidelidade judaica será então derrubada. Por mais obstinados que tenham sido 
por mais de mil e setecentos anos em sua rejeição a Cristo, e os casos de conversão 
de qualquer um dessa nação terem sido tão raros desde a destruição de Jerusalém, 
e de, contra os claros ensinamentos de seus próprios profetas, continuarem a apro-
var a crueldade de seus antepassados em crucificar [Cristo]; contudo, quando esse 
dia chegar, o espesso véu que cega seus olhos será removido (2Coríntios 3,16), e a 
graça divina derreterá e renovará seus duros corações: "E eles olharão para aquele 
a quem eles [traspassaram, e eles prantearão por ele, como quem pranteia pelo seu 
único filho, e lamentarão amargamente por ele, como alguém que lamenta pelo 
seu primogênito]"(Zacarias 12,10, etc.). E então todo o Israel será salvo (Romanos 
11,26). Os judeus, em todas as suas dispersões, abandonarão sua antiga infidelida-
de e, maravilhosamente, terão seus corações transformados, e se aborrecerão por 
sua incredulidade e obstinação passadas; e fluirão juntos para o abençoado Jesus, 
penitente, humilde e alegremente, tendo-o como seu glorioso rei e único salvador, 
e com todo o seu coração, como um só coração e uma só voz, irão proclamar seus 
louvores a Cristo em outras nações (Isaías 66,20; Jeremias 50,4). Nada é anun-
ciado com mais certeza do que esta conversão nacional dos judeus, que está em 
Romanos 11. E há também muitas passagens do Antigo Testamento que não 
podem ser interpretadas em outro sentido, e que não posso mencionar agora.

Ele entendia que, embora não soubesse o momento preciso de quando 
essas coisas aconteceriam, as Escrituras ensinavam a futura restauração dos judeus 



8

através da fé em Jesus, que resultaria em “vida dentre os mortos” entre as nações 
gentias da terra. Edwards escreveu estas palavras em 1739, em sua obra A History 
of the Work of Redemption, 209 anos antes de Israel ser reconhecido como nação.

McDermott também acrescenta que Edwards afirmou em seus Apocalyp-
tic Writings, de 1723, “que as promessas feitas aos judeus na Bíblia não deviam 
ser espiritualizadas. Ele também previu o retorno futuro dos judeus à sua terra 
ancestral. [...] A Bíblia, disse ele, previa o retorno em massa dos judeus exilados 
na Diáspora (Dispersão), mas a maior parte dos judeus ainda vivia na Diáspora. 
Além disso, escreveu, a Bíblia diz que Deus faria deles ‘um monumento visível da 
sua graça’, e isso ainda não acontecera. A profecia bíblica era clara e dizia que [...] 
Israel seria uma nação separada [sem ‘as velhas paredes de separação’]”.

Na Inglaterra, na década de 1790, a Universidade de Cambridge patrocinou 
um concurso de ensaios sobre “os motivos contidos na Escritura para a expectativa 
de uma restauração futura dos judeus”. E, em 1839, a Assembleia Geral da Igreja da 
Escócia aprovou um “Ato sobre a Conversão dos Judeus”, e enviou quatro minis-
tros presbiterianos, Andrew Bonar, Robert Murray M’Cheyne, Alexander Keith e 
Alexander Black para a Terra Santa, na época disputada por egípcios e otomanos. 
Em 1842, Bonar e M’Cheyne publicaram uma obra que se tornou bem popular 
no Reino Unido, Narrative of a Visit to the Holy Land; And, Mission of Inquiry to 
the Jews. Seu alvo era “promover a causa dos judeus entre nossos irmãos [presbite-
rianos]”, e inflamá-los com o interesse missionário pela Terra Santa.

O pregador batista inglês Charles Spurgeon foi conhecido como “o príncipe 
dos pregadores”. Comentando sobre os últimos capítulos da profecia de Ezequiel, 
em 1864, no sermão The Restoration and Conversion of the Jews, afirmou:

Israel está agora apagado do mapa das nações; seus filhos estão espalhados por 
toda parte; suas filhas choram ao lado de todos os rios da terra. Sua canção 
sagrada é silenciada; nenhum rei reina em Jerusalém; ela não traz governadores 
entre suas tribos. Mas ela deve ser restaurada; ela deve ser restaurada "como 
dos mortos". Quando seus próprios filhos desistirem de toda a sua esperança, 
então é quando Deus irá aparecer para ela. Ela deve ser reorganizada; seus ossos 
espalhados devem ser reunidos. Haverá um governo nativo novamente; haverá 
novamente a formação de um corpo político; um Estado será incorporado e 
um rei reinará. Israel agora se tornou alienado de sua própria terra. Seus filhos, 
embora nunca possam esquecer o pó sagrado da Palestina, ainda assim morrem 



9

a uma distância sem esperança de suas praias consagradas. Mas não será assim 
para sempre, porque os filhos dela novamente se regozijarão nela.

No sermão The Church of Christ, de 1855, ele exorta a todos os cristãos:

Acho que não atribuímos importância suficiente à restauração dos judeus. Nós 
não pensamos o suficiente sobre isso. Mas certamente, se há algo prometido na 
Bíblia, é isto. Eu imagino que você não pode ler a Bíblia sem ver claramente 
que deve haver uma restauração real dos Filhos de Israel [...]. Pois quando os 
judeus forem restaurados, a plenitude dos gentios será reunida; e assim que eles 
voltarem, então Jesus virá sobre o Monte Sião com seus anciões gloriosamente, 
e os dias pacíficos do milênio, então, amanhecerão; então conheceremos todo 
homem para ser irmão e amigo; Cristo governará com domínio universal.

E no sermão The Leafless Tree, de 1857, se “lermos as Escrituras corretamen-
te”, então entenderemos completamente o fato de que “os judeus têm muito a ver 
com a história deste mundo. Eles serão reunidos; O Messias virá, o Messias que 
eles estão buscando — o mesmo Messias que veio uma vez virá novamente — 
virá como eles esperavam que ele viesse pela primeira vez. Eles então pensaram 
que ele viria como um príncipe para reinar sobre eles, e assim vai ser quando ele 
vier de novo. Ele virá para ser rei dos judeus e reinar sobre seu povo da maneira 
mais gloriosa; porque quando ele vier, os judeus e os gentios terão privilégios 
iguais, embora ainda deva haver alguma distinção concedida à família real de 
cujos lombos Jesus veio; porque ele se assentará no trono de seu pai Davi, e a ele 
serão reunidas todas as nações”. Spurgeon acreditava no retorno dos judeus à terra 
de Israel cerca de 90 anos antes de ter sido fundado o Estado de Israel.

J. C. Ryle, bispo anglicano da diocese de Liverpool, na Inglaterra, tratou 
de um futuro retorno do povo judeu para sua terra, em Coming Events and Pre-
sent Duties: “Creio que os judeus serão finalmente reunidos novamente como 
uma nação separada, restaurados à sua própria terra e convertidos à fé de Cristo, 
depois de passarem por grande tribulação ( Jeremias 30,10-11; 31,10; Romanos 
11,25–26; Daniel 12,1; Zacarias 13,8–9)”. Ele também afirmou:

Mas o tempo me faltaria, se eu tentasse citar todas as passagens das Escrituras 
nas quais a futura história de Israel é revelada. Isaías, Jeremias, Ezequiel, Oseias, 



10

Joel, Amós, Obadias, Miquéias, Sofonias, Zacarias, todos declaram a mesma coisa. 
Todos predizem, com mais ou menos particularidade, que no final desta dispen-
sação os judeus devem ser restaurados à sua própria terra e ao favor de Deus. Eu 
não reivindico infalibilidade na interpretação das Escrituras neste assunto. Estou 
bem ciente de que muitos cristãos excelentes podem não ver o assunto como eu. 
Só posso dizer que, aos meus olhos, a futura salvação de Israel como um povo, 
seu retorno à Palestina e sua conversão nacional a Deus, aparecem claramente e 
nitidamente revelados, como qualquer profecia na Palavra de Deus.

Ryle escreveu sobre a volta dos judeus à terra em 1867, oitenta e um anos 
antes de Israel se tornar um Estado.

Na Inglaterra e Escócia, entre os séculos 17 e 19, tinham ideias semelhantes o 
congregacional John Owen, o batista John Gill, os presbiterianos Samuel Ruther-
ford, Horatius e Andrew Bonar, e Robert Murray M’Chyene, além do anglicano 
Charles Simeon, que escreveu em 1820: “Os judeus em geral, e a maior parte dos 
cristãos também, acreditam que os dispersos de Israel um dia serão restaurados em 
sua própria terra”. Nos Estados Unidos, o presbiteriano Charles Hodge escreveu 
em 1864, em Romanos, que “seriam cumpridas aquelas profecias que falam da salva-
ção de Israel [e esta posição...] tem sido aquela geralmente aceita em todas as outras 
eras da Igreja”.

O pregador congregacional galês D.M. Lloyd-Jones, na palestra O plano 
de Deus para os judeus, proferida na Capela de Westminster, em Londres, em 
1955, declarou sua crença em uma conversão maciça dos judeus antes do final 
dos tempos:

Há alguns, e estou entre eles, que creem que Paulo ensina neste capítulo 
[de Romanos 11] que antes do fim haverá um grande número de conversões 
[ao Senhor Jesus] entre os judeus. Será estonteante e alegrará os corações 
dos crentes então vivos. Será como vida surgindo entre os mortos. Mas não 
estarão numa posição especial; a nação de Israel não será diferenciada dos 
gentios. Não, os judeus, ainda que creiam aos milhares, entrarão no reino pelo 
arrependimento e fé no Senhor Jesus Cristo. Terão de confiar no sangue de 
Cristo como [...] todos os outros cristãos têm confiado; não existe outra porta 
de entrada no reino. Ninguém jamais será capaz de guardar a lei. É pela fé 
em Cristo somente, e ele crucificado, que alguém pode ser salvo. Esse é o 



11

evangelho eterno, e jamais haverá outro. Portanto, graças [...] a Deus que Seus 
propósitos são inabaláveis, e aquilo que Ele propôs certamente se cumprirá.

Para o reformado suíço Karl Barth, talvez o maior teólogo do século 20, de 
acordo com McDermott, “a criação do Estado de Israel, em 1948, era uma ‘parábola 
secular’, um símbolo da ressurreição e do reino de Deus. De acordo com Barth, o 
retorno dos judeus em grandes contingentes para a terra deles [..., no século 20], 
foi cumprimento de profecias bíblicas. Os profetas hebreus, disse ele, previram uma 
história de Deus com o povo judeu que chega até nossos dias. E ele concordava com 
aqueles para quem os ossos secos em Ezequiel que tornavam à vida (Ez 37) eram 
uma profecia da restauração de Israel a sua terra. Barth [também] advertiu para o 
fato de que toda nação que se opusesse a Israel não prosperaria a longo prazo”.

O testemunho luterano

Dietrich Bonhoeffer foi um pastor, teólogo e resistente contra o nacional-socia-
lismo. Em 1933 ele ajudou a redigir a Confissão de Betel, que se opunha ao movi-
mento Cristão Alemão e afirmava o chamado e a eleição do povo judeu:

Rejeitamos a falsa doutrina que tornaria a crucificação de Cristo culpa apenas do 
povo judeu, como se outros povos e raças não o tivessem crucificado. Todas as ra-
ças e povos [...] compartilham a culpa por sua morte e tornam-se culpados a cada 
dia novamente, quando cometem ultraje contra o Espírito da graça. [...] Deus deu 
provas de fidelidade transbordante ao permanecer fiel a Israel de acordo com a 
carne, da qual Cristo nasceu na carne [...], apesar de toda a infidelidade de Israel 
e mesmo após a crucificação. Deus ainda quer completar com os judeus o plano 
de redenção do mundo que começou com o chamado de Israel (Romanos 9-11). 
É por isso que Deus preservou, de acordo com a carne, um remanescente sagrado 
de Israel, que não foi absorvido por qualquer outra nação [...], nem se torna uma 
nação entre outras [...], nem pode ser aniquilada por medidas como as do Faraó. 
Este remanescente sagrado tem o caráter indelebilis do povo escolhido.

Em abril de 1943, após dez anos de resistência ao nacional-socialismo, 
Bonhoeffer foi preso por causa de sua participação na Operação 7 — a bem-sucedida 
ação de evadir quatorze judeus da Alemanha para a Suíça em setembro de 1942 — 
e foi martirizado no campo de concentração de Flossenbürg, em 8 de abril de 1945.



12

Um caminho para o diálogo judeu-cristão

Diante do holocausto de mais de 6 milhões de judeus na Europa, durante a 
Segunda Guerra Mundial, ocorreu entre 30 de julho e 5 de agosto de 1947 a Con-
ferência Internacional sobre a Emergência do Antissemitismo, em Seelisberg, na 
Suíça. Sob a influência de Jules Isaac, historiador francês de ascendência judaica, 
e autor da obra Jesus e Israel, sessenta e cinco judeus, católicos e protestantes de 
vários países reuniram-se para formular os Dez Pontos de Seelisberg:

01.	 Deve ser relembrado que um só e mesmo Deus nos fala no Antigo e no 
Novo Testamento.

02.	 Não se pode esquecer que Jesus nasceu de mãe judia, pertencia à família 
de Davi e ao povo de Israel, e que seu amor eterno abrange o seu povo e o 
mundo inteiro.

03.	 Recorde-se ainda que os primeiros discípulos, os Apóstolos, e os primeiros 
mártires eram judeus.

04.	 Tenha-se presente que o principal mandamento do cristianismo, o amor 
de Deus e do próximo, anunciado no Antigo Testamento e confirmado por 
Jesus, obriga igualmente, cristãos e judeus, em todas as relações humanas.

05.	 Deve-se evitar diminuir o judaísmo bíblico e pós-bíblico para exaltar 
o cristianismo.

06.	 Não se deve empregar a palavra “judeu” para designar exclusivamente os ini-
migos de Jesus, e as palavras “inimigos de Jesus” para designar o povo judeu 
em seu conjunto.

07.	 Não se deve apresentar a Paixão de Jesus, como se todos os judeus, ou somente 
os judeus, tivessem incorrido na odiosidade da crucificação. Não foram todos 
os judeus que pediram a morte de Jesus, nem foram somente judeus que se 
responsabilizaram por ela. A Cruz, que salva a humanidade, revela que Cristo 
morreu pelos pecados de todos. Pais e mestres cristãos deveriam ser alertados 
a respeito de sua grande responsabilidade na maneira de narrar os sofrimentos 
de Jesus. Se o fazem de uma forma superficial, correm o risco de fomentar 
aversões no coração das crianças ou dos ouvintes. Numa mente simples, movi-
da de um ardente amor compassivo pelo Salvador crucificado, o horror natural 
dos perseguidores de Jesus pode facilmente tornar-se, por motivos psicológicos, 
ódio indiscriminado pelo judeu de todos os tempos, inclusive nos nossos dias.



13

08.	 Não se devem evocar as condenações bíblicas e o grito da multidão enraive-
cida: ‘Que seu sangue caia sobre nós e sobre nossos filhos’ (Mt 27,25) sem 
relembrar que esse grito não anulou as palavras de nosso Senhor, de conse-
quências incomparavelmente maiores: ‘Pai, perdoa-lhes; eles não sabem o 
que fazem’ (Lc 23,24).

09.	 É preciso evitar qualquer tentativa de mostrar os judeus como um povo 
reprovado, amaldiçoado e votado a um sofrimento perpétuo.

10.	 Deve ser mencionado que os primeiros membros da Igreja eram judeus.

Os Dez Pontos abriram caminho para o diálogo bíblico, histórico, teológico e 
prático entre cristãos e judeus, assim como para uma nova compreensão por parte 
dos cristãos a respeito do lugar do povo judeu e de Israel na história da redenção.

A igreja católica

Em 1928, o Santo Ofício condenou pela primeira vez o ódio contra o povo ju-
deu: “Por reprovar todos os ódios e animosidades entre os povos, a Sé Apostólica 
condena acima de tudo o ódio contra o povo judeu outrora escolhido por Deus, 
ódio que hoje se costuma comumente designar com o nome de antissemitismo”.

Em 1937 foi publicada a Carta Encíclica Mit Brennender Sorge, sobre 
“a situação da Igreja Católica no Reich Germânico”, confrontando o racismo 
nacional-socialista na Alemanha:

Quem com imprecisão panteística identifica Deus com o universo, materia-
lizando Deus no mundo e divinizando o mundo em Deus, não pertence aos 
verdadeiros fiéis. Nem é tal quem, de acordo com uma pretensa concepção 
pré-cristã do antigo germanismo, coloca em lugar do Deus pessoal o fado sinis-
tro e impessoal, negando a sabedoria divina e sua providência, a qual [...] tudo 
dirige a um bom fim. Um tal homem não pode pretender ser enumerado entre 
os verdadeiros crentes. Se a raça e o povo, se o Estado e uma sua determinada 
forma, se os representantes do poder estatal ou outros elementos fundamentais 
da sociedade humana possuem, na ordem natural, um posto essencial e digno 
de respeito — quem, no entanto, os destaca desta escala de valores terrenos, ele-
vando-os à suprema norma de tudo, também dos valores religiosos, e divinizan-
do-os com culto idólatra, inverte e falsifica a ordem, criada e imposta por Deus, 
está longe da verdadeira fé em Deus e de uma concepção de vida conforme a 



14

ela. [...] Somente espíritos superficiais podem cair no erro de falar de um Deus 
nacional, de uma religião nacional, e empreender a tola tentativa de captar nos 
limites de um só povo, na estreiteza de uma só raça, Deus, Criador do mundo, 
rei e legislador dos povos, diante de cuja grandeza as nações são pequenas como 
gotas de água que caem dum balde.

A Declaração Conciliar Nostra Aetate, de 1965, sublinha que no Antigo Tes-
tamento se encontra a revelação divina, as promessas, o desígnio salvífico, e esta é 
a herança comum entre cristãos e judeus. Assim, a igreja só pode se compreender 
a partir do Antigo Testamento, e não há para a fé cristã dois planos da salvação: 
"A Igreja acredita que Cristo, nossa paz, reconciliou pela cruz os judeus e os gentios, 
de ambos fazendo um só, em Si mesmo. [...] O dever da Igreja [...] é [...] anunciar a 
cruz de Cristo como sinal do amor universal de Deus e como fonte de toda a graça”. 
Ademais, é refutada a teoria da substituição de Israel pela Igreja, ao recordar que 
“pertencem a Israel a adoção filial, a glória, a aliança, a legislação, o culto de Deus e 
as promessas, bem como os patriarcas (Rm 9,4-5)”. Ainda que “os judeus, em grande 
número, não aceitaram o Evangelho”, são perpetuamente “amados” por Deus, porque 
“Ele não se arrepende dos dons e da vocação” concedidos a Israel. Portanto, o povo de 
Israel preserva hoje seu lugar no plano de Deus e recebeu dons irrevogáveis. Também 
é refutada a acusação de deicídio feita aos judeus através dos séculos: “Se bem que 
os príncipes dos judeus e alguns de seus seguidores insistiram na morte de Cristo, 
aquilo que se perpetrou na Sua Paixão não pode [...] ser imputado a todos os judeus 
que então viviam, nem aos de hoje”. E “os judeus [...] não devem ser apresentados 
como se fossem condenados por Deus, nem amaldiçoados, como se isso decorresse 
das Sagradas Escrituras”. Assim, “a Igreja, [...] lembrada do comum patrimônio com 
os judeus, [...] impelida pelo santo amor evangélico, deplora os ódios, as perseguições, 
as manifestações antissemitas, em qualquer tempo e por qualquer pessoa, dirigidas 
contra os judeus”.

Nós recordamos: uma reflexão sobre a Shoah foi publicada em 1998, admitindo 
a participação de católicos nas manifestações antijudaicas e demais “sofrimentos 
do povo judeu durante a Segunda Guerra Mundial”. Afirma que a Igreja “enco-
raja seus filhos e filhas a purificarem seus corações mediante o arrependimento 
pelos erros e infidelidades do passado”, mas também os convoca “a examinar-se 
sobre a responsabilidade que também têm pelos males do nosso tempo”. Em se-
guida, diz que o Holocausto foi uma “tragédia que jamais poderá ser esquecida”, 



15

um “horrível genocídio”, um dos “principais dramas [...] deste século, um fato 
que ainda hoje nos diz respeito”, “a obra de um típico regime moderno neopagão 
[... que] não hesitou em opor-se à Igreja perseguindo também os seus membros”. 
Portanto, “é justo que a Igreja assuma com maior consciência o peso do pecado 
de seus filhos, recordando todas as circunstâncias em que [...] eles se afastaram 
do espírito de Cristo e de seu Evangelho, oferecendo ao mundo, em vez do teste-
munho de uma vida inspirada nos valores da fé, o espetáculo de modos de pensar 
e agir que eram verdadeiras formas de anti-testemunho e escândalo”. E, ao fim, 
“deplora todos os ódios, perseguições e manifestações de antissemitismo, seja 
qual for o tempo em que isso sucedeu e seja quem for a pessoa que promoveu isso 
contra os judeus”. Como Bento XVI anelou em 2010, “possam essas chagas [do 
antissemitismo e do antijudaísmo] sararem definitivamente!”

A exortação Evangelii gaudium, de 2013, faz afirmações pertinentes:

Um olhar muito especial é dirigido ao povo judeu cuja Aliança com Deus 
nunca foi revogada porque os "dons e o chamamento de Deus são irrevogáveis"  
(Rm 11,29). A Igreja, que partilha com o Judaísmo uma parte importante das 
Escrituras Sagradas, considera o povo da Aliança e a sua fé uma raiz sagrada 
da própria identidade cristã (cf. Rm 11,16-18). [...] Deus continua a operar no 
povo da Primeira Aliança e faz nascer tesouros de sabedoria que brotam do seu 
encontro com a Palavra divina. Por isso, a Igreja também se enriquece quando 
recolhe os valores do Judaísmo. [...] Embora algumas convicções cristãs sejam 
inaceitáveis para o Judaísmo e a Igreja não possa deixar de anunciar Jesus como 
Senhor e Messias, há uma rica complementaridade que nos permite ler juntos 
os textos da Bíblia hebraica e ajudar-nos mutuamente a desentranhar as rique-
zas da Palavra, bem como compartilhar muitas convicções éticas e a preocupa-
ção comum pela justiça e o desenvolvimento dos povos.

O DEVER DA MEMÓRIA: SHOAH NUNCA MAIS!

Muitos cristãos ajudaram a salvar o maior número possível de judeus na Segunda 
Guerra Mundial. Por essa razão foram honrados pelo Estado de Israel, considera-
dos “Justos entre as Nações”, no memorial Yad Vashem, em Jerusalém: a poliglota 
brasileira Aracy de Carvalho Guimarães Rosa, o cônsul português Aristides de 
Sousa Mendes, o industrial alemão Oskar Schindler, o jurista alemão Hans von 



16

Dohnanyi, o padre polonês Maximilian Kolbe, o diplomata sueco Raoul Wal-
lenberg, o diplomata japonês Chiune Sugihara, o arcebispo grego Damasceno 
de Atenas, o espião inglês Frank Foley e a escritora holandesa Corrie Ten Boom, 
entre tantos outros.

Portanto, é importante que cristãos e judeus prossigam na aproximação e no 
entendimento recíproco, para que se evitem preconceitos, sejam fraternos e avan-
cem na contribuição única que têm oferecido ao mundo. E se opondo juntos a 
toda forma de racismo, ódio, antissemitismo e antissionismo. Ficar ao lado dos ju-
deus e de Israel, o único país democrático em todo o Oriente Médio, não significa 
legitimar tudo o que o governo israelense faz. De acordo com McDermott:

Como qualquer outro país, o Estado de Israel não é perfeito. Ele tem seus 
problemas. Como é multirracial e multirreligioso, há conflitos entre raças e 
religiões. [...] Sabemos que ele está longe de ser perfeito. Contudo, é muito me-
lhor do que qualquer outro Estado do Oriente Médio no tocante à concessão 
de liberdades e de direitos a judeus e [...] a não judeus. Ele merece e precisa de 
apoio somente por essa razão. [...] Ao mesmo tempo, ainda que o povo de Isra-
el, o povo da aliança, e o Estado de Israel não sejam uma coisa só, eles se acham 
entrelaçados de um modo complexo. O Estado não pode existir sem seu povo, 
e o povo da aliança não pode sobreviver ou florescer sem o Estado. Ele pro-
tege as pessoas, e as pessoas — embora nem todos sejam judeus religiosos — 
sustentam o Estado. Um sem o outro é algo impensável e impossível.

Assim, defender os judeus e a Israel é, à luz da Escritura Sagrada e da tradi-
ção cristã, um chamado que deve ser obedecido pelos cristãos.

Os cristãos professam fé no Senhor Jesus como o Messias, o Filho de Deus e 
o único Salvador. Também devem reconhecer o amor inquebrantável e constante 
de Deus por seu povo escolhido, Israel. Como João Paulo II afirmou, em 2004, 
diante do Rabino-Chefe de Roma:

Nós saudamos-vos como nossos "irmãos prediletos" na fé de Abraão, nosso 
patriarca. [...] Paulo, escrevendo aos Romanos (cf. Rm 11,16-18), falava da raiz 
santa de Israel, sobre a qual os pagãos são inseridos em Cristo; "os dons e o cha-
mamento de Deus são irrevogáveis" (Rm 11,29) e vós continuais a ser o povo 
primogénito da Aliança.



17

E resumiu Leslie Allen: “Visto que [...] Deus [é] imutável não toma de volta 
um presente nem cancela um chamado”. Assim, a esperança cristã é logo “chegue 
a plenitude dos gentios”, quando a raiz santa de Israel será visitada e concederá sua 
seiva, porque, como disse o Senhor Jesus, “a salvação vem dos judeus” ( Jo 4,22).

Em nosso tempo o antissemitismo tem sido instilado por partidos de 
extrema-esquerda e grupos religiosos islamitas, aliciando até mesmo cristãos. 
Parece que, tragicamente, o ódio antijudaico e os preconceitos contra Israel au-
mentarão e continuarão se espalhando por todo o Ocidente e Oriente Médio. 
Mas a palavra da Escritura é que “os dons e o chamado de Deus [para Israel] 
são irrevogáveis” (Rm 11,29). Quando os cristãos desta geração estiverem, no 
Dia do Juízo, diante do maior judeu da história, o israelita perfeito, o único 
Messias, o Senhor Jesus, descendente de Davi e Filho de Deus com poder, que 
ressuscitou dos mortos (Rm 1,3-4), poderão dizer que ofereceram o seu melhor 
em prol “da raiz e da seiva da oliveira” (Rm 11,17), o povo de Israel?

Deus de Abraão, Isaac e Jacob, 
ouvi o clamor dos aflitos, dos amedrontados e dos desesperados; 
enviai a vossa paz sobre esta Terra Santa, sobre o Médio Oriente  
e sobre toda a família humana; 
estimulai os corações de todos aqueles que invocam o vosso nome, 
a percorrer humildemente o caminho da justiça e da compaixão.

"O Senhor é bom para aqueles que nele confiam, 
para a alma que O procura" (Lm 3, 25)!

(Oração de Bento XVI diante do Muro Ocidental de Jerusalém, 2009)



18

Bacharel em Teologia pela Escola Superior de 
Teologia da Universidade Presbiteriana Mackenzie, 
pós-graduado em Bíblia e Teologia pela Universidade 
Luterana do Brasil e Mestre em Teologia pelo Seminário 
Teológico Batista do Sul do Brasil. É diretor e professor 
de teologia sistemática e história da igreja no Seminário 
Martin Bucer, em São José dos Campos, São Paulo, 
secretário geral do Conselho Deliberativo do IBDR e 
consultor acadêmico de Edições Vida Nova. Autor de 
vários livros, entre eles Teologia Sistemática (este em 
coautoria com Alan Myatt), A Igreja Cristã na História, 
Avivamento para a Igreja, Contra a Idolatria do Estado 
e Pilares da fé, publicados por Edições Vida Nova, e 
Servos de Deus e O Credo dos Apóstolos, publicados 
pela Editora Fiel.

Sobre o autor

Franklin Ferreira



19

A progressividade revelacional como 
pressuposto para a interpretação do 
Antigo Testamento pelos escritores do 
Novo Testamento

Paulo Ulisses

INTRODUÇÃO

Atualmente o interesse pela teologia bíblica tem crescido, e de modo 
especial, as discussões sobre os usos do Antigo Testamento no Novo 
Testamento também têm ganhado cada vez mais destaque entre os 

teólogos bíblicos e exegetas, no intuito de expor que entender como esse uso é 
feito pode enriquecer profundamente a nossa compreensão do Texto Sagrado, 
tanto em termos do processo natural — AT > NT — quanto partindo do fluxo 
inverso, numa que toda a Escritura é a Palavra de Deus (2Tm 3.16-17).

Vários critérios têm sido elencados como sendo possíveis perspectivas através 
das quais os escritores do Novo Testamento observaram os escritos veterotestamen-
tários1: solidariedade ou representação coletiva; Cristo como representante do 

1 BEALE, G. K. Manual do uso do Antigo Testamento no Novo Testamento: exegese e 
interpretação. São Paulo: Vida Nova, 2013, p. 129–137.



20

verdadeiro Israel do Antigo Testamento e da Igreja no Novo Testamento; corres-
pondência entre as partes mais antigas apontando para as mais recentes dentro do 
plano soberano de Deus; cumprimento escatológico em Cristo; centralidade teo-
cêntrica e sua autoria tanto no Antigo Testamento quanto no Novo Testamento etc.

Nosso objetivo neste ensaio é expandir a compreensão da correspondência 
entre Antigo e Novo Testamento, propondo ainda outro pressuposto hermenêu-
tico através do qual os escritores neotestamentários interpretaram o Antigo Tes-
tamento, qual seja: a progressão da revelação escriturística.

Apesar de a proposta deste artigo estar ligeiramente atrelada a alguns tópi-
cos que inclusive discutem como a passagem histórica do plano redentivo é uma 
das bases sobre as quais os escritores do Novo Testamento leram e interpretaram 
o Antigo Testamento, nossa tese é mais específica no que tange a esta temática. 

Diversos autores propõem temas2  que podem englobar o cânon sob um 
único prisma teológico: promessa e cumprimento3 , a aliança ou pactos4, dispensa-
ções5  etc. Entretanto, todas essas propostas precisam lidar com um avanço — fra-
cionado (como no caso do dispensacionalismo) ou não — não somente histórico, 
embora seja a causa eficiente desse avanço, mas fundamentalmente no tocante ao 
próprio teor da revelação.

Antes de adentrar o cerne da discussão sobre o uso do Antigo Testa-
mento no Novo Testamento através de uma perspectiva progressiva, preci-
samos então entender como se dá a progressão revelacional das informações 
entregues por Deus ao seu povo, formando aos poucos o cânon que serve de 
guia para que este possa servir ao Senhor. Assim, traçaremos o conceito de 
progressão revelacional como um primeiro ponto de discussão, para que então 
estejamos prontos para ver seu uso pelos escritores neotestamentários. Con-
cluindo nossa análise, exporemos algumas implicações dessa noção na inter-
pretação teológica que pode expandir nossa compreensão do texto sagrado. 

2 Apesar de apresentar as sugestões e propostas temáticas de diversos teóricos como 
centro unificador do cânon, nossa perspectiva é a de que esse centro é o trato pactual de 
Deus com o seu povo, ou, o aliancismo.

3 KAISER, Walter C., Jr. O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e Novo 
Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2001, p. 14.

4 ROBERTSON, O. Palmer. O Cristo dos pactos. São Paulo: Cultura Cristã, 2011, p. 165.
5 Ibid., p. 165.



21

1. PROGRESSÃO REVELACIONAL — CONCEITO
Naturalmente, a compreensão de que Deus se revelou ao homem é uma informação 
óbvia e basilar para a fé cristã. Não se questiona o dado de que, em algum momento, 
após a criação ser finalizada, o próprio Criador revelou-se ao homem, fazendo-se 
conhecido do mesmo. O ponto a ser discutido é a amplitude desta revelação. 

Numa que consideramos a revelação bíblica como sendo coesa e suficiente 
para instrução de todo o povo de Deus, precisamos entender uma distinção 
que se faz necessária quanto a este tópico. Embora o Senhor, ao ter criado o 
homem, tenha revelado seu ser, perfeições e intenções, essa revelação, embora 
tenha sido completa, não era plena num primeiro momento. No que tange a isso, 
há diversos termos já cunhados que tratam de perceber a revelação especial de 
Deus como sendo progressiva (cf. epigenética, germinal etc.). A tese é de que 
toda a revelação do Criador foi dada no princípio de maneira satisfatoriamen-
te completa, isto é, aquela primeira revelação de Deus a Adão, registrada em 
Gênesis 1-3, que demarca o primeiro contato do Criador com o ser humano 
criado, é plenamente capaz de fornecer a este tudo o que precisa saber para 
relacionar-se com o Senhor, sem que haja necessidade de qualquer tipo de 
adereço externo ou adição à mesma.

Entretanto, completude de teor não significa, nesse caso, alcance pleno 
ou totalidade. As informações repassadas para Adão foram propositalmente 
arranjadas de maneira que uma série de passos posteriores eram necessários 
até que se chegasse ao clímax da mesma revelação. Não se trata de adição de 
informações no sentido heterogêneo — algo diferente aconteceria ou deveria 
ser feito — e sim, de aprofundamento de detalhes. O “diamante revelacional” 
estava ali pronto, porém, em sua forma mais “bruta”, esperando que todo um 
processo progressivo de “lapidação” fosse iniciado para que então a majestade 
da revelação fosse exposta.

É salutar que também observemos que o modo através do qual Deus deu-se 
a conhecer ao homem foi adentrando a própria realidade na qual o ser humano 
existe, baixando à sua condição de criatura infinitamente inferior, como sugere a 
Confissão de Fé de Westminster:

Tão grande é a distância entre Deus e a criatura, que, embora as criaturas racio-
nais lhe devam obediência como seu Criador, nunca poderiam fruir nada dele, 



22

como bem-aventurança e recompensa, senão por alguma voluntária condescen-
dência da parte de Deus, a qual foi ele servido significar por meio de um pacto.6

Neste caso, o pacto estabelecido por Deus com o homem foi o instrumento 
revelacional usado por ele para relacionar-se com seu povo. Através dessa ação, 
os veículos da revelação, inexoravelmente, serão o tempo e o espaço, ou, noutras 
palavras, a própria história é a ferramenta que engloba os atos reveladores do 
Senhor de maneira orientada e com uma carga significativa tal que não é possível 
entender as fases progressivas da revelação de Deus sem que haja uma conside-
ração adequada sobre como os próprios acontecimentos traçam o curso de ponto 
de partida e linha de chegada das ações revelacionais do Criador. Discutindo esse 
conceito, Ralph Smith questiona:

A revelação deve ser encontrada em eventos ou em palavras? Devemos permi-
tir que a palavra e o evento interajam, não reduzir um ao outro. É necessário 
haver uma combinação entre o conceito teológico e o fato histórico. Fatos sem 
palavras (interpretação) são cegos; palavras sem fatos são vazias. [...] No Antigo 
Testamento, aquilo que move a história ocorre entre Deus e o seu povo.7

Assim, há uma conexão fundamental entre história e teologia na revelação 
de Deus ao seu povo que norteia todos os fatos narrados e princípios elaborados 
que, como resultado do processo de registro e interpretação destes por meio da 
inspiração, formam a Escritura Sagrada. Como conceitua Berkhof:

Deus corporificou sua revelação parcialmente8 na forma de narrativas históricas. 
É extremamente importante termos em mente que os fatos históricos narrados 
na Bíblia também formam parte essencial da revelação divina e devem ser in-
terpretados como tal.9

⁶ Assembleia de Westminster, Símbolos de fé: confissão de fé, catecismo maior e breve 
catecismo, 2ª edição, São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2014, p. 40.

⁷ SMITH, Ralph L. Teologia do Antigo Testamento: história, método e mensagem. São 
Paulo: Vida Nova, 2001, p. 108.

⁸ Aqui, Berkhof está enfatizando o gênero literário narrativo, aludindo que uma 
porção da Escritura é constituída por este gênero.

⁹ BERKHOF, Louis. Princípios de interpretação bíblica. São Paulo: Cultura Cristã, 
2013, p. 44.



23

Seguindo essa fusão de horizontes entre os atos reveladores de Deus e o 
fluxo histórico no qual ocorrem, precisamos então partir do princípio de que, 
por serem inseparáveis, definem então uma temática que elucida e embasa essa 
progressividade revelacional do próprio Senhor, isto é, se a história comporta os 
atos de Deus que o revelam, deve haver alguma intenção ou finalidade para tal.

Da mesma forma como foram concebidos conceitos que definem o lócus 
unificador do cânon (alianças, dispensações, promessa-cumprimento etc.), alguns 
teóricos, por notarem uma temática central no processo progressivo da revelação 
de Deus ao homem, propuseram definições quanto a qual é a intenção final e 
central do Senhor ao longo do fluxo histórico-progressivo da revelação divina. 
Como dito, se a história é o instrumento através do qual Deus se revela ao seu 
povo, há algum objetivo basilar ou vontade maior que evite que a história seja um 
conglomerado de fatos aleatórios sem qualquer gerência, e sim, um enredo coeso 
que tem um começo, meio e fim. Não se trata de discutir o andamento — já deve 
ter ficado clara sua inquestionável existência — o ponto agora é notar qual a in-
tenção divina ao operar esse andamento da forma como fez ou faz.

Alguns exemplos dessas sugestões poderão elucidar o argumento. O. Palmer 
Robertson asserta que a causa motora de todo movimento histórico em progresso 
dá-se por meio da temática do que ele chama de “princípio Emanuel”:

Ao longo do registro bíblico da administração da aliança feita por Deus, uma fra-
se única se repete como sumário da relação pactual: “Eu serei o vosso Deus, e 
vós sereis o meu povo”. A constante repetição dessa frase, indica a unidade da 
aliança de Deus. Essa frase pode ser considerada como o “princípio Emanuel” 
da aliança. O coração da aliança é a declaração de que “Deus está conosco”.10 

É válido ressaltar que Robertson neste ponto está elaborando a unidade 
temática das alianças que Deus estabeleceu ao longo da história, porém, é 
exatamente esse tema, de acordo com sua percepção, que norteará o tratamento 
do Senhor para com seu povo, revelando paulatinamente seu desejo de habitar 
no meio dele para sempre. O progresso histórico-revelacional gira em torno desta 
intenção divina.

10 ROBERTSON, O. Palmer. O Cristo dos pactos. São Paulo: Cultura Cristã, 2011, p. 45.



24

Outra proposta que labuta em demonstrar o caminhar da progressão plane-
jada de Deus em mostrar-se é exposta por James Hamilton, que enfatiza a ideia 
de que o que guia a passagem histórica é o desejo do Senhor em expor sua glória 
na salvação de seu povo por meio do derramar do juízo sobre o mal:

A Bíblia, é claro, está repleta de temas, e cada um desses brilha com a glória de 
Deus. Estes temas fluem todos, e voltam a fluir para a glória de Deus. Instituir e 
lançar estes temas é o fundamento da justiça de Deus, sobre o qual ele constrói 
uma torre de misericórdia, a fim de fazer um nome para si. [...] Quando Deus 
traz salvação mediante o juízo, a justiça serve como o pano de fundo escuro 
sobre o qual Deus mostrará o diamante de sua misericórdia. A pedra reluzen-
te, o pano de contraste, e a luz que brilha sobre ambos são o resultado de uma 
demonstração da glória de Deus de tirar o fôlego. O tema central da Bíblia é a 
glória de Deus, por meio do juízo.11

Por fim, uma ideia um tanto mais moderna, porém não menos esclarecedora, 
aparece na perspectiva de ver a história como um grande enredo metanarrativo 
de encenação de um drama cósmico que possui Deus como diretor e personagem 
principal. A revelação de Deus (Escritura Sagrada) é o enredo que encerra a his-
tória debaixo de um elaborado “teodrama” do qual todos participam como atores. 
Nesta proposta, a ação do diretor e protagonista consiste em “trazer de volta do 
exílio” ou em “reconstruir o templo”, expressões que são eivadas da significação 
redentora clarificada no movimento histórico-progressivo do povo de Israel no 
Antigo Testamento e que alcança de maneira macrocósmica e análoga a igreja no 
Novo Testamento:

[...] O drama da redenção é uma grande odisseia dupla, em que a humanidade, 
junto com o restante da criação, perde-se no caminho e encontra o caminho de 
casa somente porque Deus sai de casa a fim de trazer todos de volta. As Escri-
turas retratam um drama de aliança que avança movido pelo amor de Deus. É um 
drama em que Jesus recapitula a história de Israel e encena o futuro de forma 
nova e inesperada. O drama é estruturado por um padrão de “volta” (do exílio) 

11 HAMILTON, James M. O que é teologia bíblica: um guia para a história, o simbolismo 
e os modelos da Bíblia. São José os Campos, SP: Editora Fiel, 2016, p. 41.



25

e reconstrução” (do Templo). “Volta” e “reconstrução” não são apenas momentos 
passados na história de Israel, mas momentos — movimentos, missões — no 
drama da redenção em curso.12

É pertinente para nossa análise da progressão revelacional percebermos que, 
não importando qual alternativa sobre o tema do movimento histórico escolha-
mos, nos depararemos inevitavelmente com um tópico-chave: a redenção. Os des-
dobramentos perspectivos que especificam esse assunto, como dito, podem variar, 
mas, se queremos compreender qual é o “fio de ouro” que perpassa a revelação de 
Deus de maneira cada vez mais detalhada, necessitamos reconhecer que a reden-
ção da criação focalizada no povo eleito de Deus por meio de Jesus Cristo é a 
força que vira cada página da revelação divina:

A Bíblia é tanto o registro dos atos salvadores de Deus quanto a explicação deles 
e, portanto, tem necessariamente um caráter histórico-progressivo. [...] A reve-
lação de Deus não é apenas progressiva; é fundamentalmente histórica em seu 
caráter. Assim, por exemplo, a crucificação e a ressurreição de Cristo são eventos 
objetivos na história que não apenas revelam algo sobre Deus e a redenção, mas 
eventos que realmente conquistam a redenção. A Bíblia, portanto, não é mera-
mente uma história contada por humanos sobre a salvação que Deus lhes dá; é 
uma história encenada e depois explicada por Deus sobre Deus. Há um foco em 
Deus em tudo isso, pois Deus objetivamente e concretamente invade a história 
humana e age para redimir seu povo para sua própria glória. Assim, na teologia 
bíblica, falamos de história da redenção. [...] Há uma natureza orgânica na reve-
lação progressiva de Deus e em seu plano redentor. Ele não funciona simplesmente 
como um canteiro de obras, que se move progressivamente da planta para a 
construção acabada. Em vez disso, ele se desdobra e se desenvolve da forma de 
uma semente para uma árvore adulta. Na forma de semente, o mínimo e o co-
meço da revelação salvadora são dados. Ao final, essa verdade simples revela-se 
complexa e rica, multifacetada e profundamente bela.13

12 VANHOOZER, Kevin J. O drama da doutrina: uma abordagem canônico-linguística 
da teologia cristã. São Paulo: Vida Nova, 2016, p. 72.

13 LAWRENCE, Michael. Teologia bíblica na prática: um guia para a vida da igreja. 
Edição de Kindle. Posição Kindle 398 de 4190.



26

Assim, a salvação ou redenção é a força motriz da história e, como tal, é a 
base da progressão revelacional que tem por objetivo totalizar aquela revelação 
dada no início do contato de Deus com o homem.

Estabelecido o conceito de progressividade revelacional, qual seja, o mo-
vimento histórico-redentivo em que Deus mostra-se ao seu povo de maneiras 
cada vez mais detalhadas, expondo seu grande plano e propósito, focaremos em 
apontar como essa compreensão pressuposicional estava arraigada na mente 
dos escritores do Novo Testamento e em como eles a usaram para interpretar o 
Antigo Testamento.

2. PRESSUPOSIÇÃO PROGRESSIVA-REVELACIONAL DOS 
    ESCRITORES DO NOVO TESTAMENTO

Como os escritores neotestamentários expuseram a hermenêutica progressiva-re-
velacional em seus textos? De que forma esse pressuposto moldou a forma como 
viram o evento da revelação final de Deus em Cristo? Essas e outras perguntas, 
naturalmente, são o foco de nossa pesquisa neste artigo e agora é chegado o mo-
mento de abordá-las finalmente.

De acordo com o que demonstramos na conceituação, o pressuposto da pro-
gressividade revelacional não é uma alternativa ou ferramenta hermenêutica que 
pode servir de base para uma compreensão mais acurada da revelação, mas é uma 
característica que compõe sua natureza e, sem observar esse movimento epigenético, 
fatalmente leremos a Escritura de maneira estanque ou concentrando atenção num 
ponto específico da história, o que inviabiliza a compreensão da temática anexada 
ao texto. Não estamos propondo duas significações para o texto bíblico: aquela que 
pode ser obtida por meio de uma consideração completa (tendo em vista a progres-
são revelacional), ou, uma leitura focal a fim de descobrir a mensagem registrada 
em determinado ponto da história da redenção sem considerar a unidade canônica. 
Somente será possível compreender a mensagem da Palavra de Deus se a tomarmos 
como uma revelação que progrediu até que alcançasse sua plenitude. É exatamente 
por não levar isso em consideração que muitas pessoas não conseguem transitar da 
intenção pontual do texto para seu alcance à luz do desenvolvimento revelacional.

Esse equívoco ocorre mais comumente quando alguns tentam ler passagens 
do Pentateuco, por exemplo, sem compreender que naquele estágio da revelação 
as informações possuíam uma finalidade dinâmica e não fixa. Textos que falam 



27

sobre como o pecado deveria ser tratado (pena de morte, exílio [ex. Êx 21.12-36], 
sacrifícios [ex. Lv 1-7]) ou leis civis que permitiam a obtenção de escravos (Lv 
15.12-18), se forem lidos sem essa consideração de movimento em direção a um 
ponto mais detalhado e abrangente, principalmente no que concerne a como o 
texto em questão aponta para o processo redentivo, serão traduzidos ou interpre-
tados de maneira errada, e até mesmo contrapondo o próprio significado do texto.

Tomemos como estudo de caso a legislação em relação ao assassino culposo 
(aquele que matou sem essa intenção), como é a situação de Números 35.9-12:

Disse mais o Senhor a Moisés: Fala aos filhos de Israel e dize-lhes: Quan-
do passardes o Jordão para a terra de Canaã, escolhei para vós outros 
cidades que vos sirvam de refúgio, para que, nelas, se acolha o homicida que ma-
tar alguém involuntariamente. Estas cidades vos serão para refúgio do vingador 
do sangue, para que o homicida não morra antes de ser apresentado perante a 
congregação para julgamento.

Alguém poderia interpretar a passagem de maneira a considerar, por exem-
plo, que a lei é parcial ao assassino, numa que providencia que o mesmo possa 
fugir após ter cometido um crime. Porém, levando em consideração não só a 
finalidade desta lei, que é garantir que o assassino culposo possa ter um julgamen-
to onde alguma misericórdia possa lhe ser demonstrada, através do pressuposto 
histórico-progressivo, o texto culmina diretamente em Cristo — para onde todo 
pecador pode fugir, a fim de que seja julgado e absolvido, mediante a propiciação 
executada pelo próprio Deus a seu favor por meio do sacerdócio de Jesus. É um 
exemplo muito simples e talvez até superficial, porém, a dinâmica interpretativa 
de textos do Antigo Testamento na atualidade possui uma tendência de enxergar 
não um progresso, mas um contraponto ou antítese entre os Testamentos, por não 
considerar o fluxo contínuo da revelação que caminha para um alvorecer reden-
tivo em Cristo: o prisma que lança luz sobre todas as sombras da administração 
veterotestamentária e embasa a compreensão dos autores do Novo Testamento, 
proporcionando aplicações salutares àqueles que estão debaixo da Nova Aliança.

Os escritores do Novo Testamento estavam não somente atentos às revela-
ções que “rugiam os tambores” para a chegada do personagem central da trama 
bíblica — o Messias — mas analisaram os passos de desenvolvimento da própria 



28

revelação veterotestamentária e puderam assim unir seus horizontes, tanto em 
relação ao evento cristológico quanto à carga de informações que o precedeu. Os 
autores do Novo Testamento identificaram Cristo e sua vinda, não de maneira 
pontual, como se de uma vez concebessem que Jesus era o Cristo, mas o fizeram 
levando em consideração o cumulativo de informações que progrediu ao longo 
da história. Assim, quando o Messias se revelou no cenário histórico, os após-
tolos e demais escritores do Novo Testamento apontaram para ele como sendo 
o cumprimento das profecias e promessas do Antigo Testamento, não somente 
observando como ele propunha que o era através de sinais, milagres ou coisas 
do gênero, mas viram que tudo isto correspondia harmonicamente ao enredo 
histórico-progressivo que “desenrolou o tapete vermelho da redenção” para que 
o Messias (Cristo Jesus) pudesse enfim chegar. O esquema a seguir elucida a 
percepção dos escritores neotestamentários em relação à progressão revelacional 
e seu clímax em Cristo:

Esquema 1: Suposição incorreta sobre a perspectiva dos escritores do Novo Testamento.

Esquema 2: Suposição correta sobre a perspectiva dos escritores do Novo Testamento.

Desenvolvimento do processo
Revelacional – progressão

(Antigo Testamento) Vinda de Cristo

Novo Testamento

Ótica dos escritores do 
Novo Testamento

Início do processo
revelacional

(Gênesis)

Início do processo
revelacional

(Gênesis)

Desenvolvimento do processo
Revelacional – progressão

(Antigo Testamento)
Vinda de Cristo

Novo Testamento

Ótica dos escritores do 
Novo Testamento

Aspecto epigenético ou germinal da revelação



29

Poderá ser útil à compreensão usarmos como paralelo conceitual a perspec-
tiva do Dr. Gregory Beale quanto a visão dos autores veterotestamentários; o que 
ele chama de “visão periférica”. Em suas palavras:

A noção de conhecimento periférico cognitivo ajuda a entender melhor o fato 
de as asserções humanas terem significados explícitos e implícitos. Todos os 
seres humanos têm visão central e visão periférica. A visão periférica é defi-
nida, em regra, como a capacidade de enxergar objetos e movimentos fora da 
linha direta do olhar. [...] Embora a compreensão divina transcenda a intenção 
consciente do autor humano, ela não deixa de ter uma relação orgânica com 
o entendimento humano do autor ou seu “tipo pretendido”. O conhecimento 
de Deus, mais completo que o conhecimento consciente do profeta, seria uma 
conotação interpretativa que caberia dentro do “tipo pretendido” do autor hu-
mano. Se alguém lhe perguntasse sobre isso mais adiante, o profeta diria: “Sim, 
é esse mesmo o significado mais amplo e completo daquilo que eu quis dizer 
originalmente”. Somos obrigados a reconhecer que, em todos os casos, Deus 
tinha uma compreensão mais abrangente que a dos autores bíblicos quando 
estes escreveram.14

Em resumo, a proposta do Dr. Beale é a de que havia um significado mais 
abrangente e amplo nas palavras proferidas pelos profetas e demais escritores 
veterotestamentários, palavras essas que ansiavam por um aprofundamento em 
progressão, até que toda carga germinal contida na palavra se desdobrasse, atin-
gindo a plenitude de significado pretendida pelo autor divino. Michael Lawrence, 
de maneira análoga, exemplifica essa perspectiva de outra forma:

Os profetas veem as montanhas no horizonte distante como uma linha única e 
bidimensional. Uma vez que chegamos à história e viajamos por essas monta-
nhas, descobrimos que existem várias serras, em diferentes distâncias. Isso signi-
fica que a maioria das profecias, se não todas, têm múltiplos horizontes de cum-
primento. Por exemplo, no fluxo da narrativa de Isaías, o “sinal de Emanuel” em 
Isaías 7 é cumprido em Isaías 8 com o próprio filho de Isaías. Mas essa é apenas 

14 BEALE, G. K. O uso do Antigo Testamento no Novo Testamento e suas implicações 
hermenêuticas. São Paulo, Vida Nova, 2014, p. 13, 46-47.



30

a primeira fileira de montanhas. Atrás e elevando-se acima dessa fileira está 
o cumprimento final do texto no nascimento de Jesus Cristo. [...] Precisamos 
lembrar que a revelação é progressiva e, na revelação de Jesus Cristo, recebemos 
o ponto principal e o final da história. Isso significa que temos uma vantagem 
sobre os leitores do Antigo Testamento. Nós trabalhamos partindo da história 
de toda a Bíblia até a profecia, e não o contrário. Como Pedro nos assegura em 
1Pedro 1.10-13, o evangelho nos dá uma visão mais clara até mesmo do que os 
profetas do Antigo Testamento tinham. Portanto, o Novo Testamento deter-
mina o significado final da profecia do Antigo Testamento, e não o contrário.15

Os escritores veterotestamentários, ao receberem as revelações de Deus, 
tinham a capacidade de ver o ponto final, ou seu cumprimento, conforme o 
momento e o teor da revelação que recebiam permitia — embora não detivessem 
todos os detalhes da realização última de suas palavras, por isso, aguardavam o 
movimento progressivo revelacional. Nossa proposta caminha de maneira paralela 
embora na “contramão”: propomos uma “visão periférica às avessas”. Os escritores 
do Novo Testamento estão olhando “do pico da segunda montanha” (o cumpri-
mento final e pleno da revelação: Cristo), visualizando para toda a “cordilheira 
revelacional” que a progressão proporcionou até que atingisse o clímax, conforme 
demonstra a ilustração:

Ilustração: visão dos autores AT/NT

15 LAWRENCE, Michael. Teologia bíblica na prática: um guia para a vida da igreja. 
Edição de Kindle. Posição Kindle 798, 803, 820 de 4190.

Apóstolos/Escritores do NT

Visão dos autores

Profetas/Escritores do AT

Etapa final da 
revelação:

Cristo



31

O montante de informações que progrediu ao longo dos movimentos divi-
nos em revelar-se ao seu povo, tornou a visão e perspectiva dos autores do Novo 
Testamento clarificada quanto a encarnação de Cristo e o que ela representava: 
o último ato revelacional de Deus no processo histórico-redentivo. À luz disso, 
resta-nos a verificação do princípio apresentado através do próprio Novo Tes-
tamento. Para isso, analisaremos três textos neotestamentários que expõem essa 
consideração progressivo-revelacional como base argumentativa: Gálatas 4.1-7, 
Hebreus 1.1-4 e 2Pedro 1.16-21.

Gálatas 4.1-7:
Digo, pois, que, durante o tempo em que o herdeiro é menor, em nada difere 
de escravo, posto que é ele senhor de tudo. Mas está sob tutores e curadores até 
ao tempo predeterminado pelo pai. Assim, também nós, quando éramos menores, 
estávamos servilmente sujeitos aos rudimentos do mundo; vindo, porém, a ple-
nitude do tempo, Deus enviou seu Filho, nascido de mulher, nascido sob a lei, para 
resgatar os que estavam sob a lei, a fim de que recebêssemos a adoção de filhos. 
E, porque vós sois filhos, enviou Deus ao nosso coração o Espírito de seu Filho, 
que clama: Aba, Pai! De sorte que já não és escravo, porém filho; e, sendo filho, 
também herdeiro por Deus.

Após uma longa sequência de exortações — muitas delas contundentes — 
o apóstolo Paulo resolve expor aos gálatas o argumento que encerra a inutili-
dade da ideia de que a salvação pode ser conquistada pelas obras da Lei, com o 
tema da “plenitude dos tempos”. O argumento é trabalhado em torno de uma 
analogia com a pedagogia greco-romana que fazia parte da cultura da época.

Nos versos 1-2 o apóstolo apresenta a consideração de que o filho de um 
grande senhor está numa condição de igualdade com a de um escravo em re-
lação ao desfrutar da herança de seu pai, isto é: por ser pouca a sua idade é 
incapaz de recebê-la. Assim, necessita de um “tutor” (gr. “ἐπιτρόπους”) alguém 
que o preserve até que a maturidade seja atingida a contento do pai, tornando 
seu filho apto a receber a herança. Esse “tutor” no argumento paulino é a Lei, 
que não serve como meio de salvação, mas como instrumento usado por Deus 
para conduzir seu povo a Cristo até que o tempo propício chegue. O ponto em 
questão e que converge para nossa análise é exatamente a espera da maturidade. 



32

A aplicação dessa exemplificação ocorre nos versos de 3 a 4, em que Paulo 
alega que, da mesma forma como o filho do senhor (o povo de Deus no NT) 
aguarda, sob instrução do tutor (Lei), a chegada da maturidade, “assim, também 
nós, quando éramos menores, estávamos servilmente sujeitos aos rudimentos 
do mundo (processo de tutela sob a lei e espera do movimento histórico-pro-
gressivo da redenção). Em vindo, porém, a “plenitude do tempo”, isto é, de acor-
do com o tempo predeterminado pelo Pai (v. 2), o fluxo histórico-progressivo 
atingiu o clímax na vinda de Cristo ao mundo, este sim, sendo o instrumento 
da salvação do povo eleito de Deus, torna-nos filhos do Pai por adoção, pro-
porcionando o estágio final de nossa maturação, tornando-nos aptos a receber a 
herança: “a fim de que recebêssemos a adoção de filhos. E, porque vós sois filhos 
(efeito da chegada de Cristo — plenitude do tempo), enviou Deus ao nosso 
coração o Espírito de seu Filho (aptidão e maturação), que clama: Aba, Pai! De 
sorte que já não és escravo, porém filho; e, sendo filho, também herdeiro por 
Deus (consequência).

Para vencer o apelo legalista dos judaizantes que estavam percorrendo o 
caminho inverso do progresso histórico-redentivo, violando o texto veterotes-
tamentário em seu significado, Paulo usa o progresso da revelação culminante 
em Cristo, baseado em todo o avanço temporal e cumprimento das promessas 
de Deus, que serviu para maturar-nos e preparar-nos para esse momento apo-
teótico da história da redenção. Como salienta Ridderbos comentando Gálatas 
4.1-7 e 2Coríntios 6.2 (esta última passagem também trazendo uma perspectiva 
temporal e progressiva do plano redentivo):

Com “plenitude do tempo” não está se falando, apenas, da maturação de uma 
determinada questão dentro da grande estrutura da história redentora, mas do 
cumprimento do tempo num sentido absoluto. [...] Esse início de um grande 
tempo de salvação não é afirmado com menos clareza em 2Coríntios 6.2 onde 
o apóstolo aponta o dedo para a sua presença: “eis agora o tempo sobremodo 
oportuno, eis, agora, o dia da salvação!”. Aqui também, deve-se entender que 
as expressões: “tempo sobremodo oportuno” e “dia da salvação” não são, sim-
plesmente, um determinado acontecimento salvador ou uma oportunidade 
que deve ser usada e que, talvez, venha a desaparecer novamente. Não desejar 
comunicar outra coisa senão que a vinda decisiva e há muito esperada de Deus 



33

finalmente raiou, a hora das horas, o dia da salvação no sentido realizador e 
escatológico da palavra.16

A plenitude do tempo de que fala o apóstolo Paulo remete ao trato que 
Deus providenciou ao longo da história redentiva, num primeiro momento 
através da Lei que nos colocou sob seu tutorado, aplainando os caminhos, para 
que então o apogeu da revelação divina pudesse entrar em cena, a saber, Cristo 
Jesus e sua obra.

Hebreus 1.1-4:
Havendo Deus, outrora, falado, muitas vezes e de muitas maneiras, aos pais, pe-
los profetas, nestes últimos dias, nos falou pelo Filho, a quem constituiu herdeiro 
de todas as coisas, pelo qual também fez o universo. Ele, que é o resplendor da 
glória e a expressão exata do seu ser sustentando todas as coisas pela palavra do 
seu poder, depois de ter feito a purificação dos pecados, assentou-se à direita da 
majestade, nas alturas, tendo-se tornado tão superior aos anjos quanto herdou 
mais excelente nome do que eles.

Uma consideração equivalente é usada pelo escritor da carta aos hebreus 
em sua introdução. É ponto comum que o autor deste texto se vale de diversas 
comparações e usos do Antigo Testamento para sua argumentação exortativa, 
encorajando os crentes a permanecerem firmes na fé cristã. Contudo, sua consi-
deração didática é explicitada de maneira resumida em sua abertura.

A tese em questão é a de que a revelação divina ocorreu em tempos passa-
dos “diversas vezes” (gr. Πολυμερῶς) e de “muitas maneiras” (gr. πολυτρόπως) 
objetivando que, por meio delas, o plano redentivo de Deus fosse apresentado 
de forma a apontar para uma culminância no envio do Filho no tempo deter-
minado (gr. ἐπʼ ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν = “sobre/para estes últimos dias”). Esse 
alcance progressivo da revelação balanceia o teor de toda a carta de acordo 
com o uso de definições apresentadas ao longo do corpo do texto, consideran-
do a superioridade de Cristo sobre os modos de revelação (v. 1) extraídos do 
Antigo Testamento:

16 RIDDERBOS, Herman. A teologia do apóstolo Paulo: a obra clássica sobre o pensamen-
to do apóstolo dos gentios. São Paulo: Cultura Cristã, 2013, p. 48. 



34

•	 Introdução: a superioridade de Cristo: a era escatológica cumprida: 
1.1 – 2.18

•	 Um melhor profeta (superior a Moisés): 3.1 – 4.13  
•	 Um melhor sacerdote (superior a Arão): 4.14 – 7.28
•	 Uma melhor aliança: 8.1 – 9.28
•	 Um melhor sacrifício: 10.1-31
•	 Um melhor caminho: 10.32 – 12.29
•	 Aplicações: 13.1-25

Considerando esse balanço, cada um dos tópicos acima destacados apresenta 
como superior (gr. “κρείττων”) o cumprimento e chegada do clímax da revelação 
divina em Cristo. É importante que percebamos que o autor não necessita fazer 
uma análise de cada faceta do movimento progressivo-revelacional em termos de 
compreender cada aspecto ou “evolução” no fluxo histórico-redentivo para que 
possa então chegar à conclusão de que a vinda de Jesus atinge o auge da revelação 
divina. Para o autor, é suficiente destacar que todas aquelas anteriores formas de 
revelação traziam consigo o aspecto progressivo e tipológico que apontavam para 
a excelência e supremacia da final revelação do Deus Trino em Cristo: aquele para 
onde converge toda a revelação:

O tema central de Hebreus é Cristo. Ele é supremo e está acima dos anjos 
(cap. 1), acima de Moisés (cap 3.1-6), acima de Josué (4.9) e de Melquise-
deque (cap. 7). Tudo isso, porém, não era tão inovador assim que não tivesse 
raízes ou não fosse antecipado na revelação de Deus até aquele momento. Pelo 
contrário, tudo aconteceu exatamente como havia sido previsto no plano da 
promessa de Deus. [...] A segunda geração de crentes hebreus precisava saber 
que, assim como Deus falara no passado a seus ancestrais pelos profetas, usan-
do diferentes modos e meios em épocas diferentes, assim também ele continu-
ava a comunicar-se com todos nós “nestes últimos dias” por seu Filho Jesus.17

Os modos através dos quais o Senhor revelou-se no passado germinaram 
(i.e. progrediram) na maravilhosa e final demonstração de seu ser e obras através 

17 KAISER, Walter C. Jr., O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e Novo 
Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 382, 383.  



35

de Cristo Jesus. Para o escritor Aos Hebreus isto era argumento suficiente para 
que os crentes suportassem quaisquer dificuldades, visto que desfrutavam de uma 
comunicação muito mais intensa e ampla com Deus do que aqueles que visualiza-
ram o cumprimento das promessas através daqueles meios revelacionais anteriores.

2Pedro 1.16-21:
Porque não vos demos a conhecer o poder e a vinda de nosso Senhor Jesus Cristo 
seguindo fábulas engenhosamente inventadas, mas nós mesmos fomos testemu-
nhas oculares da sua majestade, pois ele recebeu, da parte de Deus Pai, honra e 
glória, quando pela Glória Excelsa lhe foi enviada a seguinte voz: “Este é o meu 
Filho amado, em quem me comprazo”. Ora, esta voz, vinda do céu, nós a ouvimos 
quando estávamos com ele no monte santo. Temos, assim, tanto mais confirmada a 
palavra profética, e fazeis bem em atendê-la, como a uma candeia que brilha em lugar 
tenebroso, até que o dia clareie e a estrela da alva nasça em vosso coração, sabendo, 
primeiramente, isto: que nenhuma profecia da Escritura provém de particular elu-
cidação; porque nunca jamais qualquer profecia foi dada por vontade humana; en-
tretanto, homens [santos] falaram da parte de Deus, movidos pelo Espírito Santo.

Esta epístola é uma exortação franca contra os falsos ensinos e falsos mestres 
que estavam se infiltrando na igreja, desviando os crentes do mandamento do 
Senhor ensinado através dos apóstolos (2.1). O ponto focal da epístola é de-
monstrar para os crentes o caráter equivocado dos hereges, que negavam, dentre 
tantas doutrinas, a segunda vinda de Cristo Jesus e sua obra redentiva. É exposto 
pelo autor um contraste entre o conhecimento falso, proveniente dos erros pro-
palados, e o verdadeiro conhecimento, oriundo das Escrituras Sagradas (1.19).

Os falsos mestres negavam frontalmente os ensinamentos de Cristo, ques-
tionando o cumprimento profético de sua segunda vinda. O argumento apo-
logético de Pedro, em primeiro lugar, demonstra que todas as profecias vete-
rotestamentárias apontavam também para a primeira vinda de Cristo e como 
essas profecias são as palavras do próprio Deus em benefício de seu povo eleito, 
numa que foram dadas com o fim de expor o compromisso divino através do 
plano redentivo. Assim, o primeiro passo de Pedro é apresentar aos crentes as 
profecias como sendo garantias da salvação que agora desfrutam. O principal 
ponto que se refere ao tema deste ensaio é a progressividade do plano redentor, 
que demarca o movimento histórico que garantiria a chegada de Cristo. Para 



36

isso, uma metáfora é usada pelo autor: a comparação da palavra profética a uma 
“candeia que brilha em lugar tenebroso”, e a realização da profecia — a chegada 
de Jesus — como a luz da “estrela da alva” que aponta para o raiar do dia (v. 19).

O autor enfatiza e embasa sua exortação no plano redentivo e progressivo 
de Deus, que aos profetas demonstrou a exuberância da redenção no Messias, 
através das profecias entregues aos antigos que demarcavam o percurso epige-
nético da revelação, até que a etapa final e principal da obra salvadora atingisse 
sua plenitude. Walter Kaiser, observando o argumento de Pedro em sua primeira 
carta (1Pe 1.10-12) — que também faz parte da tese trabalhada nesta segunda 
obra — contra os falsos mestres, exortando a igreja, salienta os pontos elucidados 
pelo autor desta epístola:

[...] Os profetas prometeram a vinda do Messias e descreveram quais seria algu-
mas de suas obras. Eles sabiam pelo menos cinco fatos (1) que estavam apontan-
do para o Messias; (2) que o Messias sofreria; (3) que ele seria glorificado; (4) que 
a ordem desses dois últimos eventos já havia sido determinada, porque em seguida 
viria a glória; e (5) que eles não ministravam apenas para seus dias, mas também 
para o público dos dias de Pedro – isto é, para a igreja. O que eles não sabiam: (1) 
a hora exata e (2) as circunstâncias que envolveriam o evento da primeira vinda.18

A ênfase na promessa profética garante que o plano ou percurso histórico 
traçado por Deus haveria de ser concluído com a primeira vinda de Cristo. O 
argumento então segue para uma consequência e dinâmica semelhante: se Deus 
o Pai, desde os tempos antigos, garantiu ao seu povo o avanço de seu plano reve-
lacional e, portanto, redentor, que culminaria em Cristo e no cumprimento das 
promessas, da mesma forma haverá de ser executada a consumação desse plano 
com a segunda vinda do Senhor, logo “[..] temos, assim, tanto mais confirmada 
a palavra profética...”.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O que torna o argumento da progressividade revelacional como pressuposto para 
interpretação do Antigo Testamento pelos escritores do Novo Testamento algo 

18 KAISER, Walter C. Jr. O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e Novo 
Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 363.



37

comum a todos estes e não uma peculiaridade coincidente a Paulo, ao escritor 
da epístola aos Hebreus e a Pedro? Como é possível atestar que a natureza pro-
gressiva da revelação é de fato um dos pontos que compõe o lócus hermenêutico 
do Novo Testamento?

Em primeiro lugar, e estando acima de todos os argumentos, é basilar a pers-
pectiva de que, antes de a revelação divina registrada nas Escrituras Sagradas ter 
sua gênese na iniciativa humana, ela é fundamentalmente fruto da ação divina, 
ou seja, o ponto que unifica a Palavra de Deus através de uma coesão e coerência 
tal que seja possível que suas partes, embora sendo compostas pela escrituração 
de vários autores humanos, vivendo em épocas diferentes — e consequentemente 
em momentos distintos no fluxo histórico-progressivo — sob um único tema, é o 
fato de o Espírito Santo a ter inspirado e supervisionado seu registro. A resultan-
te inevitável dessa conclusão é a de que a progressividade revelacional é um dos 
pressupostos para a intepretação do Antigo Testamento pelos autores neotesta-
mentários devido a Escritura Sagrada ser o registro da vontade e ação divina em 
revelar-se e redimir seu povo.

Assim, os autores do Novo Testamento, embora estejam numa condição su-
perior à dos escritores do Antigo Testamento (por estarem vivendo na era da 
revelação final de Deus em Cristo e após ela, como já argumentado), estão ligados 
a eles, pois são da mesma forma instrumentos para o registro da revelação divina.

Isto posto, concentramo-nos neste artigo em expor que a progressão reve-
lacional faz parte do bojo hermenêutico dos escritores do Novo Testamento em 
sua tarefa interpretativa do Antigo Testamento. Eles possuem uma unificação de 
horizontes quanto ao ato de registrar a revelação divina, bem como estão posi-
cionados — em relação ao plano redentor histórico-progressivo — no “cume da 
montanha”, isto é, no ponto convergente de todo fluxo de ações de Deus em mos-
trar-se ao seu povo. Assim, a redenção executada finalmente em Cristo amplia 
seus olhares observando a germinação da semente revelacional na árvore majes-
tosa das ações salvadoras do Deus Trino.

As implicações dessa perspectiva não poderiam ser outras, senão a de que 
nós, como igreja do Senhor, inclusos como receptores, tal qual Israel no Antigo 
Testamento, das revelações divinas através da Escritura Sagrada, devemos lê-la 
também continuando o movimento realizado pelos apóstolos e demais escritores 
neotestamentários, partindo de uma revelação germinal ou embrionária, traçando 



38

todo o percurso ascendente da história da redenção, até chegarmos invariavel-
mente em Cristo Jesus, momento em que as sombras ou limitações das demons-
trações divinas anteriores são finalmente ampliadas, exibindo a magnitude do que 
Deus estava fazendo em Jesus na cruz.

A progressão revelacional dá o tom dinâmico e amplo que deve ser observado 
ao nos debruçarmos sobre o Texto Sagrado a fim de entendê-lo. O Deus da 
história se revelou didática e progressivamente, mostrando-nos, ponto após 
ponto da realidade histórica, o quanto sua glória é sublime em seu Filho, o qual 
é “o Alfa e o Ômega, o Primeiro e o Último, o Princípio e o Fim” (Ap 22.13) de 
toda ação revelacional de Deus na história.

Cristo triunfa!

REFERÊNCIAS

Assembleia de Westminster, Símbolos de fé: confissão de fé, catecismo maior e breve 
catecismo, 2ª edição. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2014.

BEALE, G. K. Manual do uso do Antigo Testamento no Novo Testamento: exegese e 
interpretação. São Paulo: Vida Nova, 2013.

BERKHOF, Louis. Princípios de interpretação bíblica. São Paulo: Cultura 
Cristã, 2013.

HAMILTON, James M. O que é teologia bíblica: um guia para a história, o sim-
bolismo e os modelos da Bíblia. São José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2016.

KAISER, Walter C., Jr. O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e 
Novo Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2001.

LAWRENCE, Michael. Teologia bíblica na prática: um guia para a vida da igreja. 
Edição de Kindle.

RIDDERBOS, Herman. A teologia do apóstolo Paulo: a obra clássica sobre o pensa-
mento do apóstolo dos gentios. São Paulo: Cultura Cristã, 2013.

ROBERTSON, O. Palmer. O Cristo dos pactos. São Paulo: Cultura Cristã, 2011.
SMITH, Ralph L. Teologia do Antigo Testamento: história, método e mensagem. São 

Paulo: Vida Nova, 2001.
VANHOOZER, Kevin J. O drama da doutrina: uma abordagem canônico-linguís-

tica da teologia cristã. São Paulo: Vida Nova, 2016.



39

Pastor auxiliar na Igreja Presbiteriana de Jaboatão 
dos Guararapes, Recife-PE. Bacharel em teologia pelo 
Seminário Presbiteriano do Norte e pós-graduando em 
teologia exegética pela mesma instituição.

Sobre o autor

Paulo Ulisses



40

ABOMINAÇÃO DESOLADORA

Isaias Lobão

INTRODUÇÃO1

Os evangelhos2 são geralmente classificados como literatura narrativa 
porque fazem o relato da história de Jesus. Eles são as boas novas da 
salvação, de como Deus cumpriu sua promessa do Messias Salvador 

ao seu povo. Eles contam a história de como Cristo nasceu, viveu, morreu e 
ressuscitou, e finalmente foi assunto ao céu, e registram a revelação que ele deixou 
a nós através de seus ensinos e sinais.

A erudição conservadora, que utiliza o método histórico-gramatical-teoló-
gico, compreende que os evangelistas escolheram criteriosamente seu material 
narrativo e organizaram da forma que melhor comunicasse o conteúdo da men-
sagem de Cristo. As narrativas são historicamente precisas, embora também se 
reconheça que tenham uma dimensão literária e estética que contribui para um 
propósito teológico geral.

1 A não ser que seja indicada, a tradução dos versículos de Marcos 13 foi realizada 
pelo pesquisador. Buscou-se preservar a metrificação do texto.

2 A este respeito, ver a importante contribuição de BLOMBERG, Craig. Jesus e os 
Evangelhos. São Paulo: Vida Nova, 2009. Especialmente o capítulo quatro onde o autor 
trata da crítica histórica dos evangelhos.



41

O DISCURSO DE JESUS NO MONTE DAS OLIVEIRAS

O sermão no Monte das Oliveiras está registrado em Marcos 13:1-37, Mateus 
24:1-51, 25:1-46 e Lucas 21:5-38. Os evangelistas usam o discurso como uma 
ponte entre a controvérsia de Jesus com os líderes de Israel e a consequente cru-
cificação de Jesus Cristo. 

Trata-se de um texto particularmente difícil. Primeiro, por tratar simultane-
amente de assuntos diferentes. Segundo, pela dificuldade textual quanto à relação 
entre a literatura apocalíptica judaica e o texto canônico do evangelho. Terceiro, 
pelas decisões críticas concernentes ao caráter e função deste material, seu arranjo 
estrutural e sua autenticidade essencial. William L. Lane afirma: “As questões 
suscitadas pela forma e conteúdo do capítulo e pela sua relação com o evangelho 
como um todo são complexas e difíceis e ocasionaram uma extensa literatura”.3

Os registros desse sermão são resultado do trabalho editorial dos evangelistas 
elaborado com base nas tradições disponíveis. Pode-se atestar isto pelo fato de que 
Marcos 13.9b-12 não é reproduzido em Mateus 24, mas é encontrado em Mateus 
10.17-21, no discurso missionário dirigido aos doze apóstolos. O dito proferido por 
Jesus em Mateus 24.26-28 parece ser muito semelhante ao material proveniente do 
hipotético documento Q4, aparecendo também em Lucas 17.23-245. 

Os comentaristas se dividem em quais versos Jesus está tratando da parousia 
e em quais está se referindo à destruição do templo de Jerusalém. Neste artigo, 
pretende-se defender a tese de que o discurso no Monte das Oliveiras se refere 
somente à destruição de Jerusalém e aos eventos de sua geração. Esta interpreta-
ção pode ser considerada como preterista parcial e tem sido defendida por diver-
sos intérpretes ao longo dos séculos.6

3 LANE, William L. The Gospel according to Mark. Grand Rapids: Eerdmans, 1974, 
p. 444.

4 Essa hipótese está exposta de forma bastante clara em: MANSON, T. W. O ensino de 
Jesus. São Paulo: ASTE, 1965, p. 41-61. 

5 LADD, George Eldon. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2003, p. 261.
⁶ A este respeito, ver: SPROUL, R.C. Os últimos dias segundo Jesus. São Paulo: 

Cultura Cristã, 2002.



42

A DESTRUIÇÃO DO TEMPLO

O templo em Jerusalém havia se tornado o símbolo da esperança de Israel. Ele 
representava o amor exclusivo de Deus por Israel, a estabilidade e a presença de 
Deus no meio do seu povo. Era um dos grandes santuários da antiguidade. Seu 
complexo formava o centro do judaísmo. 

A destruição do templo de Jerusalém é o sinal de que caiu a velha ordem e 
que a nova havia começado. Assim como os profetas da igreja do Antigo Testa-
mento, Jesus denunciou a estrutura pecaminosa representada pelo templo. Em 
sua pregação, Jesus demonstrou como as estruturas se pervertem — como no caso 
dos vendilhões do templo e da aliança da elite religiosa de Israel com o poder ro-
mano. O ódio dos religiosos se somou ao pavor dos governantes. Cristo repreen-
deu o povo quanto às condições sociais e advertiu sobre a iminência do cativeiro, 
da destruição da nação pecaminosa. 

O historiador romano Tácito7 e o historiador judeu Josefo8  descrevem a des-
truição do templo como uma catástrofe de dimensões sobrenaturais. Houve co-
moções nacionais e calamidades públicas. Fomes, epidemias, terremotos e guerras 
são descritas como princípios das dores de parto, (Mc 13.8). Houve violentos 
conflitos entre os judeus e os habitantes de Alexandria, Síria e Babilônia. No 
reinado de Calígula, inúmeras prisões foram realizadas na Judeia, resultantes dos 
conflitos com os romanos, em consequência da proposta do imperador de colocar 
sua própria estátua no templo de Jerusalém. No reinado do imperador Cláudio 
(41-54 d.C.) houve grande escassez. O preço dos alimentos subiu tanto que levou 
muitos habitantes da Judeia a morrer de fome. Ocorreram terremotos durante os 
reinados de Calígula e Cláudio.

William Lane assim explica: “Jesus utilizou uma frase técnica da literatura ra-
bínica para descrever o intenso sofrimento que precederia a libertação messiânica”.9

⁷ TACITUS. Histories. Cambridge, Mass: Harvard University; London: W. Heine-
mann, 1998 (The Loeb Classical Library), 2v, p. 5-6.

⁸ VV.AA. Flávio Josefo: Uma testemunha dos tempos dos apóstolos. São Paulo: Paulinas, 1986.
⁹ LANE, William, op. cit. p. 458.



43

ABOMINAÇÃO DESOLADORA

Jesus profetizou diversos episódios que ocorreram durante os quarenta anos 
seguintes. A natureza do sinal indicando a iminência da destruição do templo 
foi descrita por Jesus como sendo a abominação desoladora situada onde não 
deveria estar (Mc 13.14). 

Os discípulos seriam perseguidos ao proclamarem as boas-novas do Reino 
nas sinagogas e nos sinédrios. Isto lhes daria oportunidades para testemunho. O 
próprio Cristo toma a responsabilidade de dar a seus discípulos o auxílio divino 
de que precisam para fazerem sua defesa e darem seu testemunho. Eles seriam 
traídos e odiados e alguns deles até sofreriam o martírio, mas seriam guardados se 
aguentassem tudo isso pacientemente.

Pode-se comprovar isso analisando a referência ao mistério do “Abominável 
da Desolação”, conforme tradução da ARA, ou como tenho traduzido, “Abomi-
nação Desoladora”.

A expressão τό βδέλυγμα της ερημώσεως encontra-se no Antigo Tes-
tamento, na profecia de Daniel (12.11): “Depois do tempo em que o sacri-
fício diário for tirado, e posta a abominação desoladora, haverá ainda mil e 
duzentos e noventa dias” (11.31, ARA). “Dele sairão forças que profanarão 
o santuário, a fortaleza nossa, e tirarão o sacrifício diário, estabelecendo a 
abominação desoladora” (9.27, ARA). “Ele fará firme aliança com muitos, 
por uma semana; na metade da semana, fará cessar o sacrifício e a oferta de 
manjares; sobre a asa das abominações virá o assolador, até a destruição, que 
está determinada, se derrame sobre ele”.

Esta frase misteriosa constitui parte do vocabulário apocalíptico. Trata-se, 
portanto, de um símbolo de uma afronta inominável à santidade do templo e 
ao próprio Deus. Este quadro está profundamente radicado na profecia vete-
rotestamentária e na literatura apocalíptica judaica. Encontra-se alusões em 
diversas passagens.10 Diversas interpretações desta passagem foram propostas, 
entre as quais temos: normas imperiais, a imagem de Calígula que seria posta 
no Templo, um sumo sacerdote despreparado do grupo dos zelotes, a invasão 

10 Cf. Am. 5.18; Jl. 2.2, 31; 3.15; Ez. 32.7; Mq. 3.6. Cf. também Mt. 24.29; Lc. 
21.25; Ap. 8.12. Além de textos da literatura apocalíptica judaica II Esdras 5:5; Assunção 
de Moisés 10:5 e I Enoch 80:4-7.



44

dos romanos liderados por Tito, uma estátua pagã exposta no Templo, um ser 
humano declarando ser divino e moedas imperiais sendo usadas no Templo.11

Rikki Watts advoga que a melhor interpretação proposta é a seguinte: se Jesus 
é a pedra angular no novo templo de Deus, então crucificá-lo é certamente o supre-
mo ato de profanação do templo. Assim, o véu que se rasga na morte de Cristo é o 
sinal profético da morte do templo. Como aquela geração não aceitou a presença 
divina em Jesus, Deus dá a entender que abandonou sua Casa e Jerusalém12. 

No entanto, o peso sobre a investida do exército romano é ainda tão forte 
que, na afirmação correspondente no versículo de Lucas (Lc 21.20), é caracteri-
zado como “Jerusalém rodeada de exércitos”. Quando os discípulos vissem exér-
citos reunindo-se em torno da cidade, deveriam então fugir, pois o julgamento 
há tanto anunciado sobre Israel estaria para cair e a sujeição aos gentios por um 
longo tempo estava para ter início. Diante de tamanho suplício, os seguidores de 
Cristo, alertados por suas palavras, fugiram da Judeia. É digna de nota, a famosa 
declaração de Eusébio13:

Também o povo da igreja de Jerusalém, por seguir um oráculo enviado por re-
velação aos notáveis do lugar, receberam a ordem de mudar de cidade antes da 
guerra e habitar certa cidade da Pereia chamada Pella. Tendo os que creram em 
Cristo emigrado até lá desde Jerusalém, a partir deste momento, como se todos 
os homens santos tivessem abandonado por completo a própria metrópole real 
dos judeus e toda a região da Judeia.

A chave para a compreensão para o Discurso do Monte das Oliveiras está 
na afirmação: “Eu lhes asseguro que não passará esta geração até que todas estas 
coisas aconteçam”, (v. 30). Em seguida, ao narrar a Parábola da Figueira, Jesus 
endossou com a declaração intensamente solene do v. 31, afirmando (com o uso 
de uma expressão idiomática hebraica) que até se céu e terra passarem, suas pa-
lavras jamais passarão. Tudo, portanto, o que Jesus predisse até esse ponto no 

11 CARSON, D.A. & BEALE G.K. Comentário do uso do Antigo Testamento no Novo 
Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2014. p. 280-281.

12 CARSON, op .cit. p. 281.
13 EUSEBIUS OF CAESAREA. The ecclesiastical history. Cambridge, Mass: Harvard 

University; London: W. Heinemann, 1998 (The Loeb Classical Library), 2v. p. 119-200.



45

seu discurso, seria uma declaração do que se cumpriria durante os quarenta anos 
seguintes (entendendo a palavra “geração” no seu sentido normal e natural); e de 
fato se cumpriu.

R. T. France afirma: “O senso natural das palavras, usadas no contexto ju-
daico, é de uma linguagem poética que se refere às grandes transformações que 
ocorreram quando Jerusalém e seu templo foram destruídos.”14 Portanto, o texto 
não é sobre um colapso universal, mas sobre o fim da antiga ordem, que será subs-
tituída pelo novo regime de Jesus. 

O texto analisado consiste em uma parênese. Não é um discurso de 
informações esotéricas, mas promove a fé e a obediência no tempo de aflição e 
convulsão social. Com uma profunda preocupação pastoral, Jesus prepara seus 
discípulos e a Igreja para um futuro período de perseguição. O reino do Deus 
continua na realização de sua plenitude na medida em que judeus e gentios cren-
tes são adicionados à comunidade dos redimidos, a Igreja, em cada geração.

Pode-se concluir que as palavras registradas se referem à Grande Tribulação 
e esta precedeu a destruição do templo. 

REFERÊNCIAS

BARCLAY, JOHN M. G. Jews in the Mediterranean diaspora: from alexander to 
Trajan (323 BCE-177 BCE). Ediburg: T&T Clarck, 1996.

BAUCKHAM, Richard. Jesus and the eyewitnesses: The Gospels as eyewitness testi-
mony. Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing, 2002.

BÍBLIA SAGRADA. Traduzida por João Ferreira de Almeida. Edição Revista e 
Atualizada. Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil, 2017.

BLACK, C. Clifton. The disciples according to Mark: Markan redaction in current 
Debate. Journal for the Study of the New Testament Supplement Series, 27; 
Sheffield: JSOT Press, 1989.

BLOMBERG, Craig L. Jesus e os Evangelhos: uma introdução ao estudo dos 4 
Evangelhos. São Paulo: Vida Nova, 2009. 

14 FRANCE, R. T. The Gospel of Mark: a commentary on the Greek text. Grand Rapids: 
Eerdmans, 2000, p. 533. 



46

BORING, M. Eugene. Mark: a commentary. New Testament Library; Louisville: 
Westminster John Knox Press, 2006.

BRANDON, Samuel George Frederick. The fall of Jerusalem and the Christian 
Church: a study of the effects of the Jewish overthrow of A.D. 70 on Christianity. 
London: SPCK, 1956.

CARSON, D. A.; MOO, Douglas J.; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo Testa-
mento. São Paulo: Vida Nova, 2001. 

CARSON, D.A. & BEALE G. K. Comentário do uso do Antigo Testamento no 
Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2014.

COLLINS, John J. A imaginação apocalíptica. Uma introdução à literatura apoca-
líptica judaica. São Paulo: Paulus, 2010. 

COLLINS, Adela Yarbro. Mark: a commentary. Hermeneia; Minneapolis: 
Fortress Press, 2007.

CRANFIELD, C. E. B. The Gospel according to Saint Mark: an introduction 
and commentary. Cambridge Greek Testament Commentary; Cambridge: 
Cambridge University Press, 1959.

CULLMANN, Oscar. Cristologia no Novo Testamento. São Paulo: Custom, 2002.
DAVIS, John Jefferson. A vitória do reino de Cristo: uma introdução ao pós-milenismo. 

Brasília: Monergismo, 2009. 
EUSEBIUS OF CAESAREA. The Ecclesiastical history. 2v. Cambridge, Mass: Har-

vard University; London: W. Heinemann, 1998 (The Loeb Classical Library).
EVANS, Craig A. Mark 8:27-16:20 (WBC). Nashville: Nelson, 2001.
FRANCE, R.T. The Gospel of Mark. New International Greek Testament 

Commentary; Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing, 2002.
GOODMAN, Martin. A classe dirigente da Judeia: as origens da revolta judaica 

contra Roma, 66-70 d.C. Rio de Janeiro: Imago, 1994.
GUELICH, Robert A. Mark 1-8:26 (WBC). Dallas: Word, 1989.
GUNDRY, Robert H. Mark: a commentary on his apology for the cross. Grand 

Rapids: Eerdmans, 1993.
HATINA, Thomas R. The focus of Mark 13:24-27: The parousia or the destruction of 

the Temple? Bulletin for Biblical Research 6 (1996).
HELLHOLM, Daniel (ed.). Apocalypticism in the mediterranean world and the 

Near East: proceedings of the international colloquium on apocalypticism, Uppsala, 
August 12-17, 1979. Tübingen: Mohr, 1983.



47

KIPPENBERG, Hans G. Religião e formação de classes na antiga Judeia: 
estudo sócio-religioso sobre a relação entre tradição e evolução social. São Paulo: 
Paulinas, 1988.

KOCH, Klaus. The rediscovery of apocalyptic. London: SCM Press, 1972. 
LADD, George Eldon. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2003.
LANE, William L. The Gospel according to Mark. Grand Rapids: Eerdmans, 1974.
LENSKI, R. C. H. The interpretation of St. Mark´s Gospel. Wartburg Press: 

Columbus, 1946.
LOPES, Augustus Nicodemus. O sermão escatológico de Jesus: Análise da influência da 

apocalíptica Judaica nos escritos do Novo Testamento. Fides Reformata 5/2 2000.
MANSON, T. W. O ensino de Jesus. São Paulo: ASTE, 1965.
MARCUS, Joel. Mark 1-8: a new translation with notes and commentary. Anchor 

Yale Bible Commentaries, 27; New Haven: Yale University Press, 2000.
_____________. Mark 8-16: A new translation with notes and commentary. Anchor 

Yale Bible Commentaries, 27A; New Haven: Yale University Press, 2007.
MILLAR, Fergus. The Roman Near East: 31 BC-AD 337. Cambrigde, Mass: 

Harvard University Press, 1996. 
NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece. Editado por Barbara e Kurt 

Aland et al.  27. ed. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2004.
SPROUL, R. C. Os últimos dias segundo Jesus. São Paulo: Cultura Cristã, 2002.
TACITUS. Histories. Trad. Clifford H. Moore. Cambridge, Mass: Harvard Uni-

versity; London: W. Heinemann, 1998 (The Loeb Classical Library), 2v.
THIELMAN, Frank. Teologia do Novo Testamento: uma abordagem canônica e 

sintética. São Paulo: Shedd, 2007.
VV.AA. Flávio Josefo: Uma testemunha dos tempos dos apóstolos. São Paulo: 

Paulinas, 1986. 



48

Professor do Instituto Federal do Tocantins. Mestre em 
teologia pela Faculdade EST. Especialista em Gestão 
Pública (Faculdade Metropolitana de São Paulo), docência 
do Ensino Superior (Faculdade Albert Einstein). Bacharel 
e Licenciado em História (UnB). Bacharel em teologia 
(Faculdade Cristã Evangélica do Planalto). Liderança em 
Ministério de Juventude. Escola de Liderança e Ministério 
(ELIM) Belo Horizonte - MG. É presbiteriano. Pesquisador 
do GP-GIM. Grupo de Pesquisa em Gestão, Inovação e 
Mercados do Instituto Federal de Goiás, Grupo TRADIC - 
Traduzindo Identidade e Cultura CNPq/UFC (Universidade 
Federal do Ceará) e do Middle Persian Studies. Membro 
da Society of Biblical Literature (SBL) e da World 
Reformed Fellowship (WRF). Alumni da Summer School 
2019 do Instituto Mises Brasil. Casado com Talita é pai 
da Ana Clara e do Daniel.

Sobre o autor

Isaias Lobão



49

Pentecostais reformados

John McAlister

 

Será que existem pentecostais reformados? Pode Azusa ter alguma relação 
com Genebra?1

É indiscutível que tanto a tradição reformada como o movimento pentecostal 
moderno têm contribuído enormemente para o avanço do cristianismo glo-
bal. Por um lado, a tradição reformada foi singular em sua definição e defesa 
dos distintivos teológicos centrais do protestantismo quase que desde o seu 
nascedouro na Europa do século 16. Para além do âmbito eclesiástico, o cal-
vinismo tem sido responsável por grandes avanços na produção e renovação 
cultural desde então, especialmente no Ocidente, chamando a atenção inclusive 
de observadores de fora do cristianismo até os dias atuais.2 Por outro lado, o 

1 Esse artigo foi primeiramente publicado no volume editado por Marcone Bezerra 
Carvalho e Rosana Ricárdez Frías, Rostros del calvinismo en América Latina: presbiterianos, 
reformados, congregacionales y valdenses (Santiago de Chile: Mediador Ediciones y Prime-
ra Ediciones, 2021), p. 447-453.

2 Segundo a matéria de capa da revista Time de 23 de março de 2009, o 
“novo calvinismo” figura entre as dez ideias mais influentes do início deste sécu-
lo (David Van Biema, et. al., “10 ideas changing the world right now” [Time Maga-
zine 173.11], disponível em http://content.time.com/time/specials/packages/arti-
cle/0,28804,1884779_1884782_1884760,00.html (acesso em 09 agosto 2020).

http://content.time.com/time/specials/packages/article/0,28804,1884779_1884782_1884760,00.html
http://content.time.com/time/specials/packages/article/0,28804,1884779_1884782_1884760,00.html


50

movimento pentecostal moderno é o fenômeno mais dinâmico de renovação 
espiritual do cristianismo do último século, chegando a influenciar 500 milhões 
de fiés — ou seja, cerca de um quarto de toda a população cristã mundial — em 
apenas um século da sua existência.3 O movimento também representa o mais 
expressivo avanço evangelístico e missionário da história recente e, discutivel-
mente, de toda a trajetória do cristianismo.4

Apesar das virtudes indiscutíveis de ambas as tradições, as falhas e tendências 
de cada uma têm sido apontadas e acentuadas por lados opostos desse espectro 
teológico e eclesiástico, resultando em uma divisão aparentemente intransponível 
e diferenças ditas irreconciliáveis. Por um lado, os cristãos reformados têm apon-
tado para o populismo e o pragmatismo pentecostal, aliado ao seu forte apelo às 
experiências religiosas, que tendem ao subjetivismo e ao misticismo, como um 
sério comprometimento da fé cristã e protestante pautada na autoridade final 
e absoluta das Sagradas Escrituras. Por outro lado, os cristãos pentecostais têm 
apontado para o academicismo e intelectualismo reformado, que tendem para um 
racionalismo e um naturalismo que ameaçam sufocar o testemunho e a operação 
contínuos do Espírito Santo, como uma séria barreira à vivência plena e fiel do 
cristianismo bíblico.

Todavia, reconhecidas as barreiras entre pentecostais e reformados, bem 
como as suspeitas mútuas, haveria a possibilidade de um diálogo respeitoso e 
uma cooperação mútua pautada nas virtudes de cada tradição? Para além de uma 
simbiose saudável entre as tradições pentecostal e reformada, seria possível até 
cogitar uma síntese entre esses dois campos?

3 Mark A. Noll, Momentos decisivos da história do cristianismo (São Paulo: Cultura 
Cristã, 2000), p. 313-314.

4 Como bem observa Douglas Jacobsen, o paralelo histórico mais próximo desse 
movimento religioso explosivo e expansivo ocorreu no século seguinte à morte de Mao-
mé (633-732), fundador do islamismo, salvo que o pentecostalismo não dispôs do po-
derio militar e político para espalhar sua influência pelo mundo. (A Reader in Pentecostal 
Theology: Voices from the First Generation [Bloomington, IN: Indiana University Press, 
2006], p. 1)



51

Para um número crescente de cristãos nascidos e criados na tradição pen-
tecostal, a aproximação com a tradição reformada tem surgido não apenas como 
uma possibilidade, mas como uma necessidade a fim de encontrar um ponto de 
equilíbrio entre a devoção e a doutrina, a teologia e a prática cristãs.5 Sem re-
chaçar de imediato nem por inteiro suas experiências espirituais reais e legítimas 
vividas no pentecostalismo — desde a experiência da regeneração até a plenitude 
do Espírito Santo testemunhada, inclusive, pelos diversos dons carismáticos — 
esses cristãos estão em busca de uma teologia mais sólida e robusta que possa 
fundamentar e nortear sua carreira cristã. Em suma, tais cristãos não desejam 
rechaçar seu pentecostalismo, mas sim reformá-lo.

Para os observadores de fora do movimento pentecostal, especialmente os 
reformados, tal reforma do pentecostalismo por alguns pentecostais pode pare-
cer uma missão impossível sem que haja uma ruptura completa com a tradição 
pentecostal. De fato, de um viés puramente doutrinário, é inconcebível para os 
reformados que uma tradição tão influenciada pelas correntes doutrinárias do 
arminianismo, do “batismo pelo Espírito Santo” como um segundo estágio da 
vida cristã e do dispensacionalismo seja capaz de suportar a exposição e aproxi-
mação às máximas teológicas reformadas.6 Contudo, se enxergarmos o pente-
costalismo principalmente não como um movimento doutrinário — apesar de, 
historicamente, ele pautar-se por algumas diretrizes teológicas características, 
inclusive as mencionadas acima — mas como uma proposta de resgate de uma 
espiritualidade fortemente pneumática e carismática, pautada nas Sagradas Es-
crituras, talvez a aproximação entre pentecostais e reformados não pareça tão 
absurda ou inimaginável.

5 Para um relato detalhado da trajetória de uma família de pentecostais radicada no 
Brasil desde 1960 em direção à teologia e tradição reformada, confira as obras de Walter e 
John McAlister, O pentecostal reformado (São Paulo: Vida Nova, 2018), p. 21-37, e Walter 
McAlister, Neopentecostalismo – a história não contada: quem foi Roberto McAlister, conhecido 
com o pai desse movimento (Rio de Janeiro: Anno Domini, 2012).

6 Para um breve resumo histórico dos antecedentes históricos e teológicos do mo-
vimento pentecostal moderno e seus desdobramentos subsequentes no mundo, especial-
mente no Brasil, confira o artigo de Alderi Souza de Matos, “O movimento pentecostal: 
reflexões a propósito do seu primeiro centenário”, Fides Reformata XI/2 (2006), p. 23-50.



52

À guisa de comparação, os comentários do Dr. Martyn Lloyd-Jones — um 
dos grandes campeões do resgate da teologia reformada no século passado — são 
bastante pertinentes ao refletir sobre a sua tradição de origem, o metodismo calvi-
nista galês.7 Já na época de Lloyd-Jones, falar de “metodistas calvinistas” soava tão 
absurdo aos ouvidos de muitos quanto falar hoje de “pentecostais reformados”. 
Contudo, como bem observou Lloyd-Jones, os metodistas calvinistas existiram 
desde a primeira geração do metodismo na vida dos seus líderes no País de Gales 
como Daniel Rowland (1713-1790), George Whitefield (1714-1770), Howell 
Harris (1714-1773) e William Williams (1717-1791). Curiosamente, eles não 
iniciaram sua trajetória no metodismo convencidos das doutrinas associadas ao 
calvinismo, apesar de as descobrirem pouco tempo depois do início do aviva-
mento metodista na Inglaterra dos irmãos John e Charles Wesley. Foi por conta 
dessa aproximação com a tradição reformada que os metodistas galeses acabaram 
distanciando-se dos seus contemporâneos e colegas ingleses, apesar de reterem, 
como estes, o mesmo fervor evangelístico e espiritual.

À luz das diferenças teológicas marcantes entre o calvinismo e o metodismo 
popular de convicção arminiana disseminado pelos irmãos Wesley, como recon-
ciliar as duas tradições? Como bem observou Lloyd-Jones, a solução encontrada 
pelo metodismo calvinista galês consistiu da associação entre o melhor da dou-
trina calvinista com o melhor da espiritualidade metodista. Da tradição reforma-
da, os metodistas calvinistas galeses absorveram a ênfase central na soberania de 
Deus, especialmente no tocante à suficiência da graça de Deus na pregação do 
evangelho, na conversão e regeneração das almas, bem como no avivamento do 
cristianismo centrado na Palavra de Deus. Da tradição metodista, estes mesmos 
irmãos retiveram uma devoção disciplinada pelas Escrituras Sagradas e uma bus-
ca incessante por uma vida íntima e profunda com Deus e seu Santo Espírito. 

Em retrospecto, da ótica de Lloyd-Jones, o metodismo calvinista galês não só 
preservou o melhor de ambas as tradições, como também representou a síntese dese-
jável entre esses dois campos. Em suas palavras, o metodismo calvinista representa a 

7 As observações a seguir derivam-se da palestra “William Williams and Welsh 
Calvinistic Methodism” (1968) em The Puritans: their Origins and Successors – Addresses 
Delivered at the Puritan and Westminster Conferences 1959-1978 (Carlisle, PA: Banner of 
Truth, 1987), p. 191-214.



53

salvação do metodismo, pois seu calvinismo salvaguarda o metodismo de descambar 
para um subjetivismo e misticismo divorciados das Escrituras Sagradas. Todavia, o 
metodismo calvinista representa a salvação do calvinismo, pois seu metodismo salva-
guarda o calvinismo de deteriorar-se em uma religião intelectual, fria e desalmada.8

A síntese representada pelo metodismo calvinista galês desde o século 18 serve 
de importante precedente histórico e de inspiração em potencial para os novos pen-
tecostais reformados no início do século 21. Por um lado, este grupo de pentecostais 
deseja preservar a essência da espiritualidade pentecostal, a saber, o seu biblicismo 
e o seu sobrenaturalismo.9 Isso significa que tais pentecostais desejam preservar sua 
lealdade à autoridade final e absoluta das Escrituras Sagradas, mesmo enquanto 
cultivam uma abertura radical para o mover sobrenatural de Deus por meio da ope-
ração contínua e poderosa do Espírito Santo.10 Por outro lado, este mesmo grupo 
almeja reformar a sua hermenêutica bíblica à luz do teocentrismo e cristocentrismo 
característicos da tradição reformada, sob a convicção de que toda a Escritura apon-
ta para a glória soberana de Deus e de que toda ação e intervenção sobrenatural do 
Espírito Santo visa a exaltação do Senhor Jesus Cristo e do seu evangelho.11,12

8  Lloyd-Jones, The Puritans, p.208-214.
9 McAlister, O pentecostal reformado, p. 59-77.
10 Para uma defesa da integridade bíblica, hermenêutica e teológica dessa posição, 

veja a obra de Craig S. Keener, A hermenêutica do Espírito: lendo as Escrituras à luz do Pen-
tecostes (São Paulo: Vida Nova, 2018).

11 McAlister, O pentecostal reformado, p. 79-92.
12 Um outro aspecto importantíssimo e até mesmo central à hermenêutica bíblica 

reformada diz respeito à leitura aliancista das Escrituras Sagradas, com evidentes reper-
cussões para os campos da escatologia, da eclesiologia e dos sacramentos, especialmente a 
administração do batismo cristão. Para um tratamento mais prolongado desse assunto, es-
pecialmente a defesa da posição credobatista reformada, confira McAlister, O pentecostal re-
formado, p. 139-159, 161-175, e especialmente 177-196. Curiosamente, a porta de entrada 
da família McAlister para a teologia reformada deu-se por meio do contato inicial do fun-
dador da Igreja Cristã Nova Vida, o Bispo Roberto McAlister (1930-1993), com a teologia 
das alianças, que o levou a refutar o pré-milenismo dispensacionalista dos seus antecessores 
pentecostais pela corrente amilenista (McAlister, Neopentecostalismo, p. 134). A partir daí, 
coube ao seu filho e sucessor, o Bispo Walter Robert McAlister Jr. (1956- ), atual Primaz da 
Aliança das Igrejas Cristãs Nova Vida, o desafio de conduzir a denominação fundada pelo 
seu pai a um processo de reavaliação teológica que resultou na síntese apresentada a seguir.



54

O resultado da síntese pentecostal-reformada, aos olhos deste autor e da sua 
denominação no Brasil de confissão reformada e pentecostal — a Aliança das 
Igrejas Cristãs Nova Vida13 — é uma combinação entre os distintivos doutrinários 
centrais da tradição reformada e os elementos característicos da espiritualidade 
pentecostal. Por um lado, nós pentecostais reformados aderimos firmemente aos 
cinco ‘solas’ do protestantismo (sola Scriptura, solus Christus, sola gratia, sola fide, 
soli Deo gloria) e também às doutrinas da graça (depravação total, eleição incon-
dicional, expiação limitada, graça irresistível e perseverança dos santos), o que re-
presenta uma ruptura com as nossas raízes arminianas.14 Nesse particular, cremos 
que os distintivos doutrinários reformados melhor preservam a centralidade e a 
suficiência da graça soberana de Deus na proclamação do evangelho, autenticada 
pela ação sobrenatural do Espírito Santo.

Também compreendemos, junto com a tradição reformada em sua maio-
ria,15 que o “batismo pelo Espírito Santo” não representa uma segunda iniciação 
ou segundo estágio da vida cristã, mas sim a imersão inicial do cristão na vida do 
Espírito quando da sua regeneração mediante a rendição ao evangelho pela fé em 
Cristo. Apesar desta segunda ruptura com nossas raízes pentecostais, não cremos 
que o batismo inicial com o Espírito Santo na conversão prescinde ou exclui a 
possibilidade e a necessidade de múltiplos preenchimentos do Espírito, visando 
uma vida de crescente santidade e serviço eficaz no Reino de Deus.16 Nisso faze-
mos coro com o eminente comentarista D. A. Carson quando ele afirma:

Apesar de não encontrar apoio bíblico para a teologia da segunda bênção, en-
contro apoio para uma teologia da segunda, terceira, quarta ou quinta bênção. 
Apesar de não ver nenhum charisma estabelecido biblicamente como critério 
para um segundo revestimento do Espírito, vejo que existem níveis de unção, 
bênção, serviço e alegria santa junto a outros dons mais celebrados atualmente, 
associados àqueles cujos corações foram tocados especialmente pelo soberano 

13 Para mais informações, confira http://www.icnv.com.br/conheca-a-icnv/declara-
cao-de-fe (acessado em 12 agosto 2020).

14 McAlister, O pentecostal reformado, p. 93-137.
15 Para uma exceção notável, veja Martyn Lloyd-Jones, O batismo e os dons do Espí-

rito: poder e renovação segundo as Escrituras (Natal: Carisma, 2018).
16 McAlister, O pentecostal reformado, p. 197-213.



55

Deus. Embora eu ache extremamente perigoso buscar uma segunda bênção que 
seja atestada pelo falar em línguas, também acho que não anelar profundamente 
por Deus seja algo tão perigoso quanto isso, tornando-se satisfeito com um 
cristianismo meramente teórico que seja seguro, mas também complacente; or-
todoxo, mas também engessado; sensato, mas também adormecido.17

Cremos também na operação contínua de todos os dons espirituais caris-
máticos desde os tempos apostólicos — diferente dos nossos irmãos reformados 
cessacionistas —, apesar de não reconhecer um único dom como sendo autenti-
cador da “plenitude” ou “batismo no Espírito Santo”.18 Novamente, D. A. Carson 
observa precisamente que: 

...o movimento carismático [pentecostal] tem desafiado a igreja a esperar mais 
de Deus, a esperar que Deus derrame seu Espírito sobre nós por meio de formas 
que quebrem nossos moldes tradicionais para pôr em xeque uma teologia que, 
sem garantias exegéticas suficientes, rejeita toda possibilidade do que é miracu-
loso, com exceção da regeneração.19

Nesse particular, portanto, cremos que a ênfase da espiritualidade pentecos-
tal na busca por mais da vida e do poder do Espírito Santo, tanto dos seus frutos 
como dos seus dons, melhor condiz com o desejo por um testemunho vigoroso e 
vibrante do evangelho de Jesus Cristo neste mundo — quer na devoção pessoal e 
familiar, quer na vida congregacional e na evangelização, quer em nosso testemu-
nho público e social como povo de Deus na terra.20

 

17 A manifestação do Espírito: a contemporaneidade dos dons à luz de 1Coríntios 12-14 
(São Paulo: Vida Nova, 2013), p. 162.

18 McAlister, O pentecostal reformado, p. 215-238.
19 A manifestação do Espírito, p. 183.
20 McAlister, O pentecostal reformado, p. 239-257.



56

Por fim, quer a síntese pentecostal-reformada pareça convincente e coerente 
ou não aos seus observadores e críticos21, minimamente ela aponta para um diá-
logo possível e proveitoso entre essas duas tradições aparentemente antagônicas. 
Como bem observou o respeitado teólogo reformado I. John Hesselink a respeito 
da aproximação do movimento carismático-pentecostal e a tradição reformada: 

...pode parecer que a tradição reformada e o movimento carismático, com sua 
abordagem e teologia, são entidades basicamente diferentes, se não antitéticas, 
pois em toda a tradição protestante, a reformada tem se destacado por sua ênfa-
se na doutrina e na teologia. Por outro lado, o movimento carismático dá grande 
ênfase à experiência. As igrejas reformadas destacam-se por seus teólogos, não 
por seus ‘santos’ ou evangelistas. Nós nos orgulhamos de nossas confissões e 
catecismos, de nossa sólida teologia e pura doutrina. Por outro lado, os grupos 
carismáticos e pentecostais gabam-se das curas e das experiências de êxtase. Os 
cristãos reformados tendem a ser cerebrais, frios e analíticos. Os carismáticos 
promovem o entusiasmo, o “vamos que vamos” e os sentimentos calorosos. 

Apesar dessas divergências aparentes, Hesselink conclui: 

É provável que os reformados presbiterianos sejam limitados na experiência da 
realidade, da alegria e plenitude do Espírito. É provável que aos pentecostais 
esteja faltando uma compreensão bíblica adequada da obra do Espírito. Sendo 
assim, uns precisam dos outros e podem se complementar entre si. A coexistên-
cia e não uma guerra quente — ou mesmo fria — parece-nos ser uma resposta 
lógica e feliz à nossa situação.22

Assim cremos e assim seja, pela graça do Senhor e para a glória de Deus somente!

21 Apesar da sugestão de muitos que a síntese aqui apresentada seja melhor descrita 
como “calvinista-carismática”, mantemos a nomenclatura “pentecostal-reformada” por uma 
questão de clareza e honestidade acerca da nossa trajetória histórica. Diferente de cristãos 
calvinistas que se abriram para a experiência dos dons carismáticos, nós pentecostais oriundos 
do pentecostalismo clássico nos abrimos para a teologia reformada. Portanto, apesar das se-
melhanças em doutrina e prática entre “calvinistas carismáticos” e “pentecostais reformados”, 
cada termo representa uma trajetória histórica distinta oriunda de pontos de partida distintos.

22 “O movimento carismático e a tradição reformada” em Grandes temas da tradição 
reformada, ed. Donald K. McKim (São Paulo: Pendão Real, 1998), p. 337, 342.



57

É mestre em estudos teológicos pela Wheaton 
College e pastor regente da Catedral das Igrejas 
Cristãs Nova Vida, no Rio de Janeiro. John é também 
deão acadêmico do Instituto Bispo Roberto McAlister 
de Estudos Cristãos, instrutor do ministério The 
Charles Simeon Trust Brasil, autor de Lágrimas de 
esperança, O verdadeiro valor da vida e coautor de 
O pentecostal reformado, publicados por Vida Nova. 
É casado com Raquel, com quem tem três filhos: 
João Felipe, Teodoro e Olívia.

Sobre o autor

John McAlister



Lançamentos

O verdadeiro valor da vida
A mensagem de Eclesiastes para a igreja de hoje

Eclesiastes trata com honestidade as questões mais difíceis da 
vida e, ao fazer isso, revela as futilidades e frustrações de um 
mundo caído e corrompido como o nosso. A leitura de 
Eclesiastes nos mostra o vazio de tentar viver esta vida longe 
de Deus, ou até mesmo sem Deus no horizonte.

Nesta obra, John McAlister leva o leitor contemporâneo a 
compreender essas verdades do livro de Eclesiastes e o vazio
e absurdo da vida sem Deus. Não se trata, no entanto, de um 
livro que nos deixa frustrados e em crise existencial, antes, 
aponta para uma vida frutífera e próspera com Deus,
o Criador e Redentor deste mundo caído.

John McAlister | 14x21 cm | 256 p.

Tomás de Aquino e o conhecimento de Deus
A imaginação a serviço da teologia

Neste livro, fruto de uma tese de doutorado, Jonas
Madureira oferece um trajeto para quem deseja entender
a teologia tomasiana a partir da Suma de teologia, obra
que, segundo teria dito G. K. Chesterton, “todos podem
elogiar sem tê-la lido”.

Ao longo deste livro o leitor encontrará não apenas uma 
exposição cuidadosa da posição tomasiana a respeito
dos limites do conhecimento humano, mas também uma 
reflexão profunda sobre o papel da imaginação, em
especial no conhecimento de Deus.

Jonas Madureira | 14x21 cm | 192 p.

A ciência pode explicar tudo?

Muitas vezes, parece que, em pleno século 21, não 
precisamos mais de religião, uma vez que a ciência tem 
nos presenteado com tantas descobertas. Por causa 
disso, muitos acreditam que ciência e religião são 
simplesmente incompatíveis. 

Baseando-se em sua própria experiência como cientista 
e cristão, o professor John Lennox mostra não apenas 
que é possível vermos essas supostas inimigas como 
boas amigas, mas também que podemos desfrutar e
nos beneficiar de ambas.

John C. Lennox | 14x21 cm | 160 p.



Crítica textual do Antigo Testamento
Uma introdução prática

Essa introdução prática e acessível à crítica textual do 
Antigo Testamento auxilia o estudante a entender tanto 
os pressupostos básicos da disciplina como a lidar com
as questões complexas da área. Os autores unem seu 
conhecimento comprovado em sala de aula com os 
estudos mais atualizados e relevantes. Esse livro, que se 
tornou um bem-sucedido clássico em língua inglesa 
(quase 25.000 cópias vendidas), foi ampliado e atualizado 
a fim de contemplar as muitas mudanças nas pesquisas 
dos últimos vinte anos. Inclui exemplos, ilustrações, 
bibliografia atualizada e um comentário crítico-textual
do livro de Rute.

Ellis R. Brotzman e Eric J. Tully | 16x23 cm | 304 p.

Pregando Cristo em toda a Escritura

Um sermão verdadeiramente cristão de qualquer parte da
Bíblia deve levar em conta o drama da redenção em toda
a sua plenitude e concretização em Cristo.

Neste livro, Edmund Clowney explica as razões para essa 
convicção e dá uma orientação prática para os pregadores
que partilham dela. Em primeiro lugar, ele lança os
fundamentos teóricos para que se pregue Cristo em toda a 
Bíblia. Em segundo, Clowney apresenta sugestões práticas
para a preparação de um sermão desse tipo.

Edmund P. Clowney | 14x21 cm | 208 p.

Evangelização e apologética por meio de perguntas
Aprendendo com Jesus a fazer perguntas que envolvem
o coração das pessoas

A maneira de Jesus se comunicar com os perdidos era 
singular: ele não coagia as pessoas a lhe darem 
respostas. Ele apenas fazia perguntas. Por que, então, 
não seguimos seu exemplo?

Durante décadas, Randy Newman tem usado esse 
método para evangelizar. Neste livro provocador, mostra 
como nós, cristãos, podemos nos envolver em conversas 
espiritualmente significativas com aqueles que não creem.

Randy Newman | 14x21 cm | 320 p.


