Uncao de enfermos com 0leo pelos
presbiteros: uma analise de Tiago 5.14-15

Rodrigo Gongalves Majewski

Introducéao

ungdo dos enfermos com 6leo é uma pratica bastante comum entre igre-

jas pentecostais. A passagem biblica fundamental que justifica essa pré-

tica encontra-se na epistola de Tiago, capitulo 5, versos 14 ¢ 15. Assim,
é bastante comum na igreja Assembleia de Deus, por exemplo, apds as pregagoes,
fazer-se um “convite” para que os que tenham alguma necessidade, especialmente
os enfermos, passem a frente para receberem uma oragio com imposi¢io de maos
e ungdo com 6leo por parte dos presbiteros e pastores da igreja.

Afinal, a carta de Tiago justifica tal prética? Teria ela fundamento extra bibli-
co? Por que, afinal, muitas igrejas evangélicas ndo adotam essa pritica, se ela estd
na Biblia? O que o apéstolo Tiago quis dizer quando escreveu esses versiculos?

Este trabalho pretende analisar essa passagem do ponto de vista exegético
e histérico. Primeiramente serd mostrado, resumidamente, de que forma a igreja
interpretou e pds em pritica o ensino de Tiago sobre a oragdo pelos enfermos.

Em seguida, serdo apresentadas algumas consideragoes exegéticas oferecidas por

43



alguns estudiosos sobre o significado da passagem e a legitimidade de praticas

que diversas igrejas mantém atualmente.

Breve histérico da interpretacgao de Tiago 5.14-15

Aparentemente, esse trecho da carta de Tiago tratava-se de uma liturgia para a
uncio de enfermos da igreja antiga. Ndo se sabe, porém, em que circunstincias era
praticado tal ritual, nem se o mesmo era disseminado em toda a igreja.

Sabe-se que o rito descrito por Tiago foi praticado por oito séculos como
algo “inteiramente 6bvio e incontroverso™. Ao longo da idade média, especialmen-
te durante o periodo carolingio, porém, a igreja catdlica transformou a “ungdo de
enfermos”, que visava a recuperagio de pessoas doentes, em “extrema-un¢io’, que
tinha por objetivo a preparagio para a morte do enfermo. Ou seja, a igreja deixou de
lado a expectativa de cura (talvez porque essa ja ndo ocorria mais) e entendeu que a
passagem de Tiago 5.14-15 referia-se ao ritual de preparagio para a morte provével.
Posteriormente, talvez pressionado pela controvérsia com os reformadores, o conci-
lio de Trento consolidou a pritica como “sacramento da extrema-ungao™.

Os reformadores polemizaram com a igreja romana quanto ao sentido do
rito descrito pela carta de Tiago. Lutero, na conhecida obra Do Cativeiro Babilé-
nico da Igreja, critica os diversos sacramentos consolidados pela teologia medieval.
Ao rejeitar a extrema-ungio, o reformador alemdo afirma que a interpretacio
dada pelo catolicismo ao trecho da carta de Tiago sobre a ungio de enfermos é
totalmente equivocada. Nio se trata de um sacramento, tampouco um ritual que
deve ser ministrado apenas aos moribundos, pois a perspectiva é que o enfermo
(de qualquer tipo) seja curado e ndo morra.’ Lutero entende que o texto fala de
um ritual de cura cuja origem retoma a pratica dos discipulos de Jesus registrada
em Marcos 6.13: “E ungiam com 6leo a muitos enfermos e saravam”. Nesse ritual,
os ancifios e pessoas mais respeitdveis da igreja visitavam o enfermo, ungindo-o e
orando com fé para que eles fossem sarados. A saide e remissio dos pecados nio
estdo relacionados com a un¢io, mas com a oragio da fé. A ungio é um “conselho

de Tiago que pode ser usado por quem o quiser usar”, voltada para os que “sofrem
)

'BRAATEN, 1995, p. 386.
2Ibid., p. 386.
SLUTERO, 2000, p. 419.

44



a enfermidade com maior impaciéncia e fé rude”. Nessas pessoas apareceriam os
milagres e o poder da fé*.

Desde a reforma, como reagio ao equivoco catélico sobre a extrema-ungio,
as igrejas da tradigdo da reforma passaram a rejeitar a atualidade do rito descrito
por Tiago. Argumentava-se que a cura que acompanhava a un¢do era um dom es-
pecial dado aos primeiros apéstolos ou a igreja da era apostélica. Lutero e Calvi-
no, nesse sentido, adotaram uma concepgio “cessacionista” quanto a possibilidade
de cura mediante a ung¢do de enfermos com 6leo pelos presbiteros®. Contudo, ndo
hé nada no texto biblico que limite a utiliza¢do do ritual ou que sugira que a cura
estivesse limitada aos tempos apostélicos. Se bem que, como ensina BRAATEN,
nio possamos considerar instrugdes missiondrias aos apdstolos ou a recomen-
da¢do de uma norma para um grupo de congregagdes primitivas como dirigidas
diretamente aos nossos pastores ou presbiteros hoje, também nao podemos sim-
plesmente dizer que a cura era uma pratica limitada ao periodo apostdlico, pois o
simples fato da existéncia de uma “geragio pds-apostélica” é, em si mesmo, uma
anomalia para o evangelho, pois nio se pode dizer que a igreja passou de uma
situagdo apostélica para alguma outra coisa’.

No século XX, o movimento pentecostal resgatou a pratica da ungdo dos
enfermos com 6leo, enfatizando que as curas eram possiveis, especialmente se
alguns do corpo de Cristo tivessem o dom de curar, que é atual. Porém, devido
aos desvios dos posteriores movimentos de cura pela fé e do neopentecostalismo,
muitos cristdos tém reagido com ceticismo ao uso da pratica recomendada por
Tiago’. Teriam eles razdo? Na minha concepgio, ndo. Pode-se defender legitima-

mente como atual a pritica de Tiago. Sendo vejamos.

Consideracgoes sobre a interpretacdo de Tiago 5.14-15

A primeira coisa a ressaltar nesta passagem € que ela esta inserida em um contexto

maior que trata do poder da ora¢do em geral®. O contexto também aborda a con-

“Tbid., p. 420.

SBRAATEN, op. cit., p. 385.
‘Ibid., p. 385.

’LOPES, 2006, p. 182.
SBRUCE, 2008, p. 2148.

45



fissdo de pecados na igreja. A enfermidade, portanto, pode ter alguma relagdo com
os pecados cometidos pelo enfermo. De qualquer forma, o verso 15 deixa bem
claro que nio ¢ a confissio, tampouco o éleo ou o ritual que cura o enfermo, mas
sim a “oragdo da fé”.

Os presbiteros eram os lideres da igreja. A iniciativa da ungéo, por outro
lado, partia do enfermo, ndo dos lideres, ocorrendo na casa de quem a necessitasse
(possivelmente pela sua impossibilidade de deslocamento até o local de reunido
dos cristios)’.

Interessante observar que Tiago recomenda que sejam chamados os presbi-
teros, nio os que tém dom de curar. Isso talvez indique que a passagem nio tem
relagdo com o exercicio especifico do dom de curar, ja que nem todo presbitero ti-
nha esse dom (segundo 1Co 12.28-30, dons de lideranga e de cura eram distintos,
e a Biblia nio indica que todos os lideres da igreja primitiva possuiam esse dom)
mas sim com uma pratica adotada na igreja primitiva, na qual os presbiteros, tal-
vez representando a igreja, eram chamados a orar pelo enfermo.

Qual o significado do 6leo? Alguns consideram que era uma espécie de “re-
médio”, e que, portanto, ndo se trataria de rito religioso, mas de tratamento médi-
co numa época em que a medicina era pouco desenvolvida e que os médicos nio
estavam disponiveis ao povo. Argumentam que havia um uso medicinal do 6leo™.
Contudo, a tinica referéncia 2 un¢io com 6leo no Novo Testamento em contexto
semelhante, Marcos 6.13, indica que os apdstolos curavam em um contexto mi-
raculoso. Além disso, o uso da expressio “em nome do Senhor” indica um ritual
religioso. Portanto, descarta-se a possibilidade de o dleo ser usado meramente
com fins medicinais. Alguns sugerem também ser um amparo a ¢ do enfermo
(uma “muleta” ou placebo) e o meio pelo qual o poder de Deus se manifesta'.
Contra essa opinido, o texto indica que o poder estd na oragio da fé, no no dleo.
Além disso, ndo parece razodvel que Tiago sugerisse o uso de elementos fisicos de
maneira supersticiosa, para fortalecer a fé dos mais fracos. Assim, adoto a posi¢do
de que o dleo era usado como um simbolo religioso, indicando a separagio do

enfermo para receber o cuidado especial de Deus (como os sacerdotes no Antigo

’Ibid, p. 2149; LOPES, p. 174.
Ibid, p. 2015; ARRINGTON, 2004, p. 1688.
UBRUCE, op. cit., p. 2149.

46



Testamento eram “separados” quando ungidos com 6leo)™ e possivelmente a a¢do
do Espirito Santo, cuja pessoa por vezes é simbolizada pelo 6leo na Biblia®.

E importante ressaltar que o Novo Testamento ndo registra a ungdo com
6leo como pritica recorrente. Jesus nunca curou enfermos usando 6leo, mas ape-
nas pela imposi¢do com as mios. Ele também nunca determinou aos discipulos
que usassem esse procedimento (um dos motivos, alids, pelo qual Lutero rejeitou
a extrema-ung¢io ou un¢io de enfermos como um sacramento). Aparentemente,
essa pratica foi introduzida por Tiago entre os deveres dos lideres das igrejas ju-
daico-cristas'.

Sendo feita “em nome do Senhor” (Jesus), a ungio vem selada com a sua au-
toridade. O presbitero age como um representante de Jesus, que haverd de aben-
coar o ato e aprovi-lo®. Isso pode indicar, outrossim, que a cura somente ocorrerd
se for feita conforme a vontade de Jesus, o que jd indica a possibilidade de nio
haver cura'®.

O verso 15 indica, como ji foi mencionado, que é a “oragdo da fé” que salvara
(curara) o enfermo, e o Senhor o levantari. Essa ora¢ido da fé, ou “oragio feita com
té”, d4 a entender que nio se trata de £ comum, que todo cristdo deve ter, mas de
uma convicgio especial dada por Deus em certas situages para seus servos, que
podem ter certeza de que Deus ouviu a oragio naquele momento e a responderd.
E uma fé que ndo pode ser produzida pelo que ora, por meio de exercicios espiri-
tuais, mas é dom de Deus. Ela é dada por Ele, quando Ele soberanamente deseja
atender o pedido. Isso ajuda a explicar por que nem todas as oragdes sdo respon-
didas. Nio se trata de falta de méritos nossos, ou a falta de “justica” ou “poder” do
que ora (alguns poderiam associar essa passagem ao contexto imediato, que fala
na oragdo do “justo” e em Elias, entendendo que somente os “bons” terdo suas
oragoes atendidas), mas da decisdo soberana de Deus em nio conceder a cura,
pois ndo era da sua vontade. Se Deus conceder a cura, dard previamente o dom da

té para que se tenha a “oragdo da f&”.

ZARRINGTON, op. cit., p. 1688.

BBRANDT, 1996, p. 407; LOPES, op. cit., p. 176.

“LOPES, op. cit., p. 174.

BIbid, p. 175.

YARRINGTON, op. cit., p. 1689; KISTEMARKER, 2007, p. 152.
YLOPES, op. cit., p. 178; BRUCE, op. cit., p. 2149.

47



Em alguns casos, a enfermidade pode estar relacionada ao pecado. Contu-
do, ndo podemos limitar o ritual de cura aos casos de enfermidades que decor-
rem de um pecado particula. Isso porque o termo “doente”, usado no verso 14, é
bastante genérico, nio se aplicando somente aos que possuem enfermidades em
decorréncia de situagdes espirituais. Também a particula “se” (se houve cometido
pecados), indica que a relagio entre enfermidade e pecado ¢ apenas possivel, nio
necessaria'®. Assim, Tiago ensina que, junto com a cura, eventuais pecados serdo
perdoados. E recomendado, portanto, que os presbiteros fagcam uma inquiri¢ao
da vida espiritual do doente, aproveitando para dar a oportunidade de confissio
e perdao®. De alguma forma, portanto, a enfermidade e o ritual de oragio pela
cura vém acompanhados pela confissio de pecados e restauragio espiritual, ndo

somente fisica.

Conclusao

Este trabalho teve o objetivo de demonstrar, portanto, o significado da passagem
de Tiago 5.14-15. Trata-se de um ritual praticado a0 menos em parte da igreja
primitiva que foi gradativamente sendo transformado, até se degenerar na “extre-
ma-ungio” catélica. Contudo, foi resgatado recentemente em diversas denomina-
¢oes evangélicas, ainda que as vezes tristemente deturpado pelos movimentos da
té e pelo neopentecostalismo®. De qualquer forma, nada no texto ou na Biblia
como um todo indica que a prética da ungio de enfermos com 6leo, acompanha-
da da possibilidade de cura e confissdo dos pecados, tenha ficado restrita a “era
apostélica”. Ainda hoje podemos adotar essa pritica, mas talvez de forma mais
restrita do que a que se vé em diversas igrejas carismdticas, sem apelar para o mis-
ticismo, sincretismo ou praticas humanas e marqueteiras que nada tem de biblicas
e espiritual. Orar pelos enfermos em nome de Jesus, usar o 6leo como simbolo
da agdo curadora de Deus por meio do seu Espirito e a confissdo de pecados sio
procedimentos legitimos que a pritica demonstra que podem trazer muitos be-

neficios para o povo de Deus.

BBRUCE, op. cit., p. 2150.
YLOPES, op. cit., p. 179.

?Sobre essa deturpagdo, uma profunda e provocadora reflexdo é oferecida por

GUTHRIE, 2013, p. 53-60.

48



Referéncias bibliograficas

ARRINGTON, French L.; STRONSTAD, Roger (eds.). Comentdrio Biblico
Pentecostal. 2 ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2004.

BRAATEN, Carl E.; JENSON, Robert W. Dogmatica crista. Vol. 2. Sio Leopol-
do: Sinodal, 1995.

BRANDT, Robert L.; BICKET, Zenas J. O Espirito nos ajuda a orar: uma teologia
biblica da oracio. Rio de Janeiro: CPAD, 1996.

BRUCE, F.F. (ed.) Comentdirio Biblico NVI — Antigo e Novo Testamentos. Sdo Pau-
lo: Vida, 2008.

CALVINO, Jodo. Epistolas gerais. Sao José dos Campos: Fiel, 2015.

GUTHRIE, Nancy. Antes de partir. Sio José dos Campos: Fiel, 2013.

KISTEMARKER, Simon. “Comentario al Nuevo Testamento. Exposicion de
Santiago y de las Epistolas de Juan”. Grand Rapids: Libros Desafio, 2007.

LOPES, Augustus Nicodemus. Interpretando a carta de Tiago. Sio Paulo: Cultura
Cristd, 2006.

LUTERO, Martinho. Obras selecionadas. Vol. 2. Do Cativeiro Babilénico da Igreja.
Sdo Leopoldo: Sinodal; Porto Alegre: Concérdia, 2000.

Sobre o autor

Procurador Federal e Bacharel em Direito pela
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, formado
pelo curso livre em Teologia do Semindrio Martin
Bucer e Mestre em Teologia pelo Programa de

Pés Graduacao da Faculdades EST, Sdo Leopoldo/

RS. Professor de Historia do Pensamento Cristdo

e Teologia Contemporanea no Instituto Biblico
Esperanca, Porto Alegre/RS. Professor no Seminario
Martin Bucer.

Rodrigo Gongalves Majewski

49



