
43

Unção de enfermos com óleo pelos 
presbíteros: uma análise de Tiago 5.14-15

Rodrigo Gonçalves Majewski

Introdução

A unção dos enfermos com óleo é uma prática bastante comum entre igre-
jas pentecostais. A passagem bíblica fundamental que justifica essa prá-
tica encontra-se na epístola de Tiago, capítulo 5, versos 14 e 15. Assim, 

é bastante comum na igreja Assembleia de Deus, por exemplo, após as pregações, 
fazer-se um “convite” para que os que tenham alguma necessidade, especialmente 
os enfermos, passem à frente para receberem uma oração com imposição de mãos 
e unção com óleo por parte dos presbíteros e pastores da igreja.

Afinal, a carta de Tiago justifica tal prática? Teria ela fundamento extra bíbli-
co? Por que, afinal, muitas igrejas evangélicas não adotam essa prática, se ela está 
na Bíblia? O que o apóstolo Tiago quis dizer quando escreveu esses versículos?

Este trabalho pretende analisar essa passagem do ponto de vista exegético 
e histórico. Primeiramente será mostrado, resumidamente, de que forma a igreja 
interpretou e pôs em prática o ensino de Tiago sobre a oração pelos enfermos. 
Em seguida, serão apresentadas algumas considerações exegéticas oferecidas por 



44

alguns estudiosos sobre o significado da passagem e a legitimidade de práticas 
que diversas igrejas mantêm atualmente.

Breve histórico da interpretação de Tiago 5.14-15

Aparentemente, esse trecho da carta de Tiago tratava-se de uma liturgia para a 
unção de enfermos da igreja antiga. Não se sabe, porém, em que circunstâncias era 
praticado tal ritual, nem se o mesmo era disseminado em toda a igreja.

Sabe-se que o rito descrito por Tiago foi praticado por oito séculos como 
algo “inteiramente óbvio e incontroverso”1. Ao longo da idade média, especialmen-
te durante o período carolíngio, porém, a igreja católica transformou a “unção de 
enfermos”, que visava a recuperação de pessoas doentes, em “extrema-unção”, que 
tinha por objetivo a preparação para a morte do enfermo. Ou seja, a igreja deixou de 
lado a expectativa de cura (talvez porque essa já não ocorria mais) e entendeu que a 
passagem de Tiago 5.14-15 referia-se ao ritual de preparação para a morte provável. 
Posteriormente, talvez pressionado pela controvérsia com os reformadores, o concí-
lio de Trento consolidou a prática como “sacramento da extrema-unção”2. 

Os reformadores polemizaram com a igreja romana quanto ao sentido do 
rito descrito pela carta de Tiago. Lutero, na conhecida obra Do Cativeiro Babilô-
nico da Igreja, critica os diversos sacramentos consolidados pela teologia medieval. 
Ao rejeitar a extrema-unção, o reformador alemão afirma que a interpretação 
dada pelo catolicismo ao trecho da carta de Tiago sobre a unção de enfermos é 
totalmente equivocada. Não se trata de um sacramento, tampouco um ritual que 
deve ser ministrado apenas aos moribundos, pois a perspectiva é que o enfermo 
(de qualquer tipo) seja curado e não morra.3 Lutero entende que o texto fala de 
um ritual de cura cuja origem retoma a prática dos discípulos de Jesus registrada 
em Marcos 6.13: “E ungiam com óleo a muitos enfermos e saravam”. Nesse ritual, 
os anciãos e pessoas mais respeitáveis da igreja visitavam o enfermo, ungindo-o e 
orando com fé para que eles fossem sarados. A saúde e remissão dos pecados não 
estão relacionados com a unção, mas com a oração da fé. A unção é um “conselho 
de Tiago que pode ser usado por quem o quiser usar”, voltada para os que “sofrem 

1BRAATEN, 1995, p. 386.
2Ibid., p. 386.
3LUTERO, 2000, p. 419.



45

a enfermidade com maior impaciência e fé rude”. Nessas pessoas apareceriam os 
milagres e o poder da fé4. 

Desde a reforma, como reação ao equívoco católico sobre a extrema-unção, 
as igrejas da tradição da reforma passaram a rejeitar a atualidade do rito descrito 
por Tiago. Argumentava-se que a cura que acompanhava a unção era um dom es-
pecial dado aos primeiros apóstolos ou à igreja da era apostólica. Lutero e Calvi-
no, nesse sentido, adotaram uma concepção “cessacionista” quanto à possibilidade 
de cura mediante a unção de enfermos com óleo pelos presbíteros5. Contudo, não 
há nada no texto bíblico que limite a utilização do ritual ou que sugira que a cura 
estivesse limitada aos tempos apostólicos. Se bem que, como ensina BRAATEN, 
não possamos considerar instruções missionárias aos apóstolos ou a recomen-
dação de uma norma para um grupo de congregações primitivas como dirigidas 
diretamente aos nossos pastores ou presbíteros hoje, também não podemos sim-
plesmente dizer que a cura era uma prática limitada ao período apostólico, pois o 
simples fato da existência de uma “geração pós-apostólica” é, em si mesmo, uma 
anomalia para o evangelho, pois não se pode dizer que a igreja passou de uma 
situação apostólica para alguma outra coisa6.

No século XX, o movimento pentecostal resgatou a prática da unção dos 
enfermos com óleo, enfatizando que as curas eram possíveis, especialmente se 
alguns do corpo de Cristo tivessem o dom de curar, que é atual. Porém, devido 
aos desvios dos posteriores movimentos de cura pela fé e do neopentecostalismo, 
muitos cristãos têm reagido com ceticismo ao uso da prática recomendada por 
Tiago7. Teriam eles razão? Na minha concepção, não. Pode-se defender legitima-
mente como atual a prática de Tiago. Senão vejamos.

Considerações sobre a interpretação de Tiago 5.14-15

A primeira coisa a ressaltar nesta passagem é que ela está inserida em um contexto 
maior que trata do poder da oração em geral8. O contexto também aborda a con-

4Ibid., p. 420.
5BRAATEN, op. cit., p. 385.
6Ibid., p. 385.
7LOPES, 2006, p. 182.
8BRUCE, 2008, p. 2148.



46

fissão de pecados na igreja. A enfermidade, portanto, pode ter alguma relação com 
os pecados cometidos pelo enfermo. De qualquer forma, o verso 15 deixa bem 
claro que não é a confissão, tampouco o óleo ou o ritual que cura o enfermo, mas 
sim a “oração da fé”.

Os presbíteros eram os líderes da igreja. A iniciativa da unção, por outro 
lado, partia do enfermo, não dos líderes, ocorrendo na casa de quem a necessitasse 
(possivelmente pela sua impossibilidade de deslocamento até o local de reunião 
dos cristãos)9.

Interessante observar que Tiago recomenda que sejam chamados os presbí-
teros, não os que têm dom de curar. Isso talvez indique que a passagem não tem 
relação com o exercício específico do dom de curar, já que nem todo presbítero ti-
nha esse dom (segundo 1Co 12.28-30, dons de liderança e de cura eram distintos, 
e a Bíblia não indica que todos os líderes da igreja primitiva possuíam esse dom) 
mas sim com uma prática adotada na igreja primitiva, na qual os presbíteros, tal-
vez representando a igreja, eram chamados a orar pelo enfermo.

Qual o significado do óleo? Alguns consideram que era uma espécie de “re-
médio”, e que, portanto, não se trataria de rito religioso, mas de tratamento médi-
co numa época em que a medicina era pouco desenvolvida e que os médicos não 
estavam disponíveis ao povo. Argumentam que havia um uso medicinal do óleo10. 
Contudo, a única referência à unção com óleo no Novo Testamento em contexto 
semelhante, Marcos 6.13, indica que os apóstolos curavam em um contexto mi-
raculoso. Além disso, o uso da expressão “em nome do Senhor” indica um ritual 
religioso. Portanto, descarta-se a possibilidade de o óleo ser usado meramente 
com fins medicinais. Alguns sugerem também ser um amparo à fé do enfermo 
(uma “muleta” ou placebo) e o meio pelo qual o poder de Deus se manifesta11. 
Contra essa opinião, o texto indica que o poder está na oração da fé, não no óleo. 
Além disso, não parece razoável que Tiago sugerisse o uso de elementos físicos de 
maneira supersticiosa, para fortalecer a fé dos mais fracos. Assim, adoto a posição 
de que o óleo era usado como um símbolo religioso, indicando a separação do 
enfermo para receber o cuidado especial de Deus (como os sacerdotes no Antigo 

9Ibid, p. 2149; LOPES, p. 174.
10Ibid, p. 2015; ARRINGTON, 2004, p. 1688.
11BRUCE, op. cit., p. 2149.



47

Testamento eram “separados” quando ungidos com óleo)12 e possivelmente a ação 
do Espírito Santo, cuja pessoa por vezes é simbolizada pelo óleo na Bíblia13.

É importante ressaltar que o Novo Testamento não registra a unção com 
óleo como prática recorrente. Jesus nunca curou enfermos usando óleo, mas ape-
nas pela imposição com as mãos. Ele também nunca determinou aos discípulos 
que usassem esse procedimento (um dos motivos, aliás, pelo qual Lutero rejeitou 
a extrema-unção ou unção de enfermos como um sacramento). Aparentemente, 
essa prática foi introduzida por Tiago entre os deveres dos líderes das igrejas ju-
daico-cristãs14.

Sendo feita “em nome do Senhor” ( Jesus), a unção vem selada com a sua au-
toridade. O presbítero age como um representante de Jesus, que haverá de aben-
çoar o ato e aprová-lo15. Isso pode indicar, outrossim, que a cura somente ocorrerá 
se for feita conforme a vontade de Jesus, o que já indica a possibilidade de não 
haver cura16.

O verso 15 indica, como já foi mencionado, que é a “oração da fé” que salvará 
(curará) o enfermo, e o Senhor o levantará. Essa oração da fé, ou “oração feita com 
fé”, dá a entender que não se trata de fé comum, que todo cristão deve ter, mas de 
uma convicção especial dada por Deus em certas situações para seus servos, que 
podem ter certeza de que Deus ouviu a oração naquele momento e a responderá. 
É uma fé que não pode ser produzida pelo que ora, por meio de exercícios espiri-
tuais, mas é dom de Deus. Ela é dada por Ele, quando Ele soberanamente deseja 
atender o pedido. Isso ajuda a explicar por que nem todas as orações são respon-
didas. Não se trata de falta de méritos nossos, ou a falta de “justiça” ou “poder” do 
que ora (alguns poderiam associar essa passagem ao contexto imediato, que fala 
na oração do “justo” e em Elias, entendendo que somente os “bons” terão suas 
orações atendidas), mas da decisão soberana de Deus em não conceder a cura, 
pois não era da sua vontade. Se Deus conceder a cura, dará previamente o dom da 
fé para que se tenha a “oração da fé”17.

12ARRINGTON, op. cit., p. 1688.
13BRANDT, 1996, p. 407; LOPES, op. cit., p. 176.
14LOPES, op. cit., p. 174.
15Ibid, p. 175.
16ARRINGTON, op. cit., p. 1689; KISTEMARKER, 2007, p. 152.
17LOPES, op. cit., p. 178; BRUCE, op. cit., p. 2149.



48

Em alguns casos, a enfermidade pode estar relacionada ao pecado. Contu-
do, não podemos limitar o ritual de cura aos casos de enfermidades que decor-
rem de um pecado partícula. Isso porque o termo “doente”, usado no verso 14, é 
bastante genérico, não se aplicando somente aos que possuem enfermidades em 
decorrência de situações espirituais. Também a partícula “se” (se houve cometido 
pecados), indica que a relação entre enfermidade e pecado é apenas possível, não 
necessária18. Assim, Tiago ensina que, junto com a cura, eventuais pecados serão 
perdoados. É recomendado, portanto, que os presbíteros façam uma inquirição 
da vida espiritual do doente, aproveitando para dar a oportunidade de confissão 
e perdão19. De alguma forma, portanto, a enfermidade e o ritual de oração pela 
cura vêm acompanhados pela confissão de pecados e restauração espiritual, não 
somente física.

Conclusão

Este trabalho teve o objetivo de demonstrar, portanto, o significado da passagem 
de Tiago 5.14-15. Trata-se de um ritual praticado ao menos em parte da igreja 
primitiva que foi gradativamente sendo transformado, até se degenerar na “extre-
ma-unção” católica. Contudo, foi resgatado recentemente em diversas denomina-
ções evangélicas, ainda que às vezes tristemente deturpado pelos movimentos da 
fé e pelo neopentecostalismo20. De qualquer forma, nada no texto ou na Bíblia 
como um todo indica que a prática da unção de enfermos com óleo, acompanha-
da da possibilidade de cura e confissão dos pecados, tenha ficado restrita à “era 
apostólica”. Ainda hoje podemos adotar essa prática, mas talvez de forma mais 
restrita do que a que se vê em diversas igrejas carismáticas, sem apelar para o mis-
ticismo, sincretismo ou práticas humanas e marqueteiras que nada tem de bíblicas 
e espiritual. Orar pelos enfermos em nome de Jesus, usar o óleo como símbolo 
da ação curadora de Deus por meio do seu Espírito e a confissão de pecados são 
procedimentos legítimos que a prática demonstra que podem trazer muitos be-
nefícios para o povo de Deus.

18BRUCE, op. cit., p. 2150.
19LOPES, op. cit., p. 179.
20Sobre essa deturpação, uma profunda e provocadora reflexão é oferecida por  

GUTHRIE, 2013, p. 53-60.



49

Referências bibliográficas

ARRINGTON, French L.; STRONSTAD, Roger (eds.). Comentário Bíblico 
Pentecostal. 2 ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2004. 

BRAATEN, Carl E.; JENSON, Robert W. Dogmática cristã. Vol. 2. São Leopol-
do: Sinodal, 1995.

BRANDT, Robert L.; BICKET, Zenas J. O Espírito nos ajuda a orar: uma teologia 
bíblica da oração. Rio de Janeiro: CPAD, 1996.

BRUCE, F. F. (ed.) Comentário Bíblico NVI – Antigo e Novo Testamentos. São Pau-
lo: Vida, 2008.

CALVINO, João. Epístolas gerais. São José dos Campos: Fiel, 2015.
GUTHRIE, Nancy. Antes de partir. São José dos Campos: Fiel, 2013.
KISTEMARKER, Simon. “Comentario al Nuevo Testamento. Exposicion de 

Santiago y de las Epistolas de Juan”. Grand Rapids: Libros Desafio, 2007.
LOPES, Augustus Nicodemus. Interpretando a carta de Tiago. São Paulo: Cultura 

Cristã, 2006.
LUTERO, Martinho. Obras selecionadas. Vol. 2. Do Cativeiro Babilônico da Igreja. 

São Leopoldo: Sinodal; Porto Alegre: Concórdia, 2000.

Procurador Federal e Bacharel em Direito pela 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, formado 
pelo curso livre em Teologia do Seminário Martin 
Bucer e Mestre em Teologia pelo Programa de 
Pós Graduação da Faculdades EST, São Leopoldo/
RS. Professor de História do Pensamento Cristão 
e Teologia Contemporânea no Instituto Bíblico 
Esperança, Porto Alegre/RS. Professor no Seminário 
Martin Bucer.

Sobre o autor

Rodrigo Gonçalves Majewski


