
Teologia Brasileira
Nº 89 | 2021 ISSN 2238-0388

1.  O número da Besta: um estudo introdutório 
     em Apocalipse 13.16-18	 4 
     Adriano da Silva Carvalho

2.  O holocausto e a doutrina bíblica da depravação 
     total: como a Bíblia responde às diversas 
     atrocidades cometidas pelo ser humano	 24
     Willy Robert Rodrigues

3.  Credos cristãos ecumênicos como identidade  
     cristã frente ao desafio do macroecumenismo	 36
     Ivan Carlos Gamba
     Juan de Paula Siqueira

4.  Unção de enfermos com óleo pelos presbíteros:
     uma análise de Tiago 5.14-15	 43
     Rodrigo Gonçalves Majewski

Lançamentos	 50



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Jonathan Silveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Já está disponível mais uma edição da revista Teolo-
gia Brasileira! Nesta edição, apresentamos um ensaio 
de Adriano da Silva Carvalho, que produz um estudo  

introdutório sobre a marca da Besta em Apocalipse 13.16-18. 
É possível identificar biblicamente esse personagem e esse  
número? Essas e outras perguntas serão respondidas pelo arti-
go de Adriano da Silva.

Willy Robert Henriques, por sua vez, escreve sobre o Holo-
causto sob a ótica da doutrina da depravação total do homem. 
Willy nos mostra como essa doutrina explica as inúmeras atro-
cidades cometidas pelo ser humano ao longo da história.

Alertando sobre as agendas ideológicas em torno da ideia 
de ecumenismo, Ivan Gamba e Juan de Paula Siqueira apre-
sentam um artigo esclarecendo o conceito de ecumenismo  
segundo a tradição cristã expressa em seus credos e confissões 
de fé.

Por fim, Rodrigo Gonçalves Majewski oferece uma aná-
lise de Tiago 5.14-15 e explora a questão acerca da unção de 
enfermos com óleo por parte de presbíteros e pastores da igre-
ja. O que o apóstolo Tiago quis dizer quando escreveu esses 
versículos? Rodrigo investiga o tema.

No vídeo desta edição, Robert Gagnon, 
estudioso da ética sexual bíblica, analisa textos 
do Novo Testamento que tratam da prática 
homossexual e faz importantes aplicações para 
os dias atuais.

Boa leitura!Assista ao vídeo!

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY


4

O número da Besta: um estudo 
introdutório em Apocalipse 13.16-18

Adriano da Silva Carvalho

Introdução

A busca pela identificação da marca da Besta e pelo significado do seu 
número sempre foi uma constante na vida de muitos cristãos. Mas é 
possível identificar biblicamente esse personagem e esse número? Além 

disso, qual seria o verdadeiro número da Besta? Essa pergunta deve ser feita por-
que os manuscritos gregos do Novo Testamento apresentam variantes para esse 
número: 616; 646 e 665. Assim, qual desses números seria o número correto? 
Igualmente, podemos supor que a marca da Besta tem a ver com os microchips 
que estão sendo implantados em nossos dias?1 Essas e outras perguntas serão 
respondidas por este artigo.

1Na Suécia, milagres de pessoas já usam microchips sob a pele, para mais detalhes 
ver: Época negócios. Disponível em: <https://epocanegocios.globo.com/Tecnologia/no-
ticia/2018/05/na-suecia-3-mil-pessoas-ja-usam-microchips-sob-pele-e-nao-temem-
-consequencias.html> Acessado em:18/06/2019. Ver também: BLASCO, Lucia. Como 
funcionam os microchips implantados sob a pele que permitem pagar sem dinheiro ou 
cartão. Disponível em: <https://www.bbc.com/portuguese/curiosidades-46408032> 
Acessado em: 18/06/2019.



5

O livro do Apocalipse

O Livro do Apocalipse é um dos livros da Bíblia que mais intriga os leitores 
modernos. Sua linguagem para muitos deles é simplesmente incognoscível. A 
dificuldade em compreendê-la não pode ser ignorada. Isso se dá por que o livro 
reflete um contexto distante do leitor moderno de pelo menos dois mil anos. Mas 
isso não quer dizer que sua leitura deva ser negligenciada em razão desse dis-
tanciamento sociocultural. Além disso, o livro não parece ter sido escrito em um 
sistema de criptografia impossível de se interpretar. Reconhece-se, contudo, que a 
obra tem suas complexidades e por isso tem sido uma fonte interminável de deba-
tes entre os estudiosos e um paraíso para os fanáticos.2 Mas acredita-se que os lei-
tores originais do livro não teriam sofrido muito para interpretar sua mensagem.3 
A bem da verdade, somos nós os leitores modernos que temos muita dificuldade 
em interpretar sua linguagem e seus símbolos: as muitas interpretações do livro 
desde o amanhecer da história cristã são um sinal evidente de que os comentaris-
tas estão divididos quanto ao melhor modo de abordar a sua mensagem.4 Mas de 
um modo geral o livro do Apocalipse é bem mais simples que os Evangelhos.5 E 
isso é bom, pois ele é de todos os livros do Novo Testamento o que nos dá uma 
exposição mais detalhada e extensa sobre a “profecia”.6

Assim, antes de iniciarmos nosso brevíssimo estudo sobre o número da Besta, 
será necessário considerarmos rapidamente alguns aspectos estruturais e literários 
do livro do Apocalipse. Esse é um passo importante porque nenhum livro do Novo 
Testamento apresenta tantos problemas como o livro de Apocalipse.7 Essas dificul-
dades dizem respeito a sua autoria; data; propósito, ambiente histórico; recepção no 
cânon do Novo Testamento etc.8 Não sem razão, esse livro teve seu reconhecimento 

2Para mais detalhes ver: CARVALHO, Adriano da Silva. Novo Testamento: da crítica 
da forma à história do Cânon. Editora Reflexão, 2018. p.8.

3CARVALHO, Adriano da Silva. Novo Testamento: da crítica da forma à história do 
Cânon. Editora Reflexão, 2018. p.8-9.

4Ibid. p.9.
5Ibid. p.9.
6Ibid. p.9
7ROBERTSON, A.T. "Comentario al Texto Griego del Nuevo Testamento" (obra 

completa  6 tomos en 1). Editorial Clie,2003.p.659.
8Ibid.p.659.



6

protelado nas igrejas do Oriente.9 A autoria do livro também sempre esteve em 
disputa. Caio de Roma, por exemplo, atribuiu o livro ao gnóstico Cerinto, mas 
Hipólito defendeu a autoria do apóstolo João.10 A disputa acerca do milena-
rismo levou Dionísio de Alexandria (terceiro século) a negar a paternidade do 
apóstolo João, embora tenha aceitado o livro como canônico.11 Eusébio sugeriu 
um segundo João como seu autor.12 E o Concílio de Laodiceia (360 d.C.) o 
omitiu, mas foi aceito no terceiro Concílio de Cartago (397 d.C).13

Contexto histórico
O debate em torno do contexto histórico do livro de Apocalipse é amplo de-
mais para ser abordado aqui. Mas podemos adiantar que o pano de fundo his-
tórico do autor e leitores originais depende da data que se supõe que o livro foi 
escrito. No entanto, podemos pensar em um cenário onde o Império Romano 
estava apresentando (ou iria apresentar) algumas dificuldades para os cristãos. 
Daí a mensagem de encorajamento e de confiança que o livro transmite.14 

Autoria
A autoria do livro tem sido muito debatida, mas alguns estudiosos estão certos 
que o livro foi escrito pelo apóstolo João.15 

Data

O estabelecimento do contexto histórico dos leitores originais do livro de 
Apocalipse depende de fixarmos uma data para sua escrita. No entanto, não há 

9ROBERTSON, A.T. “Comentario al Texto Griego del Nuevo Testamento” (obra 
completa  6 tomos en 1). Editorial Clie,2003.p.659.

10Ibid.p.659.
11Ibid.p.659.
12Ibid.p.659.
13	 Ibid.p.659.
14OSBORNE, Grant R. Apocalipse: comentário exegético. Editora Vida Nova, 

2014.p.11-13.
15ROBERTSON, A.T. “Comentario al Texto Griego del Nuevo Testamento” (obra 

completa  6 tomos en 1). Editorial Clie,2003.p.659-660. Ver também: OSBORNE, 
Grant R. Apocalipse: comentário exegético. Editora Vida Nova, 2014.p.2-6.



7

um acordo entre os estudiosos acerca de quando o livro foi realmente escrito. 
Todavia uma tradição cristã da época de Irineu defende que o livro teria sido 
escrito na época do imperador Domiciano.16 

Destinatários

Os leitores originais são identificados como habitantes da província romana da 
Ásia Menor (Apocalipse 1.4).

O estado do texto 

Há somente cinco manuscritos unciais contendo o texto do Apocalipse. São eles: 
Alef, A, C, P, Q.17 Desses, Alef pertence ao quarto século; A e C ao quinto; Q ao 
oitavo; e P ao nono século.18 No entanto, somente Alef, A e Q (B2) estão com-
pletos; no manuscrito C faltam os seguintes versículos: 1.1;3.19-5.14; 7.14-17; 
8.5-9.16;10.10-11.3; 14.13-18.2; 19.5-21. E no manuscrito P faltam os versos: 
16.12-17.1; 19.21-20.9; 22.6-21.19 Tanto o manuscrito C como o P são palimp-
sestos (manuscritos que foram raspados e reescritos).20 Erasmo em sua tradução 
do Novo Testamento grego enfrentou o problema dos manuscritos incompletos 
traduzindo do latim os versos gregos faltosos. 21 Mas ao agir dessa forma acabou 
por contribuir para aumentar o número de variantes textuais do Apocalipse.22 
Segundo A.T. Robertson (citando Moffatt) nos 400 versículos do livro foram 
contadas mais de 1.600 variantes.23

16Cf. OSBORNE, Grant R. Apocalipse: comentário exegético. Editora Vida Nova, 
2014.p.6-11.

17ROBERTSON, A.T. “Comentario al Texto Griego del Nuevo Testamento” (obra 
completa  6 tomos en 1). Editorial Clie,2003.p.659.

18Ibid.p.659.
19Ibid.p.659.
20Ibid.p.659.
21Ibid.p.659.
22Ibid.p.659.
23Ibid.p.659.



8

O gênero

O livro de Apocalipse pertence ao gênero literário conhecido como “apocalípti-
co”.24 Esse tipo de literatura se popularizou no período interbíblico e remete-se a 
livros como o de Daniel e a Assunção de Moisés, só para citarmos dois.25 O termo 
designa tanto um tipo distinto de literatura judaica e cristã, como uma espécie 
de religião usualmente expressa nessa literatura.26 Podemos afirmar que a apoca-
líptica judaica é produto de uma situação histórica distinta: a prometida salvação 
messiânica não aparecia; e em lugar do Reino de Deus, uma sucessão de reis pa-
gãos governava o povo de Deus.27 É nesse contexto de opressão e sofrimento que 
nasce a literatura apocalíptica. E obras como Jubileus e Apocalipse de Baruque 
(entre outras) surgem para provocar a esperança e a fé num futuro glorioso.28

A principal característica da literatura apocalíptica é que ela recorre a uma 
ou várias visões do passado, do presente e do futuro (real ou escatológico).29 Essas 
visões são normalmente concedidas ao vidente pelo próprio Deus, mas mediada 
por um ou vários anjos.30 Isso permite que o autor transmita novas profecias, sem 
temer por determinadas acusações.31 Pela mesma razão, a maioria dos apocalipses 
judaicos apela para os nomes de grandes profetas como Moisés, Enoque, ou Isa-
ías, não se sabendo quem de fato os escrevera.32

Apocalipse e sua interpretação

O livro do Apocalipse tem sido interpretado de muitas maneiras desde que veio à 
luz no final do primeiro século d.C. Algumas dessas interpretações procuraram a 
equivalência precisa entre todas as imagens e figuras que ocorrem no livro com de-
terminados eventos históricos, resultando em uma longa tradição de interpretação 

24Cf. CARVALHO, Adriano da Silva. Novo Testamento: da crítica da forma à história 
do Cânon. Editora Reflexão, 2018. p.7.

25Ibid. p.7.
26Ibid. p.7.
27Ibid. p.7.
28Ibid. p.7.
29Ibid. p.11.
30Ibid. p.11.
31Ibid. p.11.
32Ibid.p.11.



9

“decodificação” na qual uma imagem é vista como tendo um significado particular.33 
Nesse caso, o intérprete assume que se o código é compreendido em sua totalidade, 
todo o livro do Apocalipse pode ser processado em uma ou em outra forma e seu 
significado interior desnudado.34 Dessa maneira, são relacionadas algumas imagens 
do livro com certos personagens históricos ou determinado evento.35 É nessa pers-
pectiva que alguns intérpretes veem São Francisco como o anjo com o selo vivo em 
Apocalipse 7.2, e outros interpretam Apocalipse 9 como sendo uma descrição de 
ataques de mísseis balísticos sobre as cidades do mundo.36  Muitos também leem o 
Apocalipse acreditando que ele revela todo o futuro da história, desde os tempos do 
Novo Testamento até a consumação final.37 Outros acham que o Apocalipse conta 
a história da apostasia da Igreja Católica Romana. Mas há também aqueles que 
não veem no livro algum valor permanente.38 Nesse caso, o livro é encarado como 
um apanhado de primitivos mitos cristãos sem nenhum significado para os nossos 
dias.39 Por fim, existem aqueles que buscam descobrir no livro de Apocalipse certos 
princípios sobre o modo como Deus lida com os homens ao longo dos séculos.40

Com essas breves, mas necessárias informações em tela, podemos agora par-
tir para a explicação do tema proposta por este artigo.

Apocalipse 13

Uma leitura originada quando um copista tentou ajustar o verbo “ἐστάθη” — 
“pôs-se em pé” com a primeira pessoa do verbo “εἶδον” — “vi” levou os antigos 

33Ibid. p.13.
34Ibid. p.13.
35CARVALHO, Adriano da Silva. Novo Testamento: da crítica da forma à história do 

Cânon. Editora Reflexão, 2018. p.13.
36Ibid. p.13.
37Ibid.p.13.
38Ibid. p.13.
39Ibid.p.13-14.
40CARVALHO, Adriano da Silva. Novo Testamento: da crítica da forma à história 

do Cânon. Editora Reflexão, 2018. p.14.  Para saber mais sobre as abordagens do Apo-
calipse (historicista;  preterista; futurista; idealistas e outras) ver: DEFRANCISCO, Ja-
mes. "Various Views on the Book of Revelation”. Disponível em:<https://www.academia.
edu/5260420/Various_Views_on_the_Book_of_Revelation> Acessado em:18/06/2019.



10

a pensar que Apocalipse 12.18 funcionava como uma introdução ao capítulo 
13.41 À parte dessa discussão, temos nesse capítulo o anúncio da manifestação 
de duas bestas, uma subindo do mar (13.1) e outra emergindo da terra (13.11). 
G.K. Beale e Sean M. McDonough supõem que a descrição desses dois ani-
mais pode ter sido feita tendo em mente Jó 40 e 41.42 Esses autores também 
acreditam que o material desse capítulo é uma reelaboração criativa de Da-
niel 7.1-7.43 Acredita-se também que a unidade do livro parece ser reforçada 
pelo uso concentrado do substantivo grego “θηρίον” — “besta” (que ocorre  
16 vezes).44 

As duas bestas descritas nesse capítulo são agentes por meio dos quais 
Satanás leva a cabo sua guerra contra os crentes.45 A primeira besta que sai do 
mar é apresentada como um monstro com sete cabeças e características combi-
nadas de outros animais. Ela é a encarnação dos poderes maus e atrai a admi-
ração universal por atos que parecem ser benéficos.46 A tarefa da segunda besta 
é persuadir as pessoas de que o que elas veem na primeira besta é admirável 
de modo que qualquer desvio ou contracultura deve ser considerado estranho, 
antissocial e, portanto, repudiado.47 Assim, para alguns autores, em Apocalipse 13 

41METZGER, Bruce M. “Un Comentario Textual al Nuevo Testamento Griego”.
SBU,2006.p.667. Em Português ver: OMANSON, Roger L. Variantes textuais do Novo 
Testamento.SBB,2010. p.557. Ver também: OSBORNE, Grant R. Apocalipse: comentário 
exegético. Editora Vida Nova, 2014.p.549.

42BEALE, G.K.; CARSON, D.A. Comentário do uso do Antigo Testamento no Novo 
Testamento. Editora Vida Nova,2014.p.1371.

43BEALE, G.K.; CARSON, D.A. Comentário do uso do Antigo Testamento no Novo 
Testamento. Editora Vida Nova,2014.p.1372. Ver também: FRUCHTENBAUM, Ar-
nold. “The Use of the Old Testament in the Book of Revelation”. Disponível em<https://
pdfs.semanticscholar.org/8e7f/382029dd1f7b76ab573cd612e5e10595252a.pdf> Aces-
sado em:17/06/2019.

44LEE, Michelle V. “A Call to Martyrdom: Function as Method and Message in 
Revelation”. Novum Testamentum Vol. 40, Fasc.2, 1998.p.178.

45MOUNCE, Robert. “Comentario al libro del Apocalipsis”. Editorial Clie, 
2007.p.338.

46ROWLAND, Christopher. “Reading the Apocalypse”. The Way, [s. l.], v. 39, n. 4, 
1999.p.355.

47Ibid.p.356.



11

temos um retrato gráfico da operação ideológica do Estado.48 Também tem sido 
ressaltado que uma das bestas está ligada a Daniel 7.49 Certos detalhes sugerem 
que ela é uma combinação das quatro bestas de Daniel 7: os “dez chifres” (v.1) 
a ligam à quarta besta (Dn 7.7,8); ela é semelhante a um leopardo, como a ter-
ceira besta (Dn 7.6); seus pés semelhante aos de urso lembram a segunda besta 
(Dn 7.5); e sua boca semelhante à do leão a associa com a primeira besta (Dn 
7.4).50 Enquanto Daniel 7 está interessado em quatro reis e reinos sucessivos 
(Dn 7.17.23), “Apocalipse 13 concentra-se em um grande reino, que é a culmi-
nação de todos os terrores dos anteriores”.51

A Besta e os mitos pagãos 

Adela Yarbro Collins reconheceu haver uma intertextualidade de Apocalipse 
13 com Jó e Daniel, mas ressaltou que a estrutura narrativa desse capítulo 
apresenta algumas semelhanças com a narrativa de certos mitos cananeus.52 
Collins lembrou que “Yam” — “mar” (de onde a primeira besta emerge) nos 
mitos cananeus representava uma divindade que vivia em conflito com Baal, 
o deus da tempestade e da fertilidade.53 Também destacou que no Antigo 
Testamento o mar às vezes aparece como um oponente de Deus (Sl 74.13).54 
Assim, a associação da Besta com o mar a caracteriza como um símbolo mí-
tico do caos e da rebelião.55 

48Ibid.p.355.
49BROWN, Raymond E.; FITZMYER, Joseph A.; MURPHY, Roland E. Novo 

Comentário Bíblico São Jerônimo: Novo Testamento e artigos sistemáticos.Academia Cristã e 
Paulus, 2011.p.859.

50Ibid.p.859.
51Ibid.p.859.
52Ibid.p.859.
53Ibid.p.859.
54Ibid.p.859.
55Ibid.p.859.



12

A marca como paródia
Fulton J. Sheen certa vez afirmou: “... o diabo é a imitação de Deus”.56 Mas alguns 
autores traduziram “o diabo é o macaco de Deus”.57 Uma imitação parece ser o 
que o autor do Apocalipse tem em mente quando descreve algumas passagens 
do livro. Por exemplo, o Apocalipse se refere repetidamente ao nome de Deus 
escrito na testa dos crentes (3.12,14; 22.4); e também fala de crentes sendo sela-
dos (Ap 7.3).58 Assim, podemos supor que a marca da Besta seja uma imitação 
do selo divino: Deus sela os seus redimidos (Ap 7.3), mas o Diabo (o macaco, o 
imitador) marca os seus adoradores (Ap 13.16). Para Judge a marca da Besta pode 
ser concebida como a contrapartida visionária da tradição de um sinal público de 
compromisso com Deus.59 

Estigmas e marcas na antiguidade 

O termo “marca ou sinal” em Apocalipse 13.16 é o substantivo (neutro) gre-
go χάραγμα. Essa palavra pode indicar uma marca gravada ou uma imagem  
esculpida.60 

Não era difícil encontrar pessoas com marcas ou tatuagens na antiguidade. 
As marcas podiam ser feitas por várias razões. Um devoto de Asclépio (na mi-
tologia Greco-Romana, o deus da medicina e da cura) podia marcar seu próprio 

56SHEEN, Fulton J. “El Comunismo y la Conciencia Occidental”. Espasa Calpe, 
1961. p.24.

57Cf. A fumaça de Satanás na igreja. Disponível em:<https://www.armazemcatoli-
co.com/dvd-a-fumaca-de-satanas-dentro-na-igreja-pr-9172-103175.htm> Acessado 
em:19/06/2019.

58Segundo Edwin Judge isso pode ter relação como Êxodo 28.36-38 e a lâmina de 
ouro puro do turbante de Aarão que tinha gravada “Santidade ao Senhor”. Ele vê seme-
lhanças com Daniel 28.10; Isaías 43.7,63 e Tiago 2.7. O autor também ressaltou que 
em Ezequiel 9.2-6 um homem vestido de linho colocou na testa daqueles que deveriam 
ser poupados uma marca, para mais detalhes, ver: JUDGE, Edwin A. “The Mark of the 
Beast, Revelation 13.16”. Tyndale Bulletin 42.1 (1991).p.158.

59JUDGE, Edwin A. “The Mark of the Beast, Revelation 13.16”. Tyndale Bulletin 
42.1 (1991).p.158.

60Cf. GREEN, Jay P.; WIGRAM, George V.  “The New Englishman's Greek Con-
cordance and Lexicon”. Associated Publishers & Authors, INC, 1982.p.913. Ver tam-
bém: ROBINSON, Edward. Léxico Grego do Novo Testamento, CPAD, 2012.p.979.



13

corpo com um sinal de devoção e de agradecimento.61 Um seguidor de Cybele e 
Attis podia ser “selado” com tatuagens.62 Um motorista de carruagem bizantina 
podia ter a testa tatuada com uma cruz.63  Os escravos fugitivos podiam ser mar-
cados na testa como penalidade.64Mas os cristãos (coptas/ Egito) também marca-
vam seus corpos com tatuagens.65 Marcas também poderiam ser impressas como 
uma exigência. Por exemplo, supõe-se que em algumas cidades da Ásia Menor 
para se ter acesso ao tribunal a pessoa deveria receber previamente uma marca.66 
Acredita-se que na cidade de Éfeso no tempo do imperador Domiciano a entrada 
ao mercado só era liberada para aqueles que mostrassem uma marca.67 Aqueles 
que fossem fazer compras ou negociar mercadorias eram obrigados (antes de en-
trar no mercado) a oferecer um sacrifício ao imperador. 68 Uma marca em tinta no 
pulso ou na testa era feita como sinal de que a obrigação foi cumprida. 69 A pessoa 
com a marca teria acesso liberado ao mercado: poderia comprar e vender.70 Porém, 
não temos certeza se tal obrigação realmente existiu.71 No entanto, sabemos que o 

61JUDGE, Edwin A. “The Mark of the Beast, Revelation 13.16”. Tyndale Bulletin 
42.1 (1991).p.158-159.

62Ibid. p. 160.
63Ibid.p.160.
64Ibid.p.160.
65Cf. JOHNSON, Jennifer A. “Tattoos of the Cross”. Disponível em:<https://

www.christianitytoday.com/history/2009/march/tattoos-of-cross.html> Acessado em: 
15/06/2019.  A tatuagem dos coptas geralmente consistia de três linhas, três pontos e 
dois elementos. Era assim porque o número três representava a trindade, ver :TASSIE, 
Geoffrey J. “Identifying the Practice of Tattooing in Ancient Egypt and Nubia”. Institute 
of Archaeology 14, 2003. p.87.

66JUDGE, Edwin A. “The Mark of the Beast, Revelation 13.16”. Tyndale Bulletin 
42.1 (1991).p.158-159.

67Ibid.p.159-160. Sobre o templo dedicado ao imperador ver: CUKROWSKI, 
Kenneth. “The Influence of the Emperor Cult on the Book of Revelation”.Disponível 
em:<https://pdfs.semanticscholar.org/4cf1/83bac15232879f2dbd09d559c7364ab383cd.
pdf> Acessado em:15/06/2019.

68JUDGE, Edwin A. “The Mark of the Beast, Revelation 13.16”. Tyndale Bulletin 
42.1 (1991).p.160.

69Ibid.p.160.
70Ibid.p.160.
71Parece que estamos aqui no campo das conjecturas.



14

culto a César havia se tornado obrigatório para todo cidadão romano na época de 
Domiciano:72 em cada província havia funcionários e sacerdotes para administrar 
esse culto. Segundo William Barclay, a pessoa depois que rendia seu culto anual 
ao imperador podia solicitar um certificado como prova disso.73 O texto do pedi-
do e do certificado constava o seguinte:74

Aos que foram designados para presidir os sacrifícios, de parte do Inares Aqueo, 
da localidade do Teoxenis, junto com seus filhos Aias e Fira, aqueles que vivem 
na localidade de Teladelfia. Sempre oferecemos sacrifícios aos deuses e agora, 
em sua presença e segundo as normas vigentes, oferecemos sacrifícios e libações 
e provado as coisas sagradas e lhes solicitamos que nos deem um certificado no 
qual conste que cumprimos.

O texto do certificado dizia: “nós, os representantes do Imperador, Sereno e 
Hermas, os vimos oferecer sacrifício”.75 Mas esse certificado seria a marca da Bes-
ta? Não podemos responder a essa pergunta. Todavia para alguns autores a adora-
ção da imagem da Besta (13.14) tem sido associada à promoção do culto imperial 
romano, que foi particularmente difundido na área das igrejas mencionadas no 
Apocalipse.76 Christopher Rowland, por exemplo, afirmou que essa adoração não 
poderia ser praticada em privado, pois os adoradores receberiam uma marca na 
mão ou na testa.77 Além disso, consequências públicas, sociais e econômicas se-
riam impostas aos que se recusassem adorar a Besta: sem o nome da Besta ou o 
número de seu nome, torna-se impossível comprar ou vender.78 

A gematria e o número da Besta
Desde o bispo Vitorino de Pettau que sofreu martírio sob Diocleciano (303 a.D) 
a equivalência entre letras e números tem sido estudada na tentativa de eluci-

72BARCLAY, William. Comentário do Novo Testamento. [s.l; s.n.; s.d.].p.317. 
73Ibid. p. 317.
74Ibid. p. 317.
75Ibid. p. 317.
76ROWLAND, Christopher. "Reading the Apocalypse".The Way, [s. l.], v. 39, n. 4, 

1999.p.354.
77Ibid.p.354.
78Ibid.p.354.



15

dar o enigmático número 666.79 Muitos autores continuaram acreditando que 
a gematria forneceria as chaves para o entendimento do significado do número  
da Besta.80 

Mas o que é a gematria? É um método hermenêutico que analisa cada letra 
pelo seu equivalente numérico. Gematria faz parte de uma tradição judaica que 
se remete à interpretação talmúdica do Tanach através do Baraita de 32 regras.81 
Não é, no entanto, uma prática estritamente judaica. Pelo contrário, os babilônios 
e os gnósticos da era cristã primitiva usavam o conceito de gematria, bem como 
os intérpretes de sonhos na Grécia helenística.82 Um exemplo de uso não bíblico 
da gematria é Sargão II, o rei assírio, que construiu uma muralha próxima a Khor-
sabad de 16.283 côvados de comprimento para coincidir com o valor numérico 
de seu nome.83 Gershom Scholem, estudioso cabalístico do século 20 supôs que 
a ascensão da gematria judaica teria ocorrido do uso de letras gregas na época do 
Segundo Templo.84 

Segundo a hermenêutica da gematria o número 666 apontava para o impe-
rador romano Nero. O nome “Caesar Neron” escrito em letras hebraicas (רסק ןורנ) 
equivale a 666.85No entanto, se o num sofit (a letra N(ene) no final de uma palavra 

79Sobre o martírio de Vitorino e o fato dele ter sido um dos primeiros comenta-
ristas do livro do Apocalipse ver: BRUCE, F.F. “The Earliest Latin Commentary on 
the Apocalypse”. The Evangelical Quarterly 10, 1938.p.352-366. Partes do comentário 
de Vitorino está acessível online, ver: VICTORINUS. “Fathers of the Church. Com-
mentary on the Apocalypse”. Disponível em<http://www.newadvent.org/fathers/0712.
htm>Acessado em:17/06/2019.

80OSBORNE, Grant R. Apocalipse: comentário exegético. Editora Vida Nova, 
2014.p.581-582.

81PIVIK, Brian. “Gematria and Tanakh”.© 2011 Brian Pivik. All rights reserved.p.3.
82Ibid.p.3.
83Ibid.p.3.
84Ibid.p.3.
85METZGER, Bruce M.; EHRMAN, Bart D. "The Text of the New Testament: Its 

Transmission, Corruption and Restoration" (Fourth Edition). Oxford University Press, 
2005. p.61. Ver também: METZGER, Bruce M. "Un Comentario Textual al Nuevo Tes-
tamento Griego".SBU,2006.p.670. Em Português ver: OMANSON, Roger L. Variantes 
textuais do Novo Testamento.SBB,2010. p.561. Ver também: ROWLAND, Christopher. 
"Reading the Apocalypse".The Way, [s. l.], v. 39, n. 4, 1999.p.355.



16

em hebraico) for omitido (רסק ורנ) temos então o número 616.86 Além disso, o 
nome “Nero Caesar” escrito em latim equivale ao número 616. O problema é que 
temos mais dois números sugeridos em manuscritos gregos como sendo o núme-
ro da Besta, são eles o número 646 e o número 665. 

Variantes textuais e o número da Besta

O crítico textual (e um dos maiores colecionadores de manuscritos gregos do 
livro de Apocalipse) H.C. Hoskier comentou certa vez que o estudo textual 
deve sempre ser o precursor de qualquer interpretação.87 Assim, um passo 
importante em direção ao entendimento do número da Besta será verificar a 
ocorrência e estabilidade dessa leitura nos manuscritos gregos que chegaram 
até nós. Ao iniciar essa pesquisa descobrimos que alguns manuscritos antigos 
apresentam variantes textuais para esse número. Por exemplo, no manuscrito 
C e em alguns manuscritos que Irineu (segundo século) e Ticônio (quarto 
século) conheciam, o número da Besta era 616.88 Nesses manuscritos, em 
lugar do numeral grego sessenta (ἑξήκοντα), ocorria o numeral dez (δέκα); 
assim, 616 em lugar de 666.89 Também na oitava edição do Novum Testamen-
tum Graece de Tischendorf o número 616 é apresentado em dois manuscritos 
minúsculos.90 No aparato crítico de O Novo Testamento Grego — Quarta edi-
ção Revisada — conhecemos outras variantes textuais do número da Besta, 
como veremos a seguir.

A) έξήκοντα ἕξ (sessenta e seis= 666) ocorre nos seguintes manuscritos: p47 
 A 051 205 209 1006 1611 1841 2052 2329 2351 2377  Biz[P 046]  itgig  vg sirfi,h א

86METZGER, Bruce M.; EHRMAN, Bart D. “The Text of the New Testament: 
Its Transmission, Corruption and Restoration” (Fourth Edition). Oxford University 
Press, 2005. p.61.

87HOSKIER, H. C. “Concerning the Text of the Apocalypse: Collations of all Ex-
isting Available Greek Documents with the Standard Text of Stephen's Third Edition” 
(Vol. I). Londres: Bernard Quaritch, LTD, 1929.p.ix.

88METZGER, Bruce M. “Un Comentario Textual al Nuevo Testamento Griego”.
SBU,2006.p.670.

89Ibid.p.670.
90Ibid.p.670.



17

copsa,bo arm eti Irineu Hipólito André; Vitorino-Pettau Gregório-Elvira Primásio 
Beato.91 

B) ἑξήκοντα πέντε (sessenta e cinco= 665) ocorre em um manuscrito mi-
núsculo, o 2344.92 

C)τεσσαράκοντα ἕξ (quarenta e seis= 646) aparece no manuscrito itar .93

D) δέκα ἕξ (dezesseis= 616) ocorre nos seguintes manuscritos: p115 (χῖς) C 
vgms  mssseg.Irineu; Cesário.94 Essa variante possivelmente poderia se referir a “Caio” 
César (o louco Calígula) ou então a “Nero César”.95

O manuscrito (p115) é um texto fragmentário do livro de Apocalipse publica-
do como Oxyrhynchus papyrus 4499. Ele consiste em 26 fragmentos de nove pá-
ginas diferentes, segundo Metzger e Ehrman é impossível saber se o manuscrito 
original incluía outros textos junto com o Apocalipse.96 Esse manuscrito pode ser 
paleograficamente datado do final do terceiro ou do início do quarto século, e, é uma 
das mais antigas testemunhas do livro de Apocalipse, “um pouco mais antiga que  o  
Codex Sinaiticus, mas não tão antiga quanto o manuscrito (p47)”.97 Outra carac-
terística interessante desse manuscrito é que ele apresenta o número 616 como 
sendo o número da Besta. Mas qual dessas variantes apresentadas acima tem 
mais chance de ser a original? Acredita-se que aquela que afirma que o número 
da Besta é 666. O testemunho de Irineu parece favorecer esse número, além disso, 

91O Novo Testamento Grego – Quarta edição Revisada. SBA/SBB, 2008.p.723.
92O Novo Testamento Grego – Quarta edição Revisada. SBA/SBB, 2008.p.723. Esse 

manuscrito (códice) é datado do século XI e atualmente está na Biblioteca Nacional 
de Paris. Ele contém o livro de Atos; epístolas católicas; epístolas paulinas e o livro do 
Apocalipse, ver: METZGER, Bruce M.; EHRMAN, Bart D. “The Text of the New 
Testament: Its Transmission, Corruption and Restoration” (Fourth Edition). Oxford 
University Press, 2005. p.92.

93O Novo Testamento Grego – Quarta edição Revisada. SBA/SBB, 2008.p.723.
94Ibid.p.723.
95GUTHRIE, Donald. “New Testament Introduction”. Intervarsity Press - 4th ed. 

1990.[n.p].
96METZGER, Bruce M.; EHRMAN, Bart D. "The Text of the New Testament: 

Its Transmission, Corruption and Restoration" (Fourth Edition). Oxford University 
Press, 2005. p.61.

97Ibid. p. 61.



18

ele é “atestado pelas boas e antigas cópias e por aqueles que tinham conhecido 
João pessoalmente”.98

O número da imperfeição

Segundo William Milligan, o número seis despertava um sentimento de medo 
entre os judeus.99 Isso porque indicava a incapacidade de alcançar o ponto sagra-
do.100 Sua repetição (6 três vezes) significava mais que uma queda do número de 
perfeição: sete.101 Nessa perspectiva, a Besta parece estar próxima da perfeição, 
mas, o que a falta, a torna diabólica e absolutamente oposta a Deus.102 Seu núme-
ro é três vezes aquém da perfeição.103 Porém, como ela tem a aparência da verdade, 
pode facilmente enganar.104 

O latim é o número da Besta

Irineu interpretou o número 666 seguindo o mesmo ponto de vista da gematria, 
assim para ele:105

....O primeiro governante romano foi Latinus. Seu nome escrito em grego é 
Lateinos. Letras gregas são numerais, cada letra representando certo número. 
Assim: L-a-t-e-i-n-o-s. Essas letras gregas quando usadas como numerais são 
iguais para os números opostos e seu total adicionado é 666. Aqui, então, é o 
número da Besta e é o número de um homem, e é 666. A marca da Besta então, 
é a palavra “latim”.

98METZGER, Bruce M. “Un Comentario Textual al Nuevo Testamento Griego”.
SBU,2006.p.670. Em português ver: OMANSON, Roger L. Variantes textuais do Novo 
Testamento.SBB,2010. p.561.

99MILLIGAN, William. "The Expositor's Bible: The Book of Revelation". Hodder 
& Stoughton.(s.d).p.235

100Ibid.p.235
101ROWLAND, Christopher. “Reading the Apocalypse”.The Way, [s. l.], v. 39, n. 4, 

1999.p.355.
102Ibid.p.355.
103Ibid.p.355.
104Ibid.p.355.
105CARROL, B.H. “An Interpretation of the English Bible: The Book of Revela-

tion”. Fleming H. Revell Company, 1913.p.189.



19

Vamos explicar melhor! Naquela época o latim era a língua mais importante 
tanto do mundo civil quanto do mundo religioso.106 Assim, o que se tem em men-
te aqui é o império latino papal.107 No entanto, segundo David Brady, o próprio 
Irineu abandonou essa tese em favor de um novo argumento baseado no termo 
“teitan”.108 Brady lembrou que a nota marginal de Apocalipse 13.18 na Bíblia de 
Genebra (de 1560) faz menção a esse mesmo nome e ressaltou a preferência do 
papa pela língua latina e seu desprezo pelo hebraico e o grego.109 O autor também 
lembrou que em defesa dessa interpretação Napier argumentou que João escre-
veu para uma audiência grega que estava acostumada a prática de números sendo 
substituídos por nomes.110 Brady ainda ressaltou:111 

Brightman acrescenta uma nota que ocorre com bastante frequência, comentan-
do que homens importantes, como imperadores, reis e magistrados, recebem a 
marca da Besta na mão direita, isto é, lutam como soldados da Besta; as pessoas 
comuns, por outro lado, carregam sua marca na testa, manifestando assim sua 
vassalagem à Besta. O “número do nome”, escreve ele, está gravado particular-
mente nos gregos, já que no ano de 1273 d.C, Miguel VIII Paleólogo fez um 
pacto especial com Gregório X em Lião, desde que ele e seu povo dariam a 
honra do principado ao papa latino; somente nestes termos eles receberam o 
reconhecimento da jurisdição papal.

Embora poucos estudiosos rejeitassem alguns pontos da tese de Irineu, man-
tiveram que a interpretação baseada no termo “lateinos” fosse a mais adequada.112 
Mas outros estudiosos rejeitaram essa interpretação.113 Para Nathaniel Stephens, 

106Ibid. p. 189.
107Ibid.p.189-190.
108BRADY, David. “The Number of the Beast in Seventeenth and Eighteenth Cen-

tury England”. The Evangelical Quartely. [s.d.].p.220. Esse é um excelente artigo que 
apresenta como o número da Besta foi interpretado em épocas específicas.

109Ibid.p.220.
110Ibid.p.221.
111Ibid.p.221.
112BRADY, David. “The Number of the Beast in Seventeenth and Eighteenth Cen-

tury England”. The Evangelical Quartely. p.221.
113Ibid.p.223-224.



20

por exemplo, a descrição da Besta sob as letras “χξς” (a notação alfabética grega 
para 600, 60 e 6, onde a terceira letra não é sigma final, mas a ligadura stau ou 
estigma, combinando σ e τ) é figurativa da mesma forma que a descrição de Deus 
como Alfa e Ômega em Apocalipse 1. 8 é figurativa, “ambos descrevendo não um 
nome literal, mas um atributo, e ambos fazem referência ao elemento tempo”.114 
Assim, “o Reino de Cristo é um Reino eterno, enquanto os reinos dos homens, 
descritos através da linguagem simbólica dos quatro animais de Daniel, são reinos 
finitos, todos chegando ao fim”.115 

Conclusão

Vitorino, um dos primeiros comentaristas do livro de Apocalipse, acreditava que 
o capítulo 13 descrevia acontecimentos da época dos destinatários originais do li-
vro.116 Mas o leitor deve refletir muito bem antes de abraçar ou dar crédito a qual-
quer interpretação dogmática desse capítulo.117 Também deve cuidar para não fazer 
qualquer associação direta e inequívoca entre a Besta e qualquer personagem histó-
rico. Isso porque toda a tensão do capítulo proíbe a suposição de que o significado 
do nome se esgota em um único indivíduo.118 Entretanto, não estamos proibidos 
de supor que Nero, Domiciano ou qualquer outro perseguidor da igreja agiram no 
mesmo espírito da Besta. Também podemos conjecturar que os “muitos anticristos” 
conhecidos na história podem ter sidos os precursores de um Anticristo ainda mais 
terrível que está para se manifestar; mas que o Nosso Senhor Jesus o matará com o 
sopro da sua boca, e o aniquilará pela manifestação da sua vinda.119 

Igualmente acreditamos ser um equívoco interpretar literalmente o número 
da Besta. O livro do Apocalipse emprega linguagem altamente simbólica para 

114Apud em: BRADY, David. “The Number of the Beast in Seventeenth and Eigh-
teenth Century England”. The Evangelical Quartely. p.225.

115Ibid.p.225.
116Cf. VICTORINUS. “Commentary on the Apocalypse”. Disponível em:<https://

www.preteristarchive.com/0260_victorinus_apocalypse/>Acessado em:17/06/2019.
117Cf. BRADY, David. “The Number of the Beast in Seventeenth and Eighteenth 

Century England”. The Evangelical Quartely. p.238-240.
118MILLIGAN, William. “The Expositor's Bible: The Book of Revelation”. Hodder 

& Stoughton.(s.d).p.236.
119Ibid.p.236-237.



21

descrever Deus, Jesus, o Diabo, o novo céu e a nova terra, e é assim até mesmo 
quando descreve os dois agentes do inferno: a Besta que sobe do mar e a Besta 
que emerge da terra. Aliás, quando o Apocalipse fala dessas duas bestas é de ani-
mais que ele está falando? Claro que não! Assim, então, por que deveríamos inter-
pretar a marca da Besta como literal? A resposta deste autor sobre essa questão, é 
que assim como o selo dos redimidos (Ap.7.3) representa um compromisso com 
Deus, a marca da Besta representa um compromisso com o Diabo e o anticristo.

Referências bibliográficas

A fumaça de Satanás na igreja. Disponível em: <https://www.armazemcatolico.
com/dvd-a-fumaca-de-satanas-dentro-na-igreja-pr-9172-103175.htm> 
Acessado em:19/06/2019.

BARCLAY, William. Comentário do Novo Testamento. [s.l; s.n.; s.d.].
BEALE, G.K.; CARSON, D.A. Comentário do uso do Antigo Testamento no Novo 

Testamento. Editora Vida Nova,2014.
BLASCO, Lucia. Como funcionam os microchips implantados sob a pele que permitem 

pagar sem dinheiro ou cartão. Disponível em: <https://www.bbc.com/portugue-
se/curiosidades-46408032> Acessado em: 18/06/2019.

BRADY, David. “The Number of the Beast in Seventeenth and Eighteenth Cen-
tury England”. The Evangelical Quartely. [s.d.].

BROWN, Raymond E.; FITZMYER, Joseph A.; MURPHY, Roland E. Novo 
Comentário Bíblico São Jerônimo: Novo Testamento e artigos sistemáticos. Acade-
mia Cristã e Paulus, 2011.

BRUCE, F.F. “The Earliest Latin Commentary on the Apocalypse”. The Evan-
gelical Quarterly 10, 1938.

CARROL, B.H. “An Interpretation of the English Bible: The Book of Revela-
tion”. Fleming H. Revell Company, 1913.

CARVALHO, Adriano da Silva. Novo Testamento: da crítica da forma à história do 
Cânon. Editora Reflexão, 2018.

CUKROWSKI, Kenneth. “The Influence of the Emperor Cult on the Book of 
Revelation”. Disponível em:<https://pdfs.semanticscholar.org/4cf1/83bac-
15232879f2dbd09d559c7364ab383cd.pdf> Acessado em:15/06/2019.

DEFRANCISCO, James. “Various Views on the Book of Revelation”. Disponí-
vel em:<https://www.academia.edu/5260420/Various_Views_on_the_Book_
of_Revelation> Acessado em:18/06/2019.



22

Época negócios. Disponível em: <https://epocanegocios.globo.com/Tecnologia/
noticia/2018/05/na-suecia-3-mil-pessoas-ja-usam-microchips-sob-pele-e-
-nao-temem-consequencias.html> Acessado em:18/06/2019.

FRUCHTENBAUM, Arnold. “The Use of the Old Testament in the Book of 
Revelation”. Disponível em<https://pdfs.semanticscholar.org/8e7f/382029d-
d1f7b76ab573cd612e5e10595252a.pdf> Acessado em:17/06/2019.

GREEN, Jay P.; WIGRAM, George V. “The New Englishman's Greek Concor-
dance and Lexicon”. Associated Publishers & Authors, INC, 1982.

GUTHRIE, Donald. “New Testament Introduction”. Intervarsity Press -4th ed. 
1990.

HOSKIER, H. C. “Concerning the Text of the Apocalypse: Collations of All 
Existing Available Greek Documents with the Standard Text of Stephen's 
Third Edition” (Vol. I). Londres: Bernard Quaritch, LTD, 1929.

JOHNSON, Jennifer A. “Tattoos of the Cross”. Disponível em:<https://www.
christianitytoday.com/history/2009/march/tattoos-of-cross.html> Acessado 
em: 15/06/2019.  

JUDGE, Edwin A. “The Mark of the Beast, Revelation 13.16”. Tyndale Bulletin 
42.1 (1991).

LEE, Michelle V. “A Call to Martyrdom: Function as Method and Message in 
Revelation”. Novum Testamentum Vol. 40, Fasc.2, 1998.

METZGER, Bruce M. “Un Comentario Textual Al Nuevo Testamento Griego”.
SBU, 2006.

METZGER, Bruce M.; EHRMAN, Bart D. "The Text of the New Testament: 
Its Transmission, Corruption and Restoration" (Fourth Edition). Oxford 
University Press, 2005.

MILLIGAN, William. “The Expositor's Bible: The Book of Revelation”. Hodder 
& Stoughton.(s.d).

MOUNCE, Robert. “Comentario al libro del Apocalipsis”. Editorial Clie, 2007.
O Novo Testamento Grego – Quarta edição Revisada. SBA/SBB, 2008.
OMANSON, Roger L. Variantes textuais do Novo Testamento. SBB,2010. 
OSBORNE, Grant R. Apocalipse: comentário exegético. Editora Vida Nova, 2014.
PIVIK, Brian. “Gematria and Tanakh”. © 2011 Brian Pivik. 
ROBERTSON, A.T. “Comentario al Texto Griego del Nuevo Testamento”  

(obra completa  6 tomos en 1). Editorial Clie,2003.
ROBINSON, Edward. Léxico Grego do Novo Testamento, CPAD, 2012.



23

ROWLAND, Christopher. “Reading the Apocalypse”. The Way, [s. l.], v. 39, n. 
4, 1999.

SHEEN, Fulton J. “El Comunismo y la Conciencia Occidental”. Espasa Calpe, 
1961.

TASSIE, Geoffrey J. “Identifying the Practice of Tattooing in Ancient Egypt and 
Nubia”. Institute of Archaeology 14, 2003. 

VICTORINUS. “Commentary on the Apocalypse”. Disponível em:<ht-
tps://www.preteristarchive.com/0260_victorinus_apocalypse/>Acessado 
em:17/06/2019.

VICTORINUS. “Fathers of the Church. Commentary on the Apocalypse”.
Disponível em<http://www.newadvent.org/fathers/0712.htm>Acessado em: 
17/06/2019.

Mestre em Estudos Hermenêuticos e Novo Testamento 
pelo CPAJ/Mackenzie – SP. É professor no departamento 
de línguas clássicas e vernáculas do Instituto Brasileiro 
de Educação Integrada – IBEI/RJ. Escreveu artigos 
para a Revista Vox Scripturae/Faculdade Luterana de 
Teologia e para a revista Pesquisas em Teologia — PUC/
RIO. Autor de, entre outros, Uma introdução ao estudo 
das Epístolas Pastorais, O pensamento escatológico 
nas cartas aos Tessalonicenses e Comentário de Judas, 
publicados pela Editora Reflexão.

Sobre o autor

Adriano da Silva Carvalho



24

O holocausto e a doutrina bíblica da 
depravação total: como a Bíblia responde 
às diversas atrocidades cometidas  
pelo ser humano

Willy Robert Rodrigues

Rodion Românovitch Raskólnikov é o personagem central de Crime e Cas-
tigo, romance escrito entre 1865 e 1866 pelo célebre romancista russo 
Fiódor Dostoiévski. Como em vários outros de seus personagens, em 

Raskólnikov, Dostoiévski lida com a desconstrução da moral universal, onde o 
indivíduo que a desconstrói, se coloca acima das demais pessoas, e ultrapassa a 
barreira do “Não matarás”. 

Raskólnikov é um jovem estudante, vivendo em São Petersburgo, no fim 
do século XIX, que se vê em um dilema moral. Ele é pobre, proveniente de uma 
cidade pequena, e sustenta seus estudos na capital por meio de aulas que dá para 
crianças, junto com uma ajuda enviada pela mãe, e alguns trocados enviados tam-
bém pela irmã Avdótia Românovna. Em dado momento Raskólnikov perde o 
emprego de professor, sua situação financeira vai de mal a pior, ele é obrigado a 
abandonar os estudos e ainda está sendo cobrado, constantemente, pelos aluguéis 
atrasados. Ao mesmo tempo, sua mãe e irmã ficam dois meses sem poder lhe 



25

enviar qualquer quantia, o que dificulta ainda mais sua situação. Não fosse a ajuda 
da criada Nastácia, ele não teria nem o que comer. 

Raskólnikov possui uma cosmovisão onde ele separa as pessoas entre os ex-
traordinários, pessoas que tem alguma contribuição para a humanidade, pessoas 
“fora da curva”, e as pessoas comuns, considerados como “piolhos”. Um dia, em 
um bar, ele vê dois homens conversando, um estudante e um oficial, os homens 
conversam a respeito de Aliona Ivanovna, senhora usurária bem ranzinza e em 
certo sentido bem má. Raskólnikov havia conhecido essa mulher, pois penhorara 
um anel de ouro a troco de algum dinheiro. A conversa dos homens gira em torno 
de uma questão moral, observe: 

— Ela é formidável — disse ele. — Tem sempre dinheiro para emprestar. Rica 
como um judeu, é capaz de pagar cinco mil na hora, e também não faz pouco 
caso de penhorar objetos que valem só um rublo. [...] Eu bem que mataria 
e roubaria aquela velha maldita, e garanto a você que sem o menor peso na 
consciência — acrescentou o estudante com ardor. De novo, o oficial deu uma 
gargalhada, mas Raskólnikov estremeceu. Que estranho, aquilo! — Desculpe, 
mas agora eu quero lhe fazer uma pergunta a sério — empolgou-se o estudante 
— Claro, eu estava só brincando, agora há pouco, mas veja bem: de um lado, 
uma velhinha tola, desmiolada, insignificante, perversa, doente, que não faz falta 
a ninguém, ao contrário, é prejudicial a todos, que nem sabe para que está viva 
e que amanhã ou depois vai morrer por conta própria. Está entendendo? Está 
entendendo? — Certo, estou entendendo — respondeu o oficial, cravando os 
olhos atentos no companheiro exaltado. — Pois continue escutando. De outro 
lado, forças jovens, frescas, que se extinguem em vão, sem apoio nenhum, e são 
milhares, estão em toda parte! Cem mil boas ações e empreendimentos que 
podiam ser concretizados e incentivados com o dinheiro da velha, condenado a 
ir para um mosteiro! Centenas, talvez milhares de existências que passam a ter 
um caminho; dezenas de famílias salvas da indigência, da degradação, da morte, 
da depravação, das doenças venéreas... e tudo isso com o dinheiro dela. Mate 
a velha e pegue seu dinheiro para, com a ajuda dele, dedicar-se a servir toda a 
humanidade e o interesse geral: o que você acha, esse crime único e minúsculo 
não seria atenuado por milhares de boas ações? Em troca de uma vida, milhares 
de vidas salvas da podridão e da desagregação. Uma morte em troca de cem 
vidas... É uma questão de aritmética! E o que significa, no cômputo geral, a 



26

vida dessa velhota tuberculosa, burra e perversa? Não mais do que a vida de um 
piolho, de uma barata, e até nem isso vale, porque a velhota é nociva. Ela devora 
a vida dos outros. Raskólnikov sentia uma comoção extraordinária. Claro, tudo 
aquilo eram conversas e ideias de jovens, as mais rotineiras e frequentes, que ele 
já ouvira muitas vezes, apenas sob outras formas e sobre outros temas. Mas por 
que ele teve de ouvir aquela conversa e aquelas ideias exatamente agora, quando, 
em sua cabeça, tinham acabado de germinar... precisamente as mesmas ideias? 
[...] Aquela conversa banal de taberna teve um efeito extraordinário sobre ele, 
no desdobramento posterior da questão: como se fosse, de fato, uma espécie de 
predestinação, de diretriz.1

A conversa que ele ouve no bar, coincide exatamente com o que pensava, e 
baseado nessa ideia ele leva a cabo sua intenção. Ele escolhe o dia e a hora opor-
tuna, e por meio de uma armadilha acerta a cabeça de Aliona Ivanovna com um 
machado, só não contava que Lizavieta, irmã de Ivanovna, aparecesse no momen-
to do crime e ele acaba matando também Lizavieta. O restante da história mostra 
como Raskólnikov lida com o castigo. Primeiro, sua própria percepção pessoal do 
que havia feito, e depois, as consequências legais de seu ato.

Os Pogroms

O século XX foi o século onde esse ideal de desconstrução da moral saiu das 
linhas teóricas e ganhou conotações práticas. Dentre os vários sistemas nefastos 
e mortais, o que mais se destaca, apesar de não ser o que matou mais, foi o nacio-
nal-socialismo. Em 1933, Adolf Hitler, líder do partido nacional-socialista chega 
ao poder na Alemanha, e sob a sua liderança se desencadeia a maior perseguição 
sistemática a um grupo étnico da história, conhecida como o Holocausto. 

É fato que o antissemitismo não é algo inaugurado no Terceiro Reich. 
Durante toda a história os judeus tiveram suas terras assediadas por impérios 
vizinhos. Em 586 a.C, o reino de Judá é conquistado por Nabucodonosor, rei 
dos babilônios. Os judeus passam cerca de 70 anos no exílio, e ao final desse 
período, sob o domínio do império Persa, eles recebem permissão de voltar para 
sua terra. No ano 70 d.C., agora sob o império romano, os judeus novamente 

1Dostoiévski, Crime e castigo, p. 91-93.



27

são atacados, o templo e toda a Jerusalém são destruídos. No entanto, é somente 
no ano de 135 d.C., na Revolta de Bar Kokhba, dessa vez sob a regência do im-
perador Adriano, que os judeus são expulsos de vez de sua terra, dando início a 
maior diáspora da história. Somente retornarão ao seu território em 1948, após 
a Segunda Guerra Mundial. 

Entre esses dois acontecimentos, passa-se cerca de 1800 anos, os judeus são 
espalhados pelo mundo, mas isso não significa que tiveram vida fácil. Em cada 
nação que se estabeleceram sofreram discriminação, perseguição e morte. Na 
Rússia, na época dos Czares, há incontáveis relatos de perseguição e morte aos 
judeus, é nesse local que deu-se início aos famosos pogroms,2 que eram uma espé-
cie de espancamentos sistemáticos de judeus pela população. Muitas vezes esses 
espancamentos se davam sob a anuência das autoridades locais, e inúmeras vezes 
eram seguidos de mortes. 

Por muitas vezes esses pogroms eram incentivados sob falsas acusações con-
tra os judeus, como por exemplo, aquilo que ficou conhecido como o Libelo de 
Sangue que era uma falsa história de que os judeus matavam bebês não judeus e 
usavam o seu sangue para preparar bolos para a Páscoa. Baseado nessa mentira, 
muitas pessoas caçavam e matavam judeus na época da Páscoa, sob a alegação de 
estarem fazendo o bem, já que os judeus eram vistos como “malditos assassinos 
de crianças”. 

Alemanha

Ainda que os judeus tenham sofrido e sido perseguidos em todos os momentos e 
em todos os lugares por onde fixaram morada, nada se compara ao que aconteceu 
na Alemanha nacional-socialista, durante todo o período do Terceiro Reich. 

Uma das bases que legitimavam a perseguição sistemática aos judeus era a 
noção de que os seres humanos podem ser distinguidos por raça, e que algumas 
raças são superiores a outras. Laurence Rees, em seu livro O Holocausto: uma nova 
história, lista três tipos de antissemitismos: 1) O antissemitismo “tradicional”, que 

2O termo  pogrom  tem múltiplos significados, mais frequentemente atribuídos à 
perseguição deliberada de um grupo étnico ou religioso, aprovado ou tolerado pelas au-
toridades locais, sendo um ataque violento massivo, com a destruição simultânea do seu 
ambiente (casas, negócios, centros religiosos). 



28

segundo ele era uma ideia vigente por toda a Idade Média de que os judeus deve-
riam ser preteridos pelos cristãos pelo fato de terem matado o Senhor Jesus; 2) O 
antissemitismo völkisch, que era a ideia predominante em algumas organizações 
culturais alemãs, de que havia no povo alemão uma conexão mística entre aqueles 
que habitavam o mesmo lugar, falavam a mesma língua e partilhavam uma mes-
ma herança cultural. A suástica, por exemplo, foi usada como símbolo de vários 
desses grupos, e segundo eles, esse símbolo representava um vínculo com seus 
ancestrais mais distantes; 3) O antissemitismo racial, que era a ideia de que os 
seres humanos podiam ser distinguidos por raça, e que algumas raças, nesse caso 
a “raça” ariana, eram superiores a outras raças. 

Junto a esses três tipos, soma-se o surgimento do movimento da eugenia. O 
cientista inglês Francis Galton cunhou esse termo em 1869, em um texto onde 
discute quem deveria procriar. Segundo ele, por meio de uma “cuidadosa seleção” 
seria possível produzir uma raça de homens superiores, “altamente dotados, por 
meio de casamentos criteriosos durante várias gerações consecutivas”. Laurence 
Rees diz que Galton nunca sugeriu impedir certas pessoas de procriar, mas outros 
o fizeram. 

Sabe-se que o nacional-socialismo exterminou seis milhões de judeus, sem 
contar ciganos, homossexuais, testemunhas de Jeová e outros. E a grande pergun-
ta que comumente se faz é: como isso foi possível? 

A Grande Guerra, ou Primeira Guerra Mundial como ficou mais conhecida, 
aconteceu entre 1914 e 1918. Por volta de 1916 os alemães iam muito mal na 
linha de frente e o país estava enfrentando uma grande escassez de comida. 

As pessoas procuravam alguém para culpar pelas dificuldades da Alemanha, e 
muitos começaram a culpar os judeus. O ministro da Guerra prussiano afirmou 
que seu ministério recebia continuamente queixas da população em geral de que 
grande número de homens da fé israelita estava se esquivando de seu dever de 
servir na linha de frente. [...] o fato era que havia judeus alemães alistados no 
exército na mesma proporção que não judeus. Mesmo assim, prevaleceu a men-
tira de que eles haviam, de algum modo, fugido ao seu dever com a Pátria. Os 
judeus, e não era a primeira vez na história, tornaram-se um bode expiatório.3 

3Laurence Rees. O Holocausto, uma nova história. Vestígio. pg. 24-25. 



29

Após a Grande Guerra — em que a Alemanha sai derrotada — houve um 
levante socialista. Em abril de 1919, revolucionários socialistas proclamaram uma 
“República Soviética” na Baviera. Na tentativa de impor políticas socialistas ra-
dicais em Munique, eles tomaram apartamentos caros de seus donos, a fim de 
colocar pessoas pobres no lugar. Usaram de violência em suas ações e com isso dez 
prisioneiros foram mortos. Como resposta, em maio de 1919, militares de direita 
entraram em Munique e derrotaram os comunistas matando mais de vinte mil 
deles. Segundo Laurence Rees, vários dos principais revolucionários comunistas 
eram judeus. Com isso, muitas pessoas acharam fácil justificar seu antissemitismo, 
fazendo uma ligação entre os judeus e o comunismo.

Quando surge o nacional-socialismo, ele surge declaradamente antissemita. 
A população alemã, no entanto, apesar de em sua grande maioria não ver os ju-
deus com bons olhos, não era antissemita tão acentuada — ainda. Porém, com a 
nomeação de Hitler como chanceler, muitos aderiram facilmente à visão antisse-
mita de Hitler de forma bem prática. Tudo por causa dos desdobramentos desas-
trosos da Grande Guerra no sentido econômico. Como já dito anteriormente, os 
judeus foram o bode expiatório, e quando as pessoas viram uma possibilidade de 
mudança no quadro econômico e que essa possibilidade trazia consigo essa carga 
antissemita, foi muito fácil assimilá-la. Alguns relatos da época mostram isso cla-
ramente logo no início da chegada dos nacional-socialistas ao poder. 

Para muitos judeus alemães, o impacto de Hitler assumir a Chancelaria foi ime-
diato. Eugene Leviné, estudante de uma escola com religiões mistas, lembra que 
um garoto não judeu, até então amistoso, abordou-o um dia e perguntou: “E aí, 
Leviné, já comprou passagem para a Palestina?”. 

Arnon Tamir, em Stuttgart, teve um confronto similar: “O garoto mais estúpido 
da classe, que já vinha para a escola com uniforme de Stormtrooper, entregou-
-me um pedaço de papelão, onde estava escrito: ‘Passagem para a Palestina, caia 
fora e não volte nunca mais’”. 

Em Hamburgo, a estudante judia Lucille Eichengreen e sua irmã também vive-
ram uma súbita discriminação: “Hitler assumiu o poder em janeiro de 1933. As 
crianças que viviam no mesmo edifício [...] não falavam mais conosco. Atiravam 
pedras em nós, xingavam, isso foi talvez uns três meses depois de Hitler assumir 



30

o poder. E não dava para entender o que havíamos feito para merecer isso. En-
tão a pergunta era sempre ‘por quê?’”4

Além desses casos mais brandos, houve também casos de violência e assassi-
natos apoiados pelo povo comum. Em 25 de março de 1934, Kurt Bär, um Storm-
trooper,5 foi a um bar na cidade de Gunzenhausen. Era um Domingo de Ramos, e 
o dono do bar era judeu. Ao chegar ao bar, Kurt alegou que Julius Strauss, filho do 
dono, havia cuspido nele, o que era mentira. Com isso, Kurt espancou violentamen-
te Julius, o seu pai e o resto da família. Quando uma multidão se ajuntou na frente 
do bar, Kurt interrompeu as agressões para fazer um discurso alegando que cristãos 
não poderiam tomar cerveja num bar de judeus, uma vez que os judeus eram seus 
inimigos mortais e responsáveis por crucificar o Senhor Jesus. Além disso, ele ainda 
afirmou que os judeus eram os responsáveis pelos dois milhões de mortos na Gran-
de Guerra. Após seu breve discurso improvisado, Kurt retomou os espancamentos, 
dessa vez tendo o incentivo das multidões que gritavam “Dá nele! Dá nele!”. 

Centenas de cidadãos da cidade saíram pelas ruas gritando “Os judeus têm 
que ir embora!”. As propriedades dos judeus foram atacadas, muitos foram presos e 
dois acabaram morrendo. Afirma-se ainda que as pessoas costumavam cantar pelas 
ruas: “E quando o sangue judeu pingar da faca, tudo será ótimo de novo! Camara-
das da AS, vamos enforcar os judeus, colocar esses gatos gordos contra a parede!”6 

Em outubro de 1938, quando a polícia cumpria ordens de deportar os judeus 
poloneses, uma testemunha relata o seguinte: “As ruas [na Alemanha] estavam 
pretas de gente gritando: ‘Juden raus! Aus nach Palästina!’” [Fora Judeus! Para a 
Palestina!].7 

Qual foi o motivo de tudo isso?

Quando olhamos relatos como esses, tanto o fictício de Raskolnikóv, quanto 
os acontecimentos reais na Alemanha, é natural nos perguntarmos o porquê de  

4Ibid p. 75 – 76. 
5Tropas de assalto da Antiga NSDAP, partido nazista alemão. 
6Ibid p. 85-86. 
7Eichman em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Hannah Arendt. Com-

panhia das Letras. p. 250. 



31

pessoas comuns, donas de casa, trabalhadores, jovens, estudantes, agirem com 
tamanha violência e crueldade. Mas é aqui que a Escritura Sagrada nos traz a 
resposta. Segundo as Escrituras, todo ser humano, sem exceção, é capaz de come-
ter as maiores atrocidades. Todo e qualquer ser humano é capaz de agir como o 
personagem de Dostoiévski, é capaz de agir como os soldados da SS e é capaz de 
agir como o cidadão comum na Alemanha que gritava: Juden raus!. 

O apóstolo Paulo escrevendo à igreja de Roma cita o salmo 14 nas seguintes 
palavras: 

Como está escrito: Não há justo, nem um sequer. Não há quem entenda; não 
há quem busque a Deus. Todos se desviaram; juntos se tornaram inúteis. Não 
há quem faça o bem, nem um sequer. A garganta deles é um sepulcro aberto. 
Enganam com a língua; debaixo dos seus lábios há veneno de serpente; a sua 
boca está cheia de maldição e amargura. Os seus pés se apressam para derramar 
sangue. Nos seus caminhos há destruição e miséria; e não conhecem o caminho 
da paz. Não possuem o temor de Deus. (Rm 3.9-18 A21).

Paulo aponta claramente a natureza pecaminosa do ser humano, e isso está 
explícito em todo o texto sagrado. 

O pecado entra no mundo em Gênesis 3, e logo após a expulsão do homem 
do Éden, a Bíblia nos informa que Caim assassina seu irmão Abel. Isso se dá após 
Deus o advertir a respeito do sentimento que ele estava nutrindo em seu coração. 

Então o Senhor perguntou a Caim: Por que te iraste? E por que estás com sem-
blante abatido? Se procederes bem, não se restabelecerá o teu semblante? Mas, 
se não procederes bem, o pecado jaz à porta, e o desejo dele será contra ti; mas 
tu deves dominá-lo. Então Caim disse a seu irmão Abel: Vamos ao campo. E, 
enquanto estavam no campo, Caim se levantou contra o seu irmão e o matou. 
(Gn 4.6-7 A21). 

Logo após relatar esse acontecimento, como uma espécie de queda em espiral, 
o texto bíblico vai relatando a progressividade da maldade entre os seres humanos 
como consequência do pecado. Temos a história de Lameque, que tomou para si 
duas mulheres e assassinou de forma banal dois homens, até que o livro chega num 
ponto crucial, “O Senhor viu que a maldade do homem na terra era grande e que 
toda a imaginação dos pensamentos de seu coração era continuamente má. A terra, 



32

porém, estava corrompida diante de Deus e cheia de violência. E Deus viu a terra, 
e ela estava corrompida, pois a humanidade toda havia corrompido a sua conduta 
sobre a terra” (Gn 6.5,11,12 A21). Está claro que quando essa passagem afirma 
que a terra estava toda corrompida, o texto está falando sobre a humanidade, e 
tudo estava dessa forma por causa do pecado e da maldade dos seres humanos. 
Deus então envia o dilúvio e somente oito pessoas sobrevivem. 

Após o dilúvio, a situação do ser humano, na medida em que foi se multipli-
cando, não foi muito diferente da época pré-diluviana. Os homens se reuniram 
em uma planície com o intuito de afrontar a Deus (Gn 11.1-4). Ninrode inaugura 
a escravidão (Gn 10.8,9), e logo vamos ter relatos de guerras, matanças, estupros 
(Gn 34), mais escravidão (Gn 37). 

Na medida em que o homem vai se afastando de Deus ele vai criando para 
si seus próprios deuses segundo o seu coração impenitente. Com a idolatria surge 
também os casos de sacrifícios humanos em honra a esses deuses: “De que modo 
estas nações cultuavam seus deuses? [...] elas fizeram para com os seus deuses tudo 
o que o Senhor rejeita e considera abominação; queimam no fogo para os seus 
deuses até seus filhos e filhas” (Dt 12. 30,31 A21). A maldade era sem tamanho. 

A maldade que se tem em mente aqui não é trivial. A lista mais completa dos 
tipos de maldade vem de Levítico 18. A passagem registra incesto, adultério, 
bestialidade, prostituição ritual e atos homossexuais.8  

Além desses exemplos práticos das consequências do pecado na humanidade, 
é preciso levar em conta o conceito bíblico de como o pecado afeta todos os ho-
mens. O apóstolo Paulo diz o seguinte: “Portanto, assim como o pecado entrou no 
mundo por um só homem, e pelo pecado, a morte, assim também a morte passou 
a todos os homens, pois todos pecaram”. (Rm 5.12 A21).“Porque todos pecaram e 
estão destituídos da glória de Deus” (Rm 3.23 A21). O Senhor Jesus exemplifica 
bem como é o coração do homem pecador, ou seja, de todos os homens: “Porque 
do coração é que saem os maus pensamentos, homicídios, adultérios, imoralidade 
sexual, furtos, falsos testemunhos e calúnias” (Mt 15.19 A21). De acordo com os 
textos bíblicos, o homem é mau, é pecador e já nasce assim. (Sl 51.5). 

8Paul Copan e Matthew Flannagan. Deus Realmente Ordenou o Genocídio? Vida 
Nova. p. 82.



33

João Calvino diz o seguinte a respeito da forma como o pecado original afeta 
o ser humano: 

Por tal, vê-se que o pecado original seja uma depravação e corrupção hereditária 
de nossa natureza espalhada em todas as partes da alma, que primeiro nos torna 
réus pela ira de Deus e depois exibe em nós a obra que a Escritura chama de 
obra da carne (Gl 5.19). E isso é propriamente o que muitas vezes é chamado 
por Paulo de pecado, donde emergem obras como adultérios, devassidões, fur-
tos, ódios, massacres, orgias, que por isso chama de frutos do pecado, ainda que, 
tal como em toda a Escritura e também depois por Paulo, sejam igualmente 
denominados “pecados”.9

É importante mencionar que, quando a Escritura afirma a depravação total 
do ser humano, ela não está dizendo que em todo momento de sua vida o homem 
deixa aflorar os atos dessa natureza totalmente corrompida. Existem várias cir-
cunstâncias que funcionam como freios a essa disposição má, como por exemplo: 
as autoridades e leis instituídas; a decência e a opinião pública, o medo da puni-
ção, etc. E tais freios são também fruto da graça de Deus. Por outro lado, Bavinck 
é cirúrgico quando diz: 

Observe, porém, que, enquanto [alguns] fatores podem restringir a disposição 
pecaminosa do coração, eles não a erradicam. Em todos os tipos de considera-
ções, pensamentos e desejos sórdidos, ela continua vindo à superfície. Quando 
as condições são favoráveis e a necessidade surge, ela geralmente rompe as re-
presas e diques que a restringem, e aqueles que mostram, por suas palavras e atos 
assustadores, que odeiam a Deus e ao próximo, não têm outra natureza senão a 
que é compartilhada por todas as pessoas.10

Perceba que Bavinck utiliza uma linguagem que sugere que a maldade plena 
da qual o ser humano é capaz está como que represada, e quando as condições 
são favoráveis, ou quando a oportunidade surge, essa maldade rompe a represa e 
aflora. Por isso, Raskolnikóv assassina violentamente Aliona e de igual forma, por 

9João Calvino. A Instituição da Religião Cristã. Livro II. Cap. I.8.p. 233
10Herman Bavinck. Dogmática Reformada. Cultura Cristã. Vol 3. P. 124



34

causa da necessidade, assassina também Lizavieta. Por isso, não só os nacional-
-socialistas, mas também o povo comum maltratava, expulsava, espancava e até 
matava judeus no período do terceiro Reich. 

No livro de Deuteronômio, o Senhor Deus adverte o povo de Israel a respeito 
do que aconteceria, caso eles desobedecessem às palavras do Senhor e quebrassem 
a aliança que haviam feito com Deus. 

E no cerco e na aflição com que os teus inimigos te afligirão, comerás o fruto 
do teu ventre, a carne de teus filhos e de tuas filhas, que o Senhor, teu Deus, 
tiver dado a ti. [...] E a mulher mais mimosa e delicada, que de tanto mimo e 
delicadeza nunca pôs a planta do pé na terra, será mesquinha com o homem do 
seu coração, com seu filho e sua filha. Ela será mesquinha com a placenta que 
sair dentre os seus pés, e com os filhos que tiver; porque os comerá às escondidas 
pela falta de tudo, no cerco e na aflição com que teu inimigo te afligirá nas tuas 
portas. (Dt 28. 53,56,57 A21). 

Anos após este texto ter sido escrito, Ben-Hadade, rei da Síria, atacou e si-
tiou Samaria; por causa do sítio houve grande fome. Um dia quando o rei estava 
passando pelo muro da cidade ouviu duas mulheres brigando e uma delas clamou 
ao rei por socorro, e tal não foi a surpresa ao saber o motivo da discórdia:

Porém o rei perguntou: ‘Que tens?’ Ela disse: ‘Esta mulher me disse: Dá o teu 
filho, para que o comamos hoje; amanhã comeremos o meu filho. Cozinhamos 
o meu filho e o comemos’; no dia seguinte, eu lhe disse: ‘Dá o teu filho, para que 
o comamos’, mas ela escondeu o seu filho (2Rs 6.28,29).

A oportunidade fez romper a barreira e a maldade represada foi liberta.
Tudo isso nos faz enxergar com muito cuidado a realidade do pecado e, tam-

bém, toda sua malignidade. O pecado explica por que coisas ruins acontecem. O 
pecado explica por que as pessoas matam, estupram, espancam, enfim, cometem 
os atos mais atrozes. Por isso o homem precisa se render a Cristo. Cristo é aquele 
que vence o pecado. Como João Batista afirmou: “Eis é o Cordeiro de Deus que 
tira o pecado do mundo”. O homem está infectado com esse mal e seu único 
remédio é Cristo Jesus. Como igreja do Senhor, precisamos urgentemente pre-
gar Cristo às pessoas, mostrar que em Cristo há redenção, perdão dos pecados e 
reconciliação com Deus. Somente ele é a solução, somente ele traz paz.



35

Estudou História, Geografia e Arqueologia do Antigo 
Oriente na ECTM (Escola de Capacitação Teológica 
Ministerial 2013-2014). Cursou teologia pelo CETADEB 
(2011-2013). Professor de teologia bíblica e sistemática 
no Instituto IBH (2017-2019). Aluno do Seminário 
Martin Bucer. Atualmente pastor da Igreja Batista em 
Santa Fé de Minas - MG. Casado com Rosy.

Sobre o autor

Willy Robert Rodrigues



36

Credos cristãos ecumênicos como 
identidade cristã frente ao desafio  
do macroecumenismo

Ivan Carlos Gamba
Juan de Paula Siqueira

Em 1910 foi o marco para o chamado ecumenismo, a ideia de todos os 
cristãos buscarem uma unidade na base comum como também a partir 
dessa base ter uma plataforma de cooperação e ação comum para todas 

as denominações.1 Por macroecumenismo, salienta-se uma perspectiva extra-
cristã de acesso a Deus e a afirmação de que toda religião é uma manifestação  
do sagrado. 

Para Vigil, macroecumenismo, na definição do conceito, coloca a expressão 
“em um nível mais amplo, (...) não só entre cristãos, mas entre as religiões e as 
pessoas, e até mesmo grupos não religiosos.”2  Ele se utiliza da expressão ekumene, 
já explicada anteriormente, mas dando um sentido mais amplo, ultrapassando as 

1MENDONÇA, Antonio Gouvea. O movimento ecumênico no século XX: algumas 
observações sobre suas origens e contradições. In: http://www.koinonia.org.br/tpdigital/
detalhes.asp?cod_artigo=236&cod_boletim=13&tipo=Artigo. Acesso em 16/03/2021.

2VIGIL, José María. Macroecumenismo latino-americano. Material não publicado. 

http://www.koinonia.org.br/tpdigital/detalhes.asp?cod_artigo=236&cod_boletim=13&tipo=Artigo
http://www.koinonia.org.br/tpdigital/detalhes.asp?cod_artigo=236&cod_boletim=13&tipo=Artigo


37

fronteiras credais da fé cristã, conforme vê-se mais a frente neste texto, se utili-
zando de cientistas da religião como o Dr. Faustino Teixeira, docente da Univer-
sidade Federal de Juiz de Fora (UFJF).3

Percebe-se na ênfase latino-americana, onde o termo tem sua origem em 
1992 no Equador, uma cooptação de terminologias cristãs subjugadas pelo mar-
xismo enquanto interpretação da realidade e não meramente um enfoque geográ-
fico.4 Apesar da linguagem aparentemente bíblica de Brakemeier, “O Ecumenismo 
acontece por amor ao mundo, seguindo assim o exemplo do próprio Deus.”5 O mes-
mo afirma isso, tendo como contexto, perguntas a respeito de uma possibilidade 
de uma “teologia das religiões”.6

Na contemporaneidade, dá-se o nome a esse fenômeno tanto na academia 
quanto na expressão popular de “diálogo inter-religioso”. O nome não tem cono-
tação negativa quando se tratam de questões do direito, da liberdade de expressão, 
da liberdade religiosa e do bem comum na prática da caridade, minimização do 
sofrimento humano e convivência social pacífica. 

No entanto, quando as religiões são tomadas por ideologias seculares, ten-
dem a fazer parte de uma imposição de uma agenda que obriga a todas as re-
ligiões, além da convivência pacífica (o que o texto salienta ser positivo), a não 
aceitação por parte do fiel de que a sua fé tem algum aspecto único ou singular. 

O sociólogo Emile Durkheim em seu livro Formas elementares da vida reli-
giosa salienta que toda religião é válida por ser uma expressão do sagrado, sendo 
útil para a manutenção da sociedade, fruto da mesma. Com isso, para o autor, 
quando a ciência descobrir o verdadeiro significado da religião, uma vez que ela 
não pode provar se existe alguma divindade ou não, é possível criar uma religião 
geral, abarcando todas as religiões em uma só.7

3Ibid.
4Ibid. 
5BRAKEMEIER, Gottfried. Ecumenismo: Repensando o Significado e a Abran-

gência de um Termo. Belo Horizonte: Perspectiva teológica Vol. 33. N. 90.  2001. P. 215. 
6Ibid. 
7https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Formas_Elementares_da_Vida_Religiosa. 

Acesso em 16/03/2021.  O autor chega a essa conclusão ao ter como objeto de estudo 
uma tribo de aborígenes na Austrália, uma religião bastante primitiva em seu modo de 
culto. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Formas_Elementares_da_Vida_Religiosa. Acesso em 16/03/2021
https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Formas_Elementares_da_Vida_Religiosa. Acesso em 16/03/2021


38

Se toda religião é uma manifestação do sagrado, logo a fé cristã, que tem 
como distintivo a singularidade de Jesus na redenção do ser humano, por causa de 
sua obra expiatória ao morrer na cruz e sua ressurreição, não concorda e comunga 
com essa afirmação.8

Pela sua identidade, a fé cristã, em sua expressão antiga nos credos ecumê-
nicos (que são professados por toda cristandade, todas as denominações cristãs) 
afirma essa singularidade em relação à pessoa e obra de Jesus Cristo. A Fé Cristã 
é uma fé credal e confessional, cujo conteúdo está centrado em Cristo. 

O símbolo apostólico

(...) E em Jesus Cristo, seu único Filho, nosso Senhor, o qual foi concebido do 
Espírito Santo, nasceu da Virgem Maria, padeceu sob Pôncio Pilatos, foi cru-
cificado, morto e sepultado, desceu aos infernos, no terceiro dia ressuscitou dos 
mortos, subiu aos céus, está sentado à destra de Deus, o Pai onipotente, donde 
há de vir para julgar os vivos e os mortos. (...)9

O símbolo Niceno

 (...) E em um só Senhor Jesus Cristo, Filho unigênito de Deus e nascido do Pai 
antes de todos os séculos, Deus de Deus, Luz de Luz, Deus verdadeiro de Deus 
verdadeiro, gerado, não feito, consubstancial ao Pai, por quem foram feitas todas 
as coisas; o qual, por amor de nós homens, e por nossa salvação, desceu dos céus, 
e encarnou, pelo Espírito Santo, na Virgem Maria, e se fez homem; foi também 
crucificado em nosso favor sob Pôncio Pilatos; padeceu e foi sepultado; e ao 
terceiro dia ressuscitou, segundo as Escrituras; e subiu aos céus; está sentado à 

8MCGRATH, Alister. Paixão pela verdade: a coerência intelectual do evangelicalis-
mo; tradução de Hope Gordon Silva. São Paulo: Shedd publicações, 2007. P. 23. “O 
cristianismo é singular entre todas as religiões do mundo. A razão de sua singularidade 
é a figura histórica que se constitui no seu centro — Jesus Cristo.” P. 23. “Jesus Cristo 
é a personificação e a auto-revelação de Deus.” P. 33. “O Novo Testamento afirma que 
a salvação só se torna possível e disponível por meio da morte e ressurreição de Jesus 
Cristo.” P. 35.

9Livro de Concórdia. Ed. Yedo Brandenburg. Traduzido por Arnaldo Schüler. – São 
Leopoldo: Sinodal; Canoas : Ulbra; Porto Alegre: Concórdia, 2016. P. 19.



39

destra do Pai, e virá pela segunda vez. Em glória, para julgar os vivos e os mor-
tos; e seu reino não terá fim. (...)10

O símbolo de Atanásio

(...) Mas, para a salvação eterna também é necessário crer fielmente na encarna-
ção de nosso Senhor Jesus Cristo. A fé verdadeira, por conseguinte, é crermos e 
confessarmos que nosso Senhor Jesus Cristo, Filho de Deus, é Deus e Homem. 
É Deus, gerado de substância do Pai antes dos séculos, e é homem, nascido no 
mundo da substância da mãe; Deus perfeito, homem perfeito, subsistindo de 
alma racional e carne humana. Igual ao Pai segundo a divindade, menor que o 
Pai segundo a humanidade. Ainda que é Deus  e homem, todavia não há dois, 
porém um só Cristo. Um só, entretanto, não por conversão da divindade em 
carne, mas pela assunção da humanidade em Deus. De todo um só, não por 
confusão da substância, mas por unidade de pessoa. Pois, assim como a alma 
racional e a carne é um só homem, assim Deus e homem é um só Cristo; o qual 
padeceu pela nossa salvação, desceu aos infernos, ressuscitou dos mortos, subiu 
aos céus, está sentado à  destra do Pai, donde há de vir para julgar os vivos e os 
mortos. (...)11

E por último, a declaração de Calcedônia (451):

Fiéis aos santos pais, todos nós, perfeitamente unânimes, ensinamos que se deve 
confessar um só e mesmo Filho, nosso Senhor Jesus Cristo, perfeito quanto à 
divindade e perfeito quanto à humanidade, verdadeiro Deus e verdadeiro ho-
mem, constando de alma racional e de corpo; consubstancial (homooysios) ao Pai 
segundo a divindade, e consubstancial a nós segundo a humanidade; “em todas 
as coisas semelhante a nós, excetuando o pecado”; gerado, segundo a divindade, 
antes de todos os séculos pelo Pai, e, segundo a humanidade, por nós e para a 
nossa salvação, nasceu da virgem Maria, a mãe de Deus (Theotókos); 

Um só e mesmo Cristo, Filho, Senhor, Unigênito, que se deve confessar em duas 
naturezas, inconfundíveis e imutáveis, conseparáveis e indivisíveis. A distinção 

10Ibid. P. 19-20.
11Ibid. P. 21-22.



40

de natureza de modo algum é anulada pela união, mas pelo contrário, as pro-
priedades de cada natureza permanecem intactas, concorrendo para formar uma 
só pessoa e uma subsistência (hypóstasis); não dividido ou separado em duas 
pessoas, mas um só e mesmo Filho Unigênito, Deus Verbo, Jesus Cristo Senhor; 
conforme os profetas,  outrora a seu respeito testemunharam, e o mesmo Jesus 
Cristo nos ensinou, e o credo dos pais nos transmitiu.12

Os chamados credos ecumênicos formaram uma base de fé para enfrentar 
as heresias gnósticas que faziam reducionismos da pessoa de Jesus Cristo e suas 
duas naturezas, divina e humana, como também formam um alicerce hermenêu-
tico para interpretação do texto sagrado, a partir dos aspectos centrais da fé para 
todos os cristãos.

O Dr. Victor Raj, luterano e professor de Teologia, salienta em seu excelente 
artigo, O Desafio de Confessar e Ensinar a Fé Trinitária no Contexto do Pluralismo 
Religioso, que a ação cujo título do artigo reflete, é um escândalo da fé cristã. O 
autor afirma ser impossível estabelecer um terreno comum entre as religiões em 
matéria de salvação. E se um projeto pluralista que não projeta o único ato salví-
fico de Deus em Cristo, poderia muito bem ser chamado de “politeísmo”.”13 

Raj salienta que: “O Deus da Bíblia é um Deus que cria, salva e santifica. Dar 
testemunho desse Deus é nada mais nada menos que testemunhar a Trindade.”14

Na contemporaneidade, os credos ressurgem como axiomas para que cris-
tãos tenham consciência de sua identidade e confessem a fé em Jesus Cristo que 
não se apresenta como apenas um caminho dentre tantos outros no mercado 
religioso, mas como único caminho de salvação dos pecados entre a humanidade 
e o Deus Trino ( Jo 14.6; 1Tm 2.5). 

Aqui, é válido concluir com o reformador Martinho Lutero, que enfatizava 
a “escada da glória” — tendo como imagem a Torre e a Escada de Babel (Gn 
11.1-9; 28.10-20),  que era uma tentativa de acesso direto a Deus — como falsa, 

12BETTENSON, Henry. Documentos da Igreja Cristã. São Paulo: Aste, 2007. P. 101.
13RAJ, A.R. Vitor. "The Challenge of Confessing and Teaching the Trinitarian Faith 

in the Context of Religious Pluralism". Concordia Theological Quarterly, St. Louis, 1982, 
n.171, p.308-322.

14Ibid. P. 316.



41

e a Cruz como o único meio de encontro entre Deus e a humanidade.15 Macroe-
cumenismo nada mais é do que a idólatra “escada da glória”. 

Referências bibliográficas

BETTENSON, Henry. Documentos da Igreja Cristã. São Paulo: Aste, 2007.
BRAKEMEIER, Gottfried. Ecumenismo: Repensando o Significado e a Abrangência 

de um Termo. Belo Horizonte: Perspectiva teológica Vol. 33 N.90 . 2001. 
FERREIRA, Franklin. Pilares da fé: a atualidade da mensagem da Reforma. São 

Paulo: Vida Nova, 2017.
Livro de Concórdia. Ed. Yedo Brandenburg. Traduzido por Arnaldo Schüler. São 

Leopoldo: Sinodal; Canoas: Ulbra; Porto Alegre: Concórdia, 2016.
MCGRATH, Alister. Paixão pela verdade: a coerência intelectual do evangelicalis-

mo; tradução de Hope Gordon Silva. São Paulo: Shedd publicações, 2007.
MENDONÇA, Antonio Gouvea. O movimento ecumênico no século XX: algumas 

observações sobre suas origens e contradições. In: http://www.koinonia.org.
br/tpdigital/detalhes.asp?cod_artigo=236&cod_boletim=13&tipo=Artigo. 
Acesso em 16/03/2021.

RAJ, A.R. Vitor. “The Challenge of Confessing and Teaching the Trinitarian Faith in 
the Context of Religious Pluralism”. Concordia Theological Quarterly, St. Louis, 
1982, n.171, p.308-322.

VIGIL, José María. Macroecumenismo latino-americano. Material não publicado.
Internet: https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Formas_Elementares_da_Vida_Re-

ligiosa. Acesso em 16/03/2021

15FERREIRA, Franklin. Pilares da fé: a atualidade da mensagem da Reforma. São 
Paulo: Vida Nova, 2017. P. 87 a 107.

http://www.koinonia.org.br/tpdigital/detalhes.asp?cod_artigo=236&cod_boletim=13&tipo=Artigo
http://www.koinonia.org.br/tpdigital/detalhes.asp?cod_artigo=236&cod_boletim=13&tipo=Artigo
https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Formas_Elementares_da_Vida_Religiosa. Acesso em 16/03/2021
https://pt.wikipedia.org/wiki/As_Formas_Elementares_da_Vida_Religiosa. Acesso em 16/03/2021


42

Formado em Licenciatura Plena em História  pela UNOESC 
(Universidade do Oeste de Santa Catarina). Bacharel 
em Teologia  pela ULBRA (Universidade Luterana do 
Brasil). Pós graduado em Psicopedagogia Institucional 
pela Universidade Positivo. Cursando pós-graduação em 
Teologia e Ministério pastoral pela ULBRA. Desempenha 
funções pastorais na Paróquia Cristo de Linha Lavina (IELB), 
São Paulo das Missões – RS. Casado com Andréia Simone 
Gretschmann Gamba e pai de Maria Luiza Gamba. 

Sobre o autor

Ivan Carlos Gamba

Bacharel em Teologia pela Universidade Presbiteriana 
Mackenzie. Mestre em Teologia pelo Seminário Martin 
Bucer (Intracorpus). Pós graduando em Teologia e 
Ministério Pastoral pela Ulbra e Teologia Espiritual pela 
Faculdade São Bento do Rio de Janeiro. Professor de 
diversos seminários teológicos no Estado do Rio de 
Janeiro. Pastor da Igreja Batista do Redentor no Rio de 
Janeiro. Casado com Eulina Seda.

Sobre o autor

Juan de Paula Siqueira 



43

Unção de enfermos com óleo pelos 
presbíteros: uma análise de Tiago 5.14-15

Rodrigo Gonçalves Majewski

Introdução

A unção dos enfermos com óleo é uma prática bastante comum entre igre-
jas pentecostais. A passagem bíblica fundamental que justifica essa prá-
tica encontra-se na epístola de Tiago, capítulo 5, versos 14 e 15. Assim, 

é bastante comum na igreja Assembleia de Deus, por exemplo, após as pregações, 
fazer-se um “convite” para que os que tenham alguma necessidade, especialmente 
os enfermos, passem à frente para receberem uma oração com imposição de mãos 
e unção com óleo por parte dos presbíteros e pastores da igreja.

Afinal, a carta de Tiago justifica tal prática? Teria ela fundamento extra bíbli-
co? Por que, afinal, muitas igrejas evangélicas não adotam essa prática, se ela está 
na Bíblia? O que o apóstolo Tiago quis dizer quando escreveu esses versículos?

Este trabalho pretende analisar essa passagem do ponto de vista exegético 
e histórico. Primeiramente será mostrado, resumidamente, de que forma a igreja 
interpretou e pôs em prática o ensino de Tiago sobre a oração pelos enfermos. 
Em seguida, serão apresentadas algumas considerações exegéticas oferecidas por 



44

alguns estudiosos sobre o significado da passagem e a legitimidade de práticas 
que diversas igrejas mantêm atualmente.

Breve histórico da interpretação de Tiago 5.14-15

Aparentemente, esse trecho da carta de Tiago tratava-se de uma liturgia para a 
unção de enfermos da igreja antiga. Não se sabe, porém, em que circunstâncias era 
praticado tal ritual, nem se o mesmo era disseminado em toda a igreja.

Sabe-se que o rito descrito por Tiago foi praticado por oito séculos como 
algo “inteiramente óbvio e incontroverso”1. Ao longo da idade média, especialmen-
te durante o período carolíngio, porém, a igreja católica transformou a “unção de 
enfermos”, que visava a recuperação de pessoas doentes, em “extrema-unção”, que 
tinha por objetivo a preparação para a morte do enfermo. Ou seja, a igreja deixou de 
lado a expectativa de cura (talvez porque essa já não ocorria mais) e entendeu que a 
passagem de Tiago 5.14-15 referia-se ao ritual de preparação para a morte provável. 
Posteriormente, talvez pressionado pela controvérsia com os reformadores, o concí-
lio de Trento consolidou a prática como “sacramento da extrema-unção”2. 

Os reformadores polemizaram com a igreja romana quanto ao sentido do 
rito descrito pela carta de Tiago. Lutero, na conhecida obra Do Cativeiro Babilô-
nico da Igreja, critica os diversos sacramentos consolidados pela teologia medieval. 
Ao rejeitar a extrema-unção, o reformador alemão afirma que a interpretação 
dada pelo catolicismo ao trecho da carta de Tiago sobre a unção de enfermos é 
totalmente equivocada. Não se trata de um sacramento, tampouco um ritual que 
deve ser ministrado apenas aos moribundos, pois a perspectiva é que o enfermo 
(de qualquer tipo) seja curado e não morra.3 Lutero entende que o texto fala de 
um ritual de cura cuja origem retoma a prática dos discípulos de Jesus registrada 
em Marcos 6.13: “E ungiam com óleo a muitos enfermos e saravam”. Nesse ritual, 
os anciãos e pessoas mais respeitáveis da igreja visitavam o enfermo, ungindo-o e 
orando com fé para que eles fossem sarados. A saúde e remissão dos pecados não 
estão relacionados com a unção, mas com a oração da fé. A unção é um “conselho 
de Tiago que pode ser usado por quem o quiser usar”, voltada para os que “sofrem 

1BRAATEN, 1995, p. 386.
2Ibid., p. 386.
3LUTERO, 2000, p. 419.



45

a enfermidade com maior impaciência e fé rude”. Nessas pessoas apareceriam os 
milagres e o poder da fé4. 

Desde a reforma, como reação ao equívoco católico sobre a extrema-unção, 
as igrejas da tradição da reforma passaram a rejeitar a atualidade do rito descrito 
por Tiago. Argumentava-se que a cura que acompanhava a unção era um dom es-
pecial dado aos primeiros apóstolos ou à igreja da era apostólica. Lutero e Calvi-
no, nesse sentido, adotaram uma concepção “cessacionista” quanto à possibilidade 
de cura mediante a unção de enfermos com óleo pelos presbíteros5. Contudo, não 
há nada no texto bíblico que limite a utilização do ritual ou que sugira que a cura 
estivesse limitada aos tempos apostólicos. Se bem que, como ensina BRAATEN, 
não possamos considerar instruções missionárias aos apóstolos ou a recomen-
dação de uma norma para um grupo de congregações primitivas como dirigidas 
diretamente aos nossos pastores ou presbíteros hoje, também não podemos sim-
plesmente dizer que a cura era uma prática limitada ao período apostólico, pois o 
simples fato da existência de uma “geração pós-apostólica” é, em si mesmo, uma 
anomalia para o evangelho, pois não se pode dizer que a igreja passou de uma 
situação apostólica para alguma outra coisa6.

No século XX, o movimento pentecostal resgatou a prática da unção dos 
enfermos com óleo, enfatizando que as curas eram possíveis, especialmente se 
alguns do corpo de Cristo tivessem o dom de curar, que é atual. Porém, devido 
aos desvios dos posteriores movimentos de cura pela fé e do neopentecostalismo, 
muitos cristãos têm reagido com ceticismo ao uso da prática recomendada por 
Tiago7. Teriam eles razão? Na minha concepção, não. Pode-se defender legitima-
mente como atual a prática de Tiago. Senão vejamos.

Considerações sobre a interpretação de Tiago 5.14-15

A primeira coisa a ressaltar nesta passagem é que ela está inserida em um contexto 
maior que trata do poder da oração em geral8. O contexto também aborda a con-

4Ibid., p. 420.
5BRAATEN, op. cit., p. 385.
6Ibid., p. 385.
7LOPES, 2006, p. 182.
8BRUCE, 2008, p. 2148.



46

fissão de pecados na igreja. A enfermidade, portanto, pode ter alguma relação com 
os pecados cometidos pelo enfermo. De qualquer forma, o verso 15 deixa bem 
claro que não é a confissão, tampouco o óleo ou o ritual que cura o enfermo, mas 
sim a “oração da fé”.

Os presbíteros eram os líderes da igreja. A iniciativa da unção, por outro 
lado, partia do enfermo, não dos líderes, ocorrendo na casa de quem a necessitasse 
(possivelmente pela sua impossibilidade de deslocamento até o local de reunião 
dos cristãos)9.

Interessante observar que Tiago recomenda que sejam chamados os presbí-
teros, não os que têm dom de curar. Isso talvez indique que a passagem não tem 
relação com o exercício específico do dom de curar, já que nem todo presbítero ti-
nha esse dom (segundo 1Co 12.28-30, dons de liderança e de cura eram distintos, 
e a Bíblia não indica que todos os líderes da igreja primitiva possuíam esse dom) 
mas sim com uma prática adotada na igreja primitiva, na qual os presbíteros, tal-
vez representando a igreja, eram chamados a orar pelo enfermo.

Qual o significado do óleo? Alguns consideram que era uma espécie de “re-
médio”, e que, portanto, não se trataria de rito religioso, mas de tratamento médi-
co numa época em que a medicina era pouco desenvolvida e que os médicos não 
estavam disponíveis ao povo. Argumentam que havia um uso medicinal do óleo10. 
Contudo, a única referência à unção com óleo no Novo Testamento em contexto 
semelhante, Marcos 6.13, indica que os apóstolos curavam em um contexto mi-
raculoso. Além disso, o uso da expressão “em nome do Senhor” indica um ritual 
religioso. Portanto, descarta-se a possibilidade de o óleo ser usado meramente 
com fins medicinais. Alguns sugerem também ser um amparo à fé do enfermo 
(uma “muleta” ou placebo) e o meio pelo qual o poder de Deus se manifesta11. 
Contra essa opinião, o texto indica que o poder está na oração da fé, não no óleo. 
Além disso, não parece razoável que Tiago sugerisse o uso de elementos físicos de 
maneira supersticiosa, para fortalecer a fé dos mais fracos. Assim, adoto a posição 
de que o óleo era usado como um símbolo religioso, indicando a separação do 
enfermo para receber o cuidado especial de Deus (como os sacerdotes no Antigo 

9Ibid, p. 2149; LOPES, p. 174.
10Ibid, p. 2015; ARRINGTON, 2004, p. 1688.
11BRUCE, op. cit., p. 2149.



47

Testamento eram “separados” quando ungidos com óleo)12 e possivelmente a ação 
do Espírito Santo, cuja pessoa por vezes é simbolizada pelo óleo na Bíblia13.

É importante ressaltar que o Novo Testamento não registra a unção com 
óleo como prática recorrente. Jesus nunca curou enfermos usando óleo, mas ape-
nas pela imposição com as mãos. Ele também nunca determinou aos discípulos 
que usassem esse procedimento (um dos motivos, aliás, pelo qual Lutero rejeitou 
a extrema-unção ou unção de enfermos como um sacramento). Aparentemente, 
essa prática foi introduzida por Tiago entre os deveres dos líderes das igrejas ju-
daico-cristãs14.

Sendo feita “em nome do Senhor” ( Jesus), a unção vem selada com a sua au-
toridade. O presbítero age como um representante de Jesus, que haverá de aben-
çoar o ato e aprová-lo15. Isso pode indicar, outrossim, que a cura somente ocorrerá 
se for feita conforme a vontade de Jesus, o que já indica a possibilidade de não 
haver cura16.

O verso 15 indica, como já foi mencionado, que é a “oração da fé” que salvará 
(curará) o enfermo, e o Senhor o levantará. Essa oração da fé, ou “oração feita com 
fé”, dá a entender que não se trata de fé comum, que todo cristão deve ter, mas de 
uma convicção especial dada por Deus em certas situações para seus servos, que 
podem ter certeza de que Deus ouviu a oração naquele momento e a responderá. 
É uma fé que não pode ser produzida pelo que ora, por meio de exercícios espiri-
tuais, mas é dom de Deus. Ela é dada por Ele, quando Ele soberanamente deseja 
atender o pedido. Isso ajuda a explicar por que nem todas as orações são respon-
didas. Não se trata de falta de méritos nossos, ou a falta de “justiça” ou “poder” do 
que ora (alguns poderiam associar essa passagem ao contexto imediato, que fala 
na oração do “justo” e em Elias, entendendo que somente os “bons” terão suas 
orações atendidas), mas da decisão soberana de Deus em não conceder a cura, 
pois não era da sua vontade. Se Deus conceder a cura, dará previamente o dom da 
fé para que se tenha a “oração da fé”17.

12ARRINGTON, op. cit., p. 1688.
13BRANDT, 1996, p. 407; LOPES, op. cit., p. 176.
14LOPES, op. cit., p. 174.
15Ibid, p. 175.
16ARRINGTON, op. cit., p. 1689; KISTEMARKER, 2007, p. 152.
17LOPES, op. cit., p. 178; BRUCE, op. cit., p. 2149.



48

Em alguns casos, a enfermidade pode estar relacionada ao pecado. Contu-
do, não podemos limitar o ritual de cura aos casos de enfermidades que decor-
rem de um pecado partícula. Isso porque o termo “doente”, usado no verso 14, é 
bastante genérico, não se aplicando somente aos que possuem enfermidades em 
decorrência de situações espirituais. Também a partícula “se” (se houve cometido 
pecados), indica que a relação entre enfermidade e pecado é apenas possível, não 
necessária18. Assim, Tiago ensina que, junto com a cura, eventuais pecados serão 
perdoados. É recomendado, portanto, que os presbíteros façam uma inquirição 
da vida espiritual do doente, aproveitando para dar a oportunidade de confissão 
e perdão19. De alguma forma, portanto, a enfermidade e o ritual de oração pela 
cura vêm acompanhados pela confissão de pecados e restauração espiritual, não 
somente física.

Conclusão

Este trabalho teve o objetivo de demonstrar, portanto, o significado da passagem 
de Tiago 5.14-15. Trata-se de um ritual praticado ao menos em parte da igreja 
primitiva que foi gradativamente sendo transformado, até se degenerar na “extre-
ma-unção” católica. Contudo, foi resgatado recentemente em diversas denomina-
ções evangélicas, ainda que às vezes tristemente deturpado pelos movimentos da 
fé e pelo neopentecostalismo20. De qualquer forma, nada no texto ou na Bíblia 
como um todo indica que a prática da unção de enfermos com óleo, acompanha-
da da possibilidade de cura e confissão dos pecados, tenha ficado restrita à “era 
apostólica”. Ainda hoje podemos adotar essa prática, mas talvez de forma mais 
restrita do que a que se vê em diversas igrejas carismáticas, sem apelar para o mis-
ticismo, sincretismo ou práticas humanas e marqueteiras que nada tem de bíblicas 
e espiritual. Orar pelos enfermos em nome de Jesus, usar o óleo como símbolo 
da ação curadora de Deus por meio do seu Espírito e a confissão de pecados são 
procedimentos legítimos que a prática demonstra que podem trazer muitos be-
nefícios para o povo de Deus.

18BRUCE, op. cit., p. 2150.
19LOPES, op. cit., p. 179.
20Sobre essa deturpação, uma profunda e provocadora reflexão é oferecida por  

GUTHRIE, 2013, p. 53-60.



49

Referências bibliográficas

ARRINGTON, French L.; STRONSTAD, Roger (eds.). Comentário Bíblico 
Pentecostal. 2 ed. Rio de Janeiro: CPAD, 2004. 

BRAATEN, Carl E.; JENSON, Robert W. Dogmática cristã. Vol. 2. São Leopol-
do: Sinodal, 1995.

BRANDT, Robert L.; BICKET, Zenas J. O Espírito nos ajuda a orar: uma teologia 
bíblica da oração. Rio de Janeiro: CPAD, 1996.

BRUCE, F. F. (ed.) Comentário Bíblico NVI – Antigo e Novo Testamentos. São Pau-
lo: Vida, 2008.

CALVINO, João. Epístolas gerais. São José dos Campos: Fiel, 2015.
GUTHRIE, Nancy. Antes de partir. São José dos Campos: Fiel, 2013.
KISTEMARKER, Simon. “Comentario al Nuevo Testamento. Exposicion de 

Santiago y de las Epistolas de Juan”. Grand Rapids: Libros Desafio, 2007.
LOPES, Augustus Nicodemus. Interpretando a carta de Tiago. São Paulo: Cultura 

Cristã, 2006.
LUTERO, Martinho. Obras selecionadas. Vol. 2. Do Cativeiro Babilônico da Igreja. 

São Leopoldo: Sinodal; Porto Alegre: Concórdia, 2000.

Procurador Federal e Bacharel em Direito pela 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, formado 
pelo curso livre em Teologia do Seminário Martin 
Bucer e Mestre em Teologia pelo Programa de 
Pós Graduação da Faculdades EST, São Leopoldo/
RS. Professor de História do Pensamento Cristão 
e Teologia Contemporânea no Instituto Bíblico 
Esperança, Porto Alegre/RS. Professor no Seminário 
Martin Bucer.

Sobre o autor

Rodrigo Gonçalves Majewski



Lançamentos

A laicidade colaborativa brasileira
Da Aurora da Civilização à Constituição Brasileira de 1988

Nesta obra, os juristas Thiago Rafael Vieira e Jean Marques 
Regina defendem que a forma pela qual o Estado se organiza
e se relaciona com a religião e suas instituições trará 
consequências ao exercício de todas as expressões da 
liberdade religiosa, bem como do princípio basilar da
República, isto é, a dignidade da pessoa humana.

Thiago Rafael Vieira e Jean Marques Regina | 14x21 cm | 320 p.

Conectados
Relacionando sua fé com o que você assiste, lê e ouve

Atrações na televisão, Stories no Instagram, romances 
históricos — há um mundo inteiro de cultura para nos 
envolvermos. Mas como decidir o que podemos assistir? 
Como ajudar nossos filhos a lidarem com as escolhas? 
Como falar com nossos amigos sobre Jesus, quando
tudo no que eles realmente estão interessados é o jogo
de futebol da noite anterior ou as novidades da Netflix?
Essas coisas são de fato importantes? 

Este livro divertido e ponderado deseja libertar nossas 
mentes para nos envolvermos com a cultura de modo
que nossa fé possa tanto nos alimentar como ser 
compartilhada com os outros.

Daniel Strange | 14x21 cm | 192 p.

O Novo Testamento: uma introdução histórica, 
retórico-literária e teológica

Dr. Manuel Alexandre Júnior, renomado autor português, 
escreveu uma obra que ultrapassa todas as expectativas 
de uma introdução que se preocupa tão somente com 
questões de ordem histórica, como autoria, data, fontes, 
propósito, destinatário e outros tópicos sempre presentes.

Este livro é indubitavelmente uma obra singular, um livro 
fundamental que une fé e teologia com o que há de 
melhor na erudição cristã.

Manuel Alexandre Júnior | 16x23 cm | 800 p.



Somente pela graça
Como a graça de Deus me surpreende

Nesta obra, Sinclair Ferguson lamenta o fato de “termos 
perdido a alegria de quando a graça ainda nos parecia 
verdadeiramente surpreendente”, e busca restaurar o 
significado da graça divina em nossa vida. Inspirado pelo 
magnífico hino Oh, como a graça de Deus me surpreende, 
do pastor africano Emmanuel T. Sibomana, Ferguson 
explora sete facetas da graça ao longo do livro, 
construindo seu argumento a partir de cada uma das 
estrofes compostas por Sibomana.

Sinclair B. Ferguson | 14x21 cm | 160 p.

Oh, como a graça de Deus me surpreende, 

Um chamado à justiça e retidão
A mensagem de Amós para a igreja de hoje

Augustus Nicodemus, com sabedoria e coração pastoral, nos 
mostra a urgência de conhecer mais sobre o Deus dos 
profetas, que é o mesmo Deus de hoje. Ou seja, Deus não é 
apenas Senhor dos cristãos, ele é Senhor do mundo. Ele 
proferiu juízo às nações pagãs da época e também o fará 
com as nações atuais que insistem em desobedecê-lo. Nada 
escapará do seu escrutínio.

Augustus Nicodemus Lopes | 14x21 cm | 480 p.

Mundo plural
Como viver fielmente em um mundo de diferenças

Os tempos atuais são difíceis para todos os que lutam 
pelo bem comum e respeito à liberdade de pensamento. 
Entretanto, as diferenças entre pensamentos e crenças 
têm dividido amigos e até mesmo famílias. Diante disso, 
como os cristãos devem interagir com aqueles que 
estão ao seu redor, de modo a demonstrarem respeito 
para com aqueles cujas crenças são radicalmente 
diferentes das suas sem, contudo, abrir mão da 
fidelidade ao evangelho?

Timothy Keller e John Inazu | 14x21 cm | 288 p.


