
4

Pastoreando a cidade e lidando com  
uma cultura hostil — Entrevista  
com Timothy Keller

Sofia Lee, repórter sênior da WORLD Magazine, entrevistou Tim Keller recentemente, 
que falou sobre sua conversão a Cristo, como aprendeu a amar a cidade e avaliou como a 
Igreja está respondendo às pressões das mudanças culturais.

Timothy Keller dispensa muita apresentação. Pastor fundador da Redeemer 
Presbyterian Church em Nova York, cofundador da Gospel Coalition  
e autor de vários livros, incluindo A fé na era do ceticismo, bestseller 

do New York Times, Keller tem estado ocupado e tímido com a mídia. Quando 
perguntei a Marvin Olasky se ele poderia me colocar em contato com Keller 
para uma entrevista, ele respondeu: “Consigo preparar isso com a mesma facili-
dade com que consigo preparar uma entrevista com Vladimir Putin”. Não con-
segui marcar uma entrevista com Putin (ainda), mas, mesmo em meio a sessões 
de quimioterapia (Keller tem câncer de pâncreas em estágio 4) e outros projetos, 
Keller encontrou tempo para me enviar uma resposta escrita de 25 páginas às 
minhas perguntas.



5

Você foi criado como cristão nominal. Como era sua ideia  
de cristianismo quando criança?

Fui batizado e criado em uma igreja luterana liberal (na época, a denominação era 
a Igreja Luterana na América, agora parte da Igreja Evangélica Luterana muito 
liberal na América). A ideia básica que recebi dessa igreja tradicional sobre ser 
cristão foi: “Seja uma boa pessoa e vá à igreja”.

Dos 13 aos 14 anos, passei por dois anos de aulas de confirmação antes 
de entrar para a igreja. Certo ano, a aula foi ministrada por um jovem ministro 
recém-formado em um seminário liberal. Ele apenas falava sobre como o movi-
mento dos direitos civis foi importante. Nunca falava sobre doutrina.

E o segundo ano?

Um ministro aposentado lecionou para mim.  Essa foi a primeira vez que eu  
realmente tive contato com a ideia de que a salvação não é algo que conquistamos, 
mas um dom gratuito da graça recebido pela fé. Ele estava explicando o evange-
lho para mim, mas isso não combinava com nada que eu havia aprendido naquela 
igreja luterana enquanto eu crescia, nem ouvi nada parecido com isso novamente 
naquele lugar. Então eu basicamente esqueci o assunto. Continuei a ouvir e acre-
ditar que ser cristão significava simplesmente se esforçar para ser uma pessoa boa 
e prestativa. Não importava realmente o que você acreditava ou mesmo se você 
ia à igreja.

Alguma coisa disso tudo ficou com você?

Nenhum desses ministros me impressionou muito.  Ninguém me transformou 
em liberal ou conservador ou me persuadiu em qualquer direção política. Eu não 
estava nem confuso com eles nem particularmente convencido por eles. Eu não 
era um cara focado em ações sociais nem era particularmente religioso. Meu cris-
tianismo era muito superficial — era um verniz de “bondade”.

Quando você pensou em entrar no ministério?

Apenas alguns anos antes de eu ir para a faculdade, meus pais deixaram nossa 
igreja luterana e começaram a frequentar uma congregação evangélica conserva-
dora. Essa igreja, ao contrário da luterana, era muito conservadora e falava sobre 



6

“nascer de novo”. Essa foi a primeira vez que eu ouvi algo a respeito disso. Mas 
olhando em retrospecto, eu ainda não entendia o evangelho. Em vez disso, eu 
pensava que ser cristão acontecia quando você “se rendia”, “vinha até a frente” e 
“entregava sua vida a Cristo”. Isso significava, para mim, tentar ainda mais viver 
como Jesus do que os luteranos. Então eu “entreguei minha vida a Cristo” (várias 
vezes em reuniões de jovens).

Mas isso só me levou a me sentir espiritualmente superior aos outros de uma 
maneira que não havia sentido como luterano.  Eu estava mais perto da verdade 
(agora entendendo que os cristãos tinham que viver uma vida santa e se render 
completamente a Cristo), mas também mais longe da verdade do evangelho porque 
eu era mais justo.  Não surpreende que comecei a pensar em entrar no ministé-
rio. Olhando para trás, posso ver que isso partiu do meu orgulho. E sou grato a Deus 
por não ter permitido que eu me tornasse mais um ministro ordenado não convertido.

Você teve uma conversão genuína como estudante universitário  
na Bucknell University. Como você chegou à fé?

Durante meu primeiro ano na Bucknell University, longe de casa e de qualquer 
igreja, comecei a ter sérias dúvidas sobre a fé e passei por uma crise de identida-
de: eu estava confuso sobre quem eu era e se isso se encaixava com o fato de ser  
cristão. Mas um estudante cristão que morava no andar do meu dormitório gentil-
mente começou a me incomodar para ir com ele à InterVarsity Christian Fellowship.

Para resumir, ler C. S. Lewis sobre o tema do orgulho me ajudou finalmente 
a entender a profundidade do meu pecado. Não se tratava simplesmente de uma 
questão de comportamento errado, mas de algo profundamente errado com meu 
coração, identidade e perspectiva e, acima de tudo, de alienação com Deus. Por 
baixo de toda a religiosidade, vi que na verdade eu era hostil a Deus. Pela primei-
ra vez, reconheci a necessidade de salvação por pura graça. Em algum momento 
durante meu segundo ano eu transferi para Cristo a confiança que eu tinha em 
mim mesmo e encontrei a verdadeira fé.

Antes da Redeemer, você pastoreou uma igreja de uma cidade 
pequena na Virgínia por nove anos. Como foi isso?

Meus primeiros anos foram desafiadores, assim como acontece no ministério de 
todo novo pastor. Tive que aprender cometendo erros, como todo mundo. Meus 



7

sermões eram muito longos, minhas abordagens pastorais para algumas pessoas 
não funcionavam — às vezes eu era muito direto e às vezes não suficientemente 
diretivo.  Comecei novos programas que ninguém realmente queria.  Contudo, 
tendo em vista que a congregação foi tão solidária e amorosa, pude cometer esses 
erros sem que ninguém me atacasse por eles.

Mais importante, estar em uma igreja com pessoas de colarinho azul me 
ensinou a ser claro e prático na pregação. Um dos maiores elogios que já recebi 
foi quando alguém na congregação me agradeceu por eu “não ser intelectual” e, 
portanto, ser compreensível. Eu também aprendi a não construir um ministério 
baseado em carisma de liderança (coisa que eu não tinha de qualquer maneira!) 
ou habilidade de pregação (algo que não existia muito no início), mas em amar as 
pessoas pastoralmente e me arrepender quando eu estava errado. Em uma cidade 
pequena, as pessoas o seguirão se confiarem em você — em seu caráter — essa 
confiança deve ser construída em relacionamentos pessoais, não exibindo suas 
credenciais e seus talentos.

Como essa experiência afetou seus últimos anos de pastoreio  
de uma igreja urbana?

Em Hopewell, as pessoas estavam dispostas a ouvir meus sermões porque tinham 
experimentado meu amor e preocupação por elas. Em Manhattan, as pessoas só 
me procuravam com suas perguntas e se abriam sobre suas vidas quando estavam 
convencidas pelos sermões de que eu não era um golpista, um maluco, e porque 
eu tinha algum nível de QI!

Como você ganhou a confiança dos moradores seculares  
de Manhattan?

Sabíamos que nunca ganharíamos a confiança deles sem seus colegas. Ou seja, 
não distribuímos panfletos ou fizemos qualquer propaganda. Nos primeiros anos 
(antes de meus livros me tornarem uma pessoa mais pública), a única maneira 
de alguém saber sobre a Redeemer era porque um amigo a trouxera à igreja. Os 
primeiros anos foram intensos; as conversões aconteciam com tanta frequência 
que não conseguíamos acompanhá-las.

A Redeemer também é rotulada como sendo uma igreja para jovens profissio-
nais, mas essa nunca foi minha intenção. Estávamos tentando alcançar as pessoas 



8

mais não alcançadas em Nova York, aquelas que tinham menos acesso a uma 
igreja que crê na Bíblia. Isso significava que deveríamos estar no centro da cidade, 
em Manhattan. A demografia da igreja era apenas a demografia daquela área.

Antes de você e sua família se mudarem para Manhattan para plantar 
a Redeemer, o que passava por seus pensamentos e emoções?

Minha esposa inicialmente se opôs à vinda para Nova York principalmente por 
causa de nossos filhos. Não tínhamos certeza de como eles se sairiam em novas 
escolas, novos bairros. No final das contas, esse era o melhor lugar onde poderíamos 
ter criado nossos filhos. (Eles vão te dizer isso.) Eles viram o pai fazer algo assus-
tador (eu não escondi isso), e eles também viram jovens bem-sucedidos que eles 
admiravam chegarem à fé. Também nos preocupávamos com o custo de morar lá, 
e estávamos certos — não tínhamos um salário suficiente no primeiro ano —, e 
com a dificuldade de nos adaptarmos a uma vida tão urbana.

É interessante que Kathy não estivesse tão preocupada quanto eu com o 
simples fracasso do ministério. Ela tinha mais confiança em Deus (e em mim) do 
que eu, e sempre pensou que seríamos capazes de plantar a igreja. Ela estava mais 
preocupada com os efeitos da vida em Nova York em nossa família.

O que o surpreendeu enquanto pastoreava em Manhattan?

Descobri que tinha um dom para o evangelismo. Duvido que eu teria descoberto 
isso se não tivesse vindo a um lugar onde havia muitos não cristãos presentes em 
todos os cultos da igreja. Minha segunda surpresa, e a maior de todas, foi que as 
pessoas no centro da cidade de Nova York realmente responderam ao evangelho 
e muitas se converteram.

O que atraiu esses moradores de Manhattan  
bem-sucedidos ao evangelho?

Eles viveram toda a sua vida com pais, professores de música, treinadores, professo-
res e chefes dizendo-lhes para fazer o melhor, ser o melhor, se esforçar mais. Na 
opinião deles, Deus era o mestre de obras supremo, com exigências insatisfeitas.   
Ouvir que o próprio Deus havia atendido a essas exigências de justiça por meio 
da vida e morte de Jesus, e que agora não havia mais condenação para quem con-
fiasse nessa justiça foi uma mensagem surpreendentemente libertadora.



9

Cheguei a ver como a teologia da graça os libertou (e os cristãos também) 
das idolatrias modernas com as quais os habitantes de Manhattan lutavam.

Como a cidade de Nova York define a cultura para o resto  
do país e do mundo?

Nos anos 1990, ouvi os nova-iorquinos discutindo e expressando seus pontos de 
vista sobre gênero e sexualidade de maneiras que agora, muitos anos depois, são 
predominantes em nível nacional. Gostemos ou não, a cidade é uma referência 
para a cultura. Alguns podem pensar, portanto, que os cristãos devem ficar lon-
ge das cidades, mas quando olhamos para as Escrituras, não podemos negar que  
Jesus passou de cidade em cidade em seu ministério, ou que Paulo estava disposto 
a discutir com a intelectualidade cultural nos centros das cidades como Atenas e 
Éfeso. Na verdade, regressei a Atos 17 várias vezes enquanto estava em Nova York 
para aprender a interagir fielmente com as pessoas do centro da cidade.

Como os cristãos podem influenciar a cidade de Nova York para o bem?

Comecei a me perguntar: “E se pudesse haver um movimento do evange-
lho em uma das cidades mais religiosamente hostis e influentes dos Estados  
Unidos?” Esse era um objetivo. E foi parcialmente realizado. Um grande número 
de pessoas que se tornaram cristãs estão agora servindo como sal e luz em todos 
os tipos de lugares que você nunca esperaria encontrar cristãos.

Na época havia outros pastores contemporâneos que pregavam  
sobre amar e investir na cidade?

Bem, temos que começar apontando que essa questão é um pouco centrada em 
pessoas brancas. Ou pelo menos é o tipo de pergunta que um profissional de classe 
média alta faria. As igrejas negras, pardas e asiáticas nunca saíram da cidade. Quan-
do o evangelicalismo branco cresceu muito de 1965 a 1995, ele foi moldado por essa 
mentalidade de “êxodo branco” e, portanto, tinha um viés muito antiurbano.

No entanto, durante os cinco anos que passei lecionando teologia prática no 
Westminster Seminary, na Filadélfia, ao lado de Harvie Conn e Manny Ortiz, 
tive contato com uma série de ministérios e pastores afro-americanos, hispânicos 
e asiáticos que eram atenciosos, dinâmicos e teologicamente informados. Eles 
tinham ministérios prósperos em uma época em que as cidades do interior dos 



10

Estados Unidos estavam em péssimas condições. Mas lá estavam eles. Quando 
Kathy e eu anunciamos que estávamos nos mudando para Nova York, várias 
pessoas nos disseram que estávamos pecando contra nossos filhos ao levá-los para 
a cidade, que eles perderiam a fé — e talvez a vida. (Ocorreu o oposto disso.) Mas 
a visão evangélica branca de que as grandes cidades eram completos “desertos  
espirituais” estava errada. Então sim, na década de 1980 não havia muitos pasto-
res brancos e de classe média falando sobre amar e investir na cidade.

Alguém mais influenciou seus pontos de vista e abordagem  
ao ministério da cidade?

A rara voz evangélica branca que me encorajou foi James M. Boice, pastor sênior 
da Tenth Presbyterian Church na Filadélfia.  Ele era um sincero defensor dos 
cristãos que investiam e viviam intencionalmente na cidade para servi-la.  Jim 
argumentou com base na Bíblia que viver na cidade não era algo que todo cristão 
tinha que fazer, mas era algo a ser encorajado.

Eu me inspirei nisso e adotei esse raciocínio e ensino quando me mudei 
para a cidade de Nova York. É interessante notar que Jim nunca recebeu críticas 
de evangélicos por sua postura, mas hoje há muitas críticas contra as pessoas que 
incentivam a viver e investir na cidade. Os tempos mudam!

O 11 de setembro abalou Manhattan. Você poderia descrever  
o que aconteceu da perspectiva de um pastor local? Houve algum  
tipo de miniavivamento espiritual?

Conhecendo a história dos avivamentos e seus períodos, eu não chamaria isso 
de avivamento. A Redeemer passou por um desses períodos no início, de 1989 a 
1991, em que pode ter havido algumas centenas de pessoas que foram levadas à 
fé em Cristo. Foi extraordinário.

Quanto ao 11 de setembro, muitas das igrejas da cidade ficaram lotadas por 
algumas semanas, mas todas voltaram aos níveis normais de frequência muito 
rapidamente. Ao contrário das outras congregações que eu conheço, a Redeemer 
cresceu, não voltou ao antigo nível de frequência e até viu várias pessoas se con-
verterem. Tudo isso foi bom, mas não foi realmente um miniavivamento. (Passamos 
de 3.000 participantes para 5.200 na semana após o 11 de setembro, mas depois 
o número nunca foi inferior a 3.600 pessoas.)



11

Você notou alguma outra tendência?

Durante os 10 anos seguintes, muito mais pessoas de fora de Nova York vie-
ram aqui para iniciar novas igrejas do que antes. Nem todos esses missionários  
bem-intencionados foram eficazes, mas foi um desenvolvimento bem-vindo.

Como eram suas orações naquela época?

Nossas orações foram para (a) proteção contra mais ataques, (b) para que a cidade 
se recuperasse, (c) para que Deus tivesse misericórdia das pessoas em sofrimento 
e (d) para que Deus usasse o medo e a crise para levar mais pessoas a ele.

Uma grande parte do seu ministério em Manhattan está alcançando 
os céticos urbanos e instruídos. Houve desafios em atrair os céticos e 
ao mesmo tempo discipular cristãos mais maduros na mesma igreja?

De jeito nenhum. Não é apenas possível, mas útil discipular cristãos na presença 
de não cristãos.

Como? Primeiro, no uso do evangelho. Se você usa o evangelho para resolver 
os problemas dos cristãos e reordenar os amores de seu coração, então os não cris-
tãos ouvem o evangelho até mesmo enquanto os cristãos estão sendo edificados.

Segundo, no uso da “cosmovisão”. A única maneira pela qual o evangelismo 
não pode ser feito enquanto estamos discipulando e treinando pessoas é se esti-
vermos falando sobre não cristãos e sobre descrença em termos muito diferentes 
de quando estamos falando com não cristãos. Se aprendermos a falar sobre a fé 
cristã não apenas como sendo a cosmovisão “correta” (e ela é!), mas também como 
a cosmovisão mais completa — ou seja, uma cosmovisão que inclui as boas percep-
ções das outras pessoas, mas que também pode explicar e fornecer coisas que as 
outras cosmovisões não são capazes — então é possível evangelizar os não crentes 
mesmo quando estivermos mostrando aos cristãos algo sobre como integrar sua 
fé com sua vida.

Houve desafios para atrair pessoas de outros níveis  
socioeconômicos e educacionais?

Sim, muitos desafios. Em geral, é muito mais difícil combinar pessoas de diferen-
tes níveis socioeconômicos e educacionais do que combinar pessoas de diferentes 
raças e nacionalidades.



12

Mas no caso da Redeemer, nunca quisemos ser uma megaigreja regional na 
qual os participantes e membros se deslocassem a quilômetros de distância. Eu 
tinha visto igrejas assim em outras cidades onde apenas uma pequena mino-
ria de membros realmente morava perto da igreja e a grande maioria vinha de  
longe. Essas igrejas enfrentam enormes problemas tanto na realização do evange-
lismo quanto do discipulado (assunto que não vou abordar aqui). Assim, traba-
lhamos duro na Redeemer para nos concentrar quase completamente em quem 
morava em nossos verdadeiros bairros. No centro de Manhattan, onde a Redeemer 
estava localizada, quase todas as pessoas eram altamente instruídas. Foi uma de-
cisão acertada, portanto, adaptar nosso ministério ao contexto de profissionais 
instruídos. Essa era a demografia em que estávamos inseridos. Isso se encaixou 
na visão de uma igreja que atendia às necessidades dos bairros, em vez de ser uma 
igreja que atendia às necessidades de consumidores em toda a área metropolitana.

Uma coisa interessante sobre a Redeemer é o grande número  
de americanos asiáticos atraídos pela igreja. Por que você  
acha que isso aconteceu?

Ao alcançar os moradores de Manhattan céticos e seculares, acabamos nos  
deparando principalmente com brancos e asiáticos. Havia um número menor de 
outros grupos étnicos, mas na Redeemer, de modo geral — assim como nas de-
mais igrejas Redeemer atualmente — os brancos eram uma minoria.

Acho que um grande número de asiáticos veio por várias razões. No iní-
cio tínhamos uma jovem pianista, Tammy Lum, que é chinesa. Assim, quando  
alguém vinha à Redeemer notava dois rostos lá na frente para dar as boas-vindas: 
uma asiática (Tammy) e um branco (eu). De uma maneira pequena, mas signifi-
cativa, isso fez com que os visitantes asiáticos se sentissem um pouco mais bem 
recebidos do que se vissem apenas um homem branco na frente.

O que mais?

Os jovens americanos asiáticos eram muitas vezes bastante instruídos e a  
Redeemer era especialmente preparada para responder a perguntas e objeções ao 
cristianismo com as quais eles eram confrontados na faculdade e na pós-gradua-
ção. Muitos asiáticos também me disseram que a ênfase da Redeemer na graça 
gratuita de Deus em Cristo era atraente.



13

Por fim, muitos asiáticos me disseram que, embora não preferissem um am-
biente asiático completamente homogêneo, também não queriam ficar completa-
mente isolados de outros asiáticos. A Redeemer tornou-se ideal para eles porque 
podiam convidar seus amigos asiáticos e não asiáticos.

Você começou a ganhar fama como pastor da Redeemer.  
Suspeito que você não goste de ser chamado de pastor celebridade, 
mas o fato é que a maioria dos evangélicos reconhece seu 
nome. Como você lidou com a fama?

É importante reconhecer que houve uma mudança radical em 2008 depois que 
saiu meu primeiro livro, A fé na era do ceticismo. Foi então que as armadilhas da 
“fama” começaram a aparecer. Após os cultos aos domingos, visitantes de fora da 
cidade apareciam e me pediam para autografar um livro ou deixá-los tirar uma 
foto. Isso nunca tinha acontecido antes. Foi só quando comecei a escrever que co-
mecei a ser conhecido por muitas pessoas que não me conheciam (minha definição 
de fama). Isso foi desconfortável tanto para Kathy quanto para mim, que temos a 
tendência de sermos mais introvertidos e quietos.

A princípio, essa posição de destaque parecia tão irreal para mim que sim-
plesmente a ignorei. Parecia apenas uma ilusão e eu simplesmente não acreditei.   
O mundo cristão não é tão grande quanto as pessoas gostam de pensar. Mesmo 
agora, se você perguntasse às primeiras 10 mil pessoas que passaram por você em 
qualquer calçada de Nova York, é provável que nenhuma delas tenha ouvido meu 
nome. Mas com o passar do tempo tive que admitir que me tornei um sapo maior 
em uma lagoa.

Como isso afetou a igreja?

Isso não foi particularmente bom para a Redeemer.  Trouxe muitos “turistas” para 
a igreja que vieram para meus sermões, mas que não faziam parte da congregação.   
Embora eu esteja feliz por qualquer visitante que possa ter sido desafiado pelo 
ensino bíblico durante uma visita, isso significava que eu não era capaz de falar 
com os céticos locais da maneira que originalmente conseguia.

Felizmente, isso não aconteceu comigo até que eu tivesse quase 60 anos. Nessa 
idade você não entra em conflito com a fama, a não ser pelo fato de achá-la descon-
fortável e até mesmo hilária. Não recomendo que ninguém seja uma “celebridade”.



14

A visão estabelecida da Redeemer é “Divulgar o evangelho, primeiro 
através de nós mesmos e depois através da cidade por meio de 
palavras, ações e comunidade. Trazer mudanças pessoais, cura social 
e renovação cultural por meio de um movimento de igrejas  
e ministérios que mudam a cidade de Nova York e, por meio dela,  
o mundo”. De que maneira essa missão foi cumprida e de que  
maneira ela falhou?

Eu diria que a Redeemer foi parcialmente eficaz nisso. Primeiro vamos olhar para 
a segunda parte da visão: o movimento. Em 1989 (o ano em que a Redeemer 
começou), menos de 1% dos moradores do centro de Manhattan frequentavam 
uma igreja evangélica. Em 2019, foram 8%. Em 1989, havia cerca de 100 igrejas 
evangélicas no centro de Manhattan. Em 2019 havia 308. Nem a Redeemer ou a 
Redeemer City to City (que trabalha especificamente com plantadores de igrejas) 
plantaram diretamente todas essas igrejas, mas foi a maior contribuidora para o 
movimento em Manhattan.

É mais difícil mensurar a primeira parte da visão.  Quanto do evangelho 
“se espalhou através de nós”, isto é, fez com que nós cristãos fôssemos pessoas 
semelhantes a Cristo? Quanta renovação social e cultural a cidade viu por nossa 
causa? Eu poderia lhe apresentar páginas e páginas de bons exemplos de ambos 
os casos que partiram da Redeemer. Mas a Redeemer falhou em relação a essa 
visão nos termos em que ela é declarada? Claro, como não poderia ter falhado?

Olhando para trás, há algo que você gostaria de ter  
feito diferente no ministério?

Definitivamente. Sem dúvida, eu deveria ter orado mais.

Muitos cristãos lutam para administrar seu relacionamento com a 
cultura do mundo. Você vê a cultura do mundo se tornando cada vez 
mais hostil aos valores cristãos (ou talvez sempre tenha sido hostil)?

Sim, definitivamente, a cultura é mais hostil ao cristianismo: seja na academia, na 
mídia, governo, negócios, entretenimento popular, artes ou redes sociais — nossa 
cultura está se tornando mais hostil em relação às crenças e valores cristãos. Não 
é a mesma coisa como sempre foi antes.



15

A pergunta “Como você responde a isso?”  requer uma resposta que leva 
uma semana ou então requer algumas frases simples.  Opto pelas frases: Primeiro,  
arrependa-se das maneiras pelas quais as vidas inconsistentes dos cristãos pre-
judicaram a credibilidade da Igreja.  Segundo, ame o seu próximo como a si 
mesmo.  Terceiro, deixe as pessoas saberem que você é crente — não esconda 
isso. Quarto, certifique-se de não ser severo ou desajeitado em suas palavras (cer-
tifique-se de que é o evangelho que está ofendendo e não você). E por último, não 
tenha medo da perseguição. Jesus promete estar com você.

Como você desenvolveu sua convicção e interesse pela justiça?

Primeiro, quando comecei a ler a Bíblia de maneira intensiva, tentando lê-la repeti-
damente, comecei a notar a frequência com que a Escritura fala sobre justiça para 
a viúva e o órfão, para o imigrante e para o pobre. É incrível.

Segundo, quando preguei sobre a parábola do bom samaritano, tive que estudar 
a história em profundidade e percebi as implicações. Quando perguntam a Jesus “O 
que significa amar o próximo?”, ele conta a história de um homem que arrisca sua 
vida ao interromper sua viagem e, de maneira sacrificial, oferece ajuda física e mate-
rial a um homem de outra raça e religião! Por fim, quando comecei a viver em Nova 
York, as necessidades dos pobres tornaram-se ainda mais visíveis para mim.

Dê-me um exemplo de quando você precisou tomar uma posição 
impopular, seja contra não cristãos ou contra crentes.

Acho importante entender como todo o empreendimento da Redeemer foi  
radical. Todo domingo que eu pregava, toda reunião que eu ensinava, tomava posi-
ções impopulares que iam na contramão do que pensavam os moradores do centro 
da cidade. Enfrentava oposição e hostilidade semanalmente — às vezes diariamente.

A Redeemer Presbyterian Church é uma igreja evangélica conservadora na 
Manhattan secular e liberal. Toda semana eu dizia às pessoas coisas que a maioria 
considerava absolutamente ultrajantes, se não perigosas — Jesus é o único cami-
nho para a salvação; sem crer em Jesus você está perdido e vai para o inferno; a 
Bíblia é verdadeira em cada palavra e você deve se submeter a ela quer ela se en-
caixe ou não em suas opiniões; o sexo é somente para um homem e uma mulher 
no casamento; você deve ser radicalmente generoso com seu dinheiro e, se for 
próspero, deve adotar um estilo de vida modesto. E assim por diante!



16

Plantar a igreja e pregar publicamente as Escrituras de forma expositiva foi e é 
extraordinariamente conflituoso. Muitas vezes as pessoas vinham até mim após o cul-
to e expressavam forte oposição. A maioria era civilizada, mas algumas pessoas fica-
vam muito iradas e até me xingavam. E algumas dessas pessoas estavam em lágrimas.

O que você vê como a maior ameaça para os cristãos modernos?

Nos Estados Unidos, acho que a segunda maior ameaça é uma nova ideologia 
progressista e secular que está dominando a academia, o governo, o mundo corpo-
rativo e a grande mídia. Essa ideologia é contra a liberdade de expressão e se opõe 
profundamente a que pessoas religiosas expressem ou pratiquem muitos aspectos 
de sua fé em público.

No entanto, a primeira e maior ameaça é o fracasso da própria igreja americana:
›	 A igreja tradicional se casou com partidos políticos liberais, a igreja 

evangélica se casou com partidos políticos conservadores e agora somos 
vistos como nada além de um bloco de poder político.

›	 Também tem havido numerosos exemplos flagrantes de hipocrisia em 
que muitos líderes proeminentes de igreja se acham culpados de várias 
formas de abuso e comportamento corrupto.

›	 Em vez de admitir que a igreja americana participou da marginalização 
e exploração de vários povos no passado, um segmento vociferante da 
igreja evangélica moderna tem recusado a se arrepender e ouvir, e em vez 
disso tornou-se áspera e denunciadora em seu discurso.

›	 A igreja tem falhado em cumprir a Grande Comissão em nosso tempo, 
uma vez que não descobriu uma maneira de evangelizar uma cultura 
secular pós-cristã. (Veja o artigo seminal de Lesslie Newbigin, “Can the 
West be converted?”)

Considerando o momento atual da nação e o momento em que 
você se encontra (partindo do pressuposto de que você nunca fora 
diagnosticado com câncer), se você fosse plantar a Redeemer hoje, 
seria muito diferente?  

A doutrina seria a mesma (já que minha doutrina não mudou).
A “visão teológica” básica (um termo que explico em meu livro Igreja cen-

trada) também seria a mesma, porque embora os Estados Unidos e a cultura 



17

de Nova York tenham mudado um pouco, não houve de fato uma mudança de 
direção. Ela está se movendo hoje na mesma direção que estava em 1989. Assim, 
esses fatores relacionados à “visão teológica” permaneceriam os mesmos.

Isso quer dizer que a ênfase seria em:
  1)	 reordenar os amores do coração com o evangelho;
  2)	 amar a cidade em palavras e ações;
  3)	 contextualizar e se engajar culturalmente sem comprometer o evangelho;
  4)	 pregar para cristãos e não cristãos ao mesmo tempo porque acolhíamos os 

não crentes e esperávamos que eles estivessem conosco constantemente;
  5)	usar uma linguagem acessível, não uma conversa piedosa de alguém 

que está familiarizado com os termos ou uma conversa doutrinária 
técnica desnecessária;

  6)	 quando não cristãos não estiverem presentes, falar sobre eles exatamente 
da mesma forma que falamos quando eles estão presentes;

  7)	 concentrar-se nos temas centrais em vez de discutir constantemente so-
bre tópicos em que os cristãos divergem;

  8)	 superar barreiras raciais e formar uma comunidade multiétnica amorosa;
  9)	 amar o próximo por meio de obras de misericórdia e justiça;
10)	 pensar com os não crentes como Paulo fez em Atos 17 e 1Coríntios 

1.22-23, com uma estratégia de “plenitude subversiva”, ou seja, mostrar 
aos não crentes que suas melhores aspirações são idólatras, mas que suas 
verdadeiras necessidades podem ser satisfeitas em Cristo;

11) combinar coisas que confundem as expectativas dos não cristãos, tais como:
•	 falar a verdade impopular, mas fazê-lo com um amor paciente, gentil, 

aberto a críticas e de modo não coercitivo;
•	 evangelismo vigoroso e ativo, mas também chamados à justiça;
•	 forte contenção pela doutrina cristã histórica com abertura e ênfase 

nas artes;
•	 uma crença na autoridade e inerrância das Escrituras, mas uma pro-

funda apreciação e vontade de aprender com o pensamento não cris-
tão (a prática da “graça comum”).

12) tanto no envolvimento profundo na igreja quanto na comunidade cristã, 
integrando fé e trabalho nos setores públicos da sociedade;

13) ter a “mesma mentalidade do movimento” e estar disposto a cooperar 
com outros cristãos ao invés de ser sectário e separatista;



18

14) praticar a liderança servidora e estar aberto a ideias e críticas em vez de 
exercer uma liderança coercitiva, abusiva e hierárquica.

Pelo menos uma coisa mudou desde 1989. Na época, a cultura secular foi 
dominada pela psicologia. Todas as pessoas estavam em programas de 12 passos e 
falavam sobre codependência, autoestima e outros assuntos terapêuticos. Hoje, a 
cultura secular é dominada pela sociologia. A ênfase no individualismo terapêutico 
ainda existe, mas foi um pouco suplantada pela identidade de grupo e por temas 
de poder e justiça.

O liberalismo mais antigo — com sua ênfase nos direitos individuais, liber-
dade de expressão e apoio à perspectiva da diversidade — está sendo suplantado 
por um secularismo muito mais antirreligioso que tem profunda desconfiança 
desses conceitos. Os cristãos agora podem esperar uma oposição mais aber-
ta às suas crenças. Há outras coisas acontecendo em Nova York também — a  
demografia racial e de classe está mudando constantemente e precisa ser levada  
em consideração.

À luz dessas mudanças, o que mudaria seriam “modelos” de ministério. Isso 
se refere a  como  (não a o quê!) você prega (quais questões abordar, quais temas 
e assuntos enfatizar, quais ilustrações usar, quais autores e autoridades citar), a 
como evangeliza (por meio de eventos e palestrantes ou mais por meio de amiza-
des e processos individuais?), a como assimila e discipula novos membros, a como 
organiza as pessoas para o cuidado pastoral (por meio de pequenos grupos? Por 
meio de redes pastorais leigas?), a como catequiza as crianças, a como exerce a 
liderança etc.

Exemplos de mudanças de modelo: a pregação em Nova York terá que ofere-
cer uma “plenitude subversiva” às preocupações culturais e aos anseios por justiça 
da mesma forma que há 30 anos abordou os anseios de autorrealização (e a prega-
ção deve continuar a fazê-lo). A evangelização em Nova York requer mais ênfase 
em conversas individuais entre cristãos e não cristãos. A maioria dos não cristãos 
precisará estar em tal processo antes de poder ser levado a um culto cristão.

Você provavelmente não se lembra de tudo o que disse ou escreveu, 
mas há algo que queira mudar agora?

De certa forma, os tempos mudam e, portanto, se eu olhar para trás para as coisas 
que escrevi ou disse há 20, 30 ou 40 anos, tenho certeza que posso argumentar a 



19

favor delas de maneira diferente ou expressá-las de maneira um pouco diferente 
— eu certamente poderia ilustrá-las de maneiras diferentes.

Mas quando se trata de posições sobre questões bíblicas e teológicas, tenho 
quase sempre a mesma posição desde que que saí do seminário.

Sobre criação e evolução?

Acredito em uma “terra velha” e que Gênesis 1 é uma expressão poética do sig-
nificado da criação, não uma receita; mas também acredito na criação especial de 
Adão e Eva como nossos ancestrais.

Sobre justiça social?

Acredito que Deus quer que os cristãos trabalhem contra o racismo e a pobreza 
e criem uma sociedade mais justa, mas eles devem fazer isso estando espalhados 
pelo mundo. A igreja enquanto igreja [em sua capacidade de igreja] deve evan-
gelizar e depois discipular os cristãos para mudar o mundo, mas não deve, como 
instituição, aliar-se a organizações e partidos políticos específicos.

Sobre a obra do Espírito Santo?

Não sou carismático, mas também não sou anticarismático; não deixo de apreciar 
os pontos fortes do movimento.

Sobre sexualidade?

Acredito que o sexo é apenas para o casamento entre um homem e uma mu-
lher. Sobre o aborto — acredito que aborto é tirar a vida humana e, portanto, um 
pecado e um grande mal.

Sobre o complementarismo?

Acredito que no casamento/lar e na Igreja os homens devem exercer a “liderança” 
e essa liderança é modelada de acordo com a definição de autoridade de Cristo, 
que é a autoridade para servir e morrer. A liderança servidora nunca deve ser 
usada como um poder para obrigar ou exercer autoridade para seus próprios inte-
resses. Acredito que as mulheres não devem ser ministras e presbíteras ordenadas, 
mas podem ser diaconisas. Eu só uso o termo “complementarismo” entre aspas 



20

porque Kathy e eu chegamos à nossa posição antes de essa palavra existir e por-
que muitas vezes as pessoas que usam o rótulo lançam muitas regras extrabíblicas 
sobre as mulheres (como não trabalhar fora de casa, ou apenas aceitar certos em-
pregos etc.), algo que nunca aceitaríamos. Não mudamos nossas opiniões sobre 
esse assunto desde o seminário.

Aprecio mais profundamente a sabedoria e a verdade das confissões refor-
madas, especialmente os padrões de Westminster da minha denominação. Em 
várias questões confessionais — tais como a compreensão do funcionamento do 
“princípio regulador do culto” e a prática do Sabbath — não mudei minha posição 
desde que entrei na minha denominação.

Como eu disse acima, estou sempre revisando minhas anotações de ensino 
para que eu possa me expressar com mais clareza. Mas isso significa que eu mu-
daria como eu prego, não o que eu prego. Algumas pessoas dirão que tal falta de 
mudança ao longo de quatro décadas de ministério é ruim, mostrando falta de 
“crescimento”, e outras podem achar algo bom (eu acho bom). Vou deixar que os 
outros julguem.

Tenho ouvido muitos irmãos cristãos acusando você de ser liberal  
— tanto em termos teológicos quanto em termos políticos.

Devo começar lembrando que esses termos politicamente “liberal” e “conservador” 
são bastante imprecisos e subjetivos. Alguns anos atrás, interagi com um ministro 
da minha denominação que acreditava firmemente que nem as mulheres nem os 
homens solteiros deveriam poder votar nas eleições civis, mas apenas os chefes de 
família do sexo masculino. Ele acreditava que essa era a posição bíblica e foi uma 
das razões pelas quais ele acabou deixando a denominação, dizendo que 99% de 
seus ministros eram horrivelmente “liberais”.

Outro líder cristão com quem conversei me disse que o dinheiro dos impos-
tos não deveria servir para nada a não ser apoiar a polícia e os militares. Todas 
as outras coisas deveriam ser feitas pela iniciativa privada, não pelo governo. Ele 
baseou essa ideia no que ele achava ser a interpretação correta de Romanos 13. Ele 
acreditava que qualquer nível de tributação além desse nível extremamente baixo 
era uma forma de socialismo. Quando eu disse que achava que os impostos tam-
bém poderiam ir para a construção de pontes e estradas, ele me chamou de libe-
ral. Mais uma vez, comparado a ele, eu era menos conservador no espectro político.



21

E quanto ao termo politicamente liberal?

Considerando a maneira como esse termo tem sido usado pela grande maioria 
das pessoas nas últimas décadas, não sou politicamente liberal. Não sou parti-
dário de uma economia altamente centralizada e controlada pelo governo ou de 
impostos ao nível dos países socialistas europeus. Eu sou pró-vida. Sou, claro, um 
grande defensor da liberdade religiosa, um termo que a esquerda agora coloca 
entre aspas assustadoras e um conceito a que se opõe. Os liberais políticos não me 
consideram politicamente liberal.

Então, por que algumas pessoas me chamam de liberal político?
A primeira razão é que, em um ambiente altamente polarizado politicamente, 

qualquer um que não esteja lhe apoiando de maneira ruidosa e explícita é agora 
visto como uma pessoa que apoia o outro lado. Durante a última eleição eu sim-
plesmente disse que, como ministro, eu não poderia fazer imposições à consciência 
dos cristãos (veja a Confissão de Westminster Capítulo 20) e dizer-lhes como vo-
tar. Isso irritou muitos conservadores que acreditavam que qualquer esforço para 
ser “apolítico” realmente significava estar do lado liberal.

A segunda razão é porque muitas vezes prego o que a Bíblia ensina sobre 
como os cristãos devem trabalhar e apoiar intensamente os pobres e necessita-
dos. Mesmo que eu simplesmente exponha as Escrituras e não diga nada sobre 
governo ou tributação, muitas pessoas acreditam que tal ênfase levará a impostos 
mais altos e a um governo maior e, portanto, isso é ser “liberal”. Mas é claro que 
isso não é verdade. Dizer que os cristãos devem estar profundamente preocupados 
com as necessidades dos pobres não é falar de diretrizes políticas, mas simples-
mente apresentar uma verdade bíblica.

Terceiro, muitos acreditam que, se não tenho uma atitude denunciadora e 
hostil contra os liberais é porque eu mesmo sou liberal, o que não é verdade. Jesus 
nos chamou para “saudar” publicamente e desejar paz não apenas aos nossos irmãos 
na fé, mas a todos (Mateus 5:43-48). Recentemente, no Twitter, parabenizei um 
ateu (Greg Epstein) por ter sido selecionado como capelão-chefe em Harvard.   
Tenho debatido publicamente os pontos de vista de Epstein e já me opus às suas 
crenças ateístas. No entanto, ele também foi amigável comigo e é uma pessoa que, 
diferente de alguns capelães-chefes de Harvard do passado, Epstein é, segundo 
aqueles que convivem com ele, mais justo e aberto à ideia de permitir que todos 
os capelães — incluindo os evangélicos — realizem seus ministérios. Mesmo 



22

assim, muitas pessoas nas redes sociais expressaram sua convicção de que, se você 
demonstra cordialidade com ateus e liberais é porque deve ser pelo menos um 
liberal que ainda não saiu do armário. Isso não é verdade.

E quanto à acusação de ser teologicamente liberal?

Devo confessar que fico bastante perplexo com isso.  Sou membro da Igreja 
Presbiteriana na América, que é doutrinariamente bastante conservadora, e estou 
satisfeito com suas posições teológicas, com a única exceção de que preferiria 
que as mulheres pudessem ser ordenadas diaconisas. Não acho que isso me torne 
teologicamente liberal em qualquer sentido que esse termo tem sido usado pela 
maioria das pessoas nas últimas décadas. Meu melhor palpite é que algumas pessoas 
pensam que minha ênfase na justiça e preocupação com os pobres significa que 
eu, de alguma forma, deva ser liberal no sentido político e teológico, apesar de 
minhas crenças doutrinárias ortodoxas e minha profissão de fé.

Mais uma vez, esses são meus melhores palpites, então é possível que eu não 
esteja enxergando o cenário como um todo. De modo geral, porém, não vejo pro-
blemas em confundir as pessoas quanto ao fato de eu ser liberal ou conservador 
aos seus olhos. Se um cristão está vivendo em obediência às Escrituras, ele ou ela 
não se encaixará em uma ideologia política binária ou em um partido. Acabei 
aceitando essa confusão.

Também ouvi pessoas dizerem que você endossou a teoria crítica da 
raça e se tornou muito orientado para a “justiça social”.

Já falei sobre a questão da justiça social em outras questões acima. Eu apenas  
exponho o que a Bíblia diz sobre justiça — e ela diz muito. Eu apenas acrescen-
taria aqui o temor que algumas pessoas têm de a ênfase na justiça social levar a 
uma perda de preocupação com o evangelismo. Qualquer pessoa que conheça 
alguma coisa sobre a Redeemer ou sobre o meu ministério sabe que isso nunca 
aconteceu. Sou essencialmente um evangelista em meu chamado.

Quanto à afirmação de que endossei a teoria crítica da raça (TCR), escre-
vi uma crítica sobre a teoria com a qual muitas pessoas simpatizantes da TCR  
não concordaram.

Em segundo lugar, muitas pessoas não sabem o que realmente é a teoria crí-
tica da raça. Alguns possuem uma definição funcional da TCR como sendo “falar 



23

muito sobre racismo”. A Bíblia em muitos lugares aborda o pecado da “acepção 
de pessoas” com base em sua classe, etnia, nacionalidade, sexo, idade ou qualquer 
outro status social. Portanto, tenho abordado o racismo a partir da Bíblia desde 
que comecei meu ministério em meados dos anos 1970. A maioria das pessoas 
atribui a teoria crítica da raça ao trabalho de Derrick Bell e outros, tendo início 
em meados da década de 1990. Isso significa que meu ensino sobre o pecado do 
racismo é anterior à TCR.

No entanto, acredito no que a Bíblia ensina (e também no que a igreja negra 
americana nos diz há décadas), ou seja, que existe algo como “racismo sistêmico” 
ou “institucional”.  Isso significa que existem estruturas sociais que prejudicam 
certos grupos ou classes de pessoas, mesmo quando quase todos os que trabalham 
dentro da estrutura não são racistas de maneira pessoal e individual (ou sexistas 
etc.) em suas crenças e atitudes.

Há muitas pessoas que insistem que qualquer um que acredite no racismo sistê-
mico é automaticamente um proponente da teoria crítica da raça. Isso não é ver-
dade. Em um artigo sobre o assunto mostro que o conceito é ensinado nas Escrituras.

Muitos pastores estão enfrentando dificuldades, principalmente após 
as várias mudanças durante a pandemia. As pessoas estão deixando 
as igrejas por causa das restrições da pandemia, eleições, injustiça 
racial, diferenças políticas etc. Muitos pastores estão deixando o 
ministério. Você já lidou com algo assim durante o seu ministério ou 
isso é algo específico para o nosso tempo atual? Como você navegou 
nas águas capciosas da política/ideologia?

Eu diria que a cultura está definitivamente mais polarizada do que nunca. Nunca 
vi nas igrejas do passado o tipo de conflito que temos nas igrejas de hoje. Em 
praticamente todas as igrejas há um corpo menor ou maior de cristãos que foram 
radicalizados para a esquerda ou para a direita por redes sociais, feeds de notícias e 
comunidades extremamente eficazes e completamente imersivas. As pessoas são 
bombardeadas 12 horas por dia com opiniões que apresentam um determinado 
ponto de vista político e a principal forma de persuadir não é por meio da discussão, 
mas da revolta. As pessoas estão sendo formadas por essa maneira imersiva de 
discurso público — muito mais do que estão sendo formadas pela Igreja. Isso está 
criando uma crise. Não, eu não enfrentei nada assim no passado.



24

No entanto, a maneira de navegar nessas águas é ainda seguindo a prescrição 
do livro de Provérbios para nossas palavras.  Elas devem ser honestas, poucas, 
extremamente bem elaboradas, geralmente calmas, sempre voltadas à edifica-
ção (mesmo quando forem críticas) e devem ser acompanhadas de muita escuta  
silenciosa.

Muitos pastores mais jovens que são plantadores de igrejas respeitam 
e admiram você. Muitos deles acreditam que suas igrejas podem 
alcançar o crescimento e o reconhecimento que a Redeemer tem 
hoje. Mas isso não vai acontecer com todos. Que palavra você  
daria a eles?

Não há problema em querer ver crescimento espiritual e numérico em sua igreja.   
Todos devem desejar que as pessoas cheguem à fé e cresçam em Cristo e, se isso 
acontecer, o crescimento da igreja acontecerá. (Em outras palavras: podemos fa-
zer uma igreja crescer numericamente sem que o Espírito Santo transforme vidas, 
mas se o Espírito Santo está transformando vidas, normalmente veremos pelo 
menos algum crescimento na igreja.)

Contudo, desejar um crescimento significativo da igreja como um fim em 
si mesmo para obter (como você diz) “reconhecimento” é espiritualmente letal.   
O que devemos desejar é a fidelidade ao nosso chamado. Ponto final. Se, além  
disso, você obtiver reconhecimento, ore a Deus para que isso não o prejudique. John 
Flavel argumenta em  Keeping the heart  que a segunda situação espiritualmente 
mais perigosa para se estar é a “adversidade”, mas a primeira e maior situação 
espiritualmente perigosa para se estar é a “prosperidade”. Para citar Jeremias 45.5  
(na versão KJV), “Procuras grandes coisas para ti mesmo? Não as procure.”

Se você não busca o sucesso, mas, sim, a fidelidade e a produtividade, se o 
sucesso vier, é menos provável que isso o prejudique, enchendo-o de orgulho e 
levando-o a usar o poder de maneira egoísta e coercitiva. Em retrospecto, Kathy 
e eu sentimos que fomos um pouco protegidos por Deus das tentações do sucesso 
porque (a) não o esperávamos — nunca quisemos ou esperamos uma igreja grande, 
e (b) o sucesso veio em grande parte quando eu estava mais velho. Eu tinha quase 
50 anos quando a igreja se tornou grande e conhecida, e (c) eu tinha quase 60 
anos quando comecei a escrever livros. É muito mais difícil lidar com o sucesso 
sendo um jovem adulto do que sendo um adulto mais velho. (d) Por fim, apesar 



25

do que se possa considerar como “sucesso”, qualquer líder de ministério pode lhe 
dizer que ainda há mágoas, perdas e lutas que vêm com a liderança, a fim de que 
as realidades da responsabilidade continuem a humilhá-lo.

Li que Kathy Keller desempenhou um papel imensurável em sua vida 
e ministério. Poderia dar um exemplo?

“Imensurável” é a palavra certa.  Quando ainda éramos apenas amigos no  
Gordon-Conwell Seminary, nem mesmo estávamos “namorando”, Kathy era de 
longe a pessoa mais instrumental que me ajudou a enxergar a verdade da teologia 
reformada. Ela mesma era uma cristã reformada convicta, mas seus argumentos 
para isso eram extremamente acessíveis, de bom senso e práticos. Vi como os 
temas teológicos reformados estavam se desenrolando em sua vida e perspectiva e 
gostei. Eu fui para o seminário não gostando do calvinismo, mas no final do meu 
primeiro ano eu o adotei completamente.

E na Redeemer?

Primeiro ela foi a diretora não-oficial (e depois oficial) de comunicações. Se você 
estivesse na equipe da Redeemer, teria se acostumado com a seguinte frase: “Fale 
como se as paredes tivessem ouvidos”. Isso significava que em todos os momen-
tos os cristãos deveriam considerar o que diziam sobre sua fé ou a maneira como 
descreviam os não crentes como se estivessem sendo ouvidos por um não crente.   
“O que o incrédulo concluiria sobre Jesus ou os cristãos se ouvisse o que você 
disse?”  Isso foi determinante não apenas para nos distanciarmos de conversas 
internas e jargões cristãos, mas também nos lembrou que deveríamos esperar que 
não crentes estivessem presentes no culto, em pequenos grupos e em todos e 
quaisquer eventos que a igreja realizasse.

Olhando para trás, quais foram seus maiores desafios como 
pastor? Alguma vez você sentiu vontade de desistir do ministério?

Em maio de cada ano eu estava exausto, cansado, e brincava com a ideia de fazer 
outra coisa (algo que acho que muitos outros pastores também fazem), mas nun-
ca considerei isso seriamente. A certa altura, quando minha esposa Kathy estava 
muito doente, pelo menos pensei em voltar a ensinar no seminário. Mas mesmo 
assim eu não acho que ela teria me deixado fazer isso.



26

Muitas pessoas o conhecem pessoalmente como Tim Keller, um 
homem. Muito mais pessoas não o conhecem pessoalmente e o 
conhecem como Tim Keller, o pastor e teólogo. Como você gostaria 
que as pessoas que não o conhecem pessoalmente se lembrassem de 
você, muito depois de você ter partido?

Quero que meus filhos e netos se lembrem das coisas que tentei ensiná-los com 
palavras e exemplos.  Quero que meus livros continuem a ser lidos porque eu 
deliberadamente procurei apresentar ensinamentos bíblicos que achei que teriam 
relevância permanente. Mas, fora isso, não acho que seja meu trabalho me preo-
cupar com meu “legado”.

Tradução: Jonathan Silveira.

Textos originais: Pastoring the City e Handling a Hostile Culture.

Esta entrevista foi originalmente publicada em duas partes nas edições de 25 de 
dezembro de 2021 e 15 de janeiro de 2022 da WORLD Magazine e elas foram 
aqui reunidas em um único texto. Reimpresso com permissão. Copyright  
© 2022 WORLD News Group. Todos os direitos reservados. Para ler mais  
jornalismo biblicamente objetivo que informa, educa e inspira, visite wng.org.

Nasceu e cresceu no estado americano da 
Pennsylvania. Estudou em instituições como Bucknell 
University, Gordon-Conwell Theological Seminary 
e Westminster Theological Seminary. A princípio, 
foi pastor na cidade de Hopewell, na Virgínia. Em 
1989, iniciou a Redeemer Presbyterian Church, em 
Manhattan, com sua esposa, Kathy, e seus três filhos. 
Hoje, a igreja tem uma frequência de mais de cinco mil 
membros aos domingos e já ajudou a plantar cerca de 
duzentas igrejas ao redor do mundo. Keller é um autor 
prolífico. Entre outros livros, escreveu: A cruz do rei, 
O significado do casamento e Justiça generosa, todos 
publicados por Edições Vida Nova.

Sobre o autor

Timothy Keller

https://wng.org/articles/pastoring-the-city-1638940223
https://wng.org/articles/handling-a-hostile-culture-1640586880

