
45

James H. Cone e a teologia da libertação 
negra: O discurso Black Power para uma 
igreja progressista

Ana Carolina Peck Mafra

“Não há nada mais ameaçador na América hoje do que um
homem branco com raiva.” 

Reportagem de 21 de novembro de 2021 da CNN.1

Atualmente, é muito comum encontrar nos Estados Unidos cristãos que 
defendem movimentos sociais anticristãos como o Black Lives Matter. 
Muitas dessas pessoas parecem estar acríticas em relação ao discurso 

propagado pela mídia que continuamente defende a ideia de que toda pessoa 
negra, independente de sua situação real de vida e de suas ações, deve ser conside-
rada como vítima do racismo estrutural. Simples posto: todos os negros seriam ví-
timas da “supremacia branca”. O caso mais conhecido e que tem sido usado como 
argumento para essa conversa, é o caso de George Floyd. Um homem negro, 

1https://www.cnn.com/2021/11/20/us/angry-white-men-trials-blake-cec/index.html

James Cone



46

que foi morto em uma ação trágica e violenta cometida por um policial branco.  
A narrativa prevalecente é de que a morte de Floyd prova que a polícia americana 
usa de brutalidade sempre que se depara com negros. Apesar de os números mos-
trarem que de fato a violência policial nos Estados Unidos é alarmante, afirmar 
que os negros e suas comunidades são as maiores vítimas da violência e corrupção 
policial é uma falácia impetuosa. 

Confirmar isso é fácil. Basta uma breve pesquisa em nomes como: Tony 
Timpa2 — homem branco, morto em 2017, em situação idêntica a George Floyd, 
com a diferença de os policiais que o mataram nunca responderam criminalmente; 
Ella Fresch — mulher branca e policial, morta por espancamento em 2021 que 
teve medo de sacar sua arma e sofrer represália social; Andrew Coffee IV — um 
afro-americano, que foi considerado inocente em todas as acusações de assassi-
nato, pelo mesmo motivo (e na mesma semana) que Kyle Rittenhouse (o jovem 
branco, acusado pela mídia como “supremacista branco” por ter atirado em três 
pessoas brancas que o atacaram). Em ambos os casos, o julgamento concluiu que 
os jovens agiram em legítima defesa. Neste caso, Coffee era acusado de atirar con-
tra os policiais durante uma operação antidrogas em sua casa e mesmo assim foi 
inocentado das acusações. O que chama a atenção é como nenhum desses casos 
teve repercussão nacional como o caso de George Floyd. Provavelmente porque 
não se adequavam às pré-condições básicas da narrativa: a supremacia branca e o 
julgamento (injusto) que tem como base o racismo estrutural.

Sobre a afirmação de que a violência policial estaria então conectada espe-
cialmente a questões raciais, o professor Roland G. Fryer, Jr., do departamento de 
economia da Harvard University, afirma que de fato “as questões são espinhosas 
e as conclusões que alguém pode tirar sobre o preconceito racial são repletas de 
dificuldade.” Mas baseado em uma extensa pesquisa realizada por ele, defende 
que “Os dados mais granulares sugerem que não há preconceito racial envolvido 
nos casos de morte por tiroteio policial.”3 É verdade, todavia, que existe violência 
policial nos Estados Unidos (e no mundo). Existir o racismo e a extrema de-
sigualdade socioeconômica é uma realidade cruel. Mas seria, de fato, a questão 
racial a raiz de todos os males sociais? 

2https://www.nationalreview.com/news/tony-timpa-suffered-the-same-fate-as-
george-floyd-but-received-none-of-the-attention/

3https://scholar.harvard.edu/files/fryer/files/fryer_police_aer.pdf



47

Infelizmente esta é uma retórica que muitos cristãos nos EUA estão aceitan-
do como sendo verdadeira. No entanto, me parece que o que estamos assistindo 
por aqui, é o resultado de algumas décadas de um cristianismo que é raso em 
conhecimento bíblico e que em nome do “ser progressista” e em nome do “amor” 
abriu mão de credos fundamentais da fé cristã. Parece também que muitos cris-
tãos esqueceram (ou não conhecem) a história do cristianismo. Não se lembram 
de importantes nomes de homens e mulheres, que justamente por serem protes-
tantes, lutaram contra as injustiças sociais sem precisarem se filiar a movimento 
ideológicos. O que se vê posto nas igrejas hoje parece ser fruto de sementes que 
foram lançadas em meados dos anos 1950, época dos movimentos dos Direitos 
Civis nos Estados Unidos. Todavia isso não aconteceu de forma aleatória, nem 
orgânica. Tais ideias foram construídas por pessoas que, intencionalmente ou não, 
semearam ideias no passado que ecoam até hoje. 

Um dos nomes de maior relevância para o entendimento de como essas 
ideias foram aos poucos penetrando a igreja cristã americana é James H. Cone. 
Recentemente traduzido para o português e publicado no Brasil, Cone é um dos 
grandes nomes da “Teologia da Libertação Negra”, perspectiva teológica fundada 
por ele por volta de 1960. Esta, no entanto, é o braço teológico mais poderoso, 
plantado dentro das igrejas cristãs, do revolucionário movimento “Black Power” 
lançado pelo mulçumano Malcolm X. Em seu livro The Cross and the Lynching 
Tree, Cone afirma que era necessário o desenvolvimento de uma “nova teologia”, 
uma vez que a teologia cristã era “muito branca”,4 pois seguia um modelo europeu 
de interpretação bíblica. Tal como a Teologia da Libertação, ele afirmava que esse 
modelo teológico “branco” era incapaz de dar respostas às complexidades sociais 
geradas pelo sofrimento dos negros. 

Para Cone, se a cruz é o símbolo cristão do sofrimento, a “árvore do 
linchamento” (onde os negros eram brutalmente espancados e mortos na época 
da escravidão) era o símbolo máximo do sofrimento dos negros americanos e a 
prova de que os brancos são os verdadeiros opressores. Cone também acredi-
tava que quando o sofrimento é vivido coletivamente, a fé é provada de forma 
ainda mais desafiadora (o que é verdadeiro), mas destaca que o maior pecado 
dos cristãos brancos era negar a existência de uma “supremacia racial branca” na 

4James Cone. The Cross and the Lynching Tree. pp. xv.



48

sociedade americana e, portanto, estariam negando o pecado original verdadeiro: 
o pecado do racismo. 

James Cone nasceu em Arkansas em 1938. Em suas próprias palavras, no 
“estado do linchamento”, em uma época em que “os brancos eram virtualmente 
livres para fazer qualquer coisa com os negros e impunemente” e onde “as cruzes 
da Ku Klux Klan eram uma realidade familiar”. Ele escreve por volta de 1969, 
dois anos após o motim racial de Detroit5 e um ano após o assassinato de Martin 
Luther King Jr. As histórias trazidas por ele são, de fato, de fazer doer a alma 
de qualquer leitor. São relatos reais, e trazem à luz a sensação de desamparo e o 
desespero sofridos por tantos negros americanos. Em seu livro, Cone relata que 
entendeu pertencer a ele a “responsabilidade de abordar a grande contradição que 
a supremacia racial branca representava para o cristianismo na América”. Para 
tanto, recorreu a duas figuras históricas que serviram de guia para suas ideias, ten-
do como objetivo integrar sua “negritude e seu cristianismo”. De um lado, Martin 
Luther King Jr. e o movimento dos Direitos Civis, e do outro lado, Malcom X. 
Cone explica que abraçou as duas ideias por reconhecer nestes diferentes elemen-
tos que poderiam “se complementar e se corrigir”, trabalhando para o mesmo 
objetivo: “a libertação dos negros da supremacia branca”. Sua esperança era “dar 
voz às vítimas negras”, com o objetivo de que “os americanos brancos pudessem 
olhar para o terror que infligiram à sua própria população negra — escravidão, 
segregação e linchamento” para que pudessem então “ser capazes de entender o 
que está vindo para eles”6 no presente momento histórico. 

Não é minha intenção negar que Cone traz para a luz a tragédia do sofri-
mento gerado pela escravidão, assim como revela importantes elementos de um 
período de segregação racial vivenciados pelos norte-americanos. Mas é minha 
intenção aqui afirmar que o objetivo principal de James Cone nunca foi o de 
escrever um livro de histórias apenas. Sua prioridade era desenvolver um tratado 
para uma nova perspectiva teológica, centrada na pregação da cruz de Jesus como 
um paralelo ao sofrimento da árvore do linchamento, e tendo como o a priori da 
interpretação bíblica o sofrimento dos negros e o combate à “supremacia branca”. 
E é a proposta teológica de James Cone, a Teologia da Libertação Negra, contida 

5https://www.history.com/topics/1960s/1967-detroit-riots
6James Cone. The Cross and the Lynching Tree. pp.vxii



49

por trás dos relatos e histórias de seu livro, o que realmente ecoa até os dias atuais.  
Logicamente, um leitor distraído, levado apenas pela emoção, pode pensar que 
Cone era apenas um pastor simples que queria proteger a sua comunidade. Toda-
via, ao prestar mais atenção, tendo como crivo a Bíblia e a história do cristianismo, 
é possível perceber que James Cone foi um formador de opiniões radical, que 
semeou dentro das comunidades negras americanas, desde os anos 1960, a ideia 
de que só existem dois lados: o lado do opressor e o lado do oprimido. Se você não 
está de um lado, certamente está do outro. 

São os frutos dessas sementes que podem ser vistos hoje em muitas igrejas 
cristãs americanas e seminários teológicos. Mas, infelizmente, muitos cristãos não 
estão cientes de quanta influência negativa as ideias de James Cone e de outros 
teólogos que pregam a libertação por via da ação social revolucionária têm sobre 
a igreja evangélica nos dias atuais. James Cone segue como um dos maiores in-
fluenciadores do movimento pela justiça social nos Estados Unidos. Ele é ampla-
mente citado por teólogos e pessoas importantes dentro dos movimentos sociais 
tais como Jemar Tisby7 e o autor mais conservador Mika Edmondson,8 entre 
outros. No modelo teológico proposto por James Cone, a interpretação bíblica 
deveria ocorrer tendo como ponto inicial o sofrimento dos negros. Todavia, a 
questão que surge após a leitura de seu livro é: quanta reconciliação racial de fato 
aconteceu desde os primeiros escritos de James Cone? E mais, poderia o modelo 
teológico proposto por Cone ser um modelo bíblico de libertação para todos os 
povos? Ao pensar em termos teológicos e bíblicos, qual é a contribuição histórica 
da Teologia da Libertação Negra em realmente libertar os negros da opressão e 
da pobreza? 

Dr. Anthony B. Bradley, autor do livro Liberating Black Theology afirma que 
as ideias de Cone não são apenas uma “teologia baseada na pessoa negra, não 
autônoma, que é uma vítima quase permanente da agressão branca, mas é tam-
bém um sistema teológico separatista”,9 e tudo, segundo ele, em nome da con-
textualização. Para este autor, o ponto de partida de Cone, onde ele afirma que 
a identidade negra é sempre a do ser vítima (oprimido), fornece na verdade “uma 

7https://jemartisby.com
8https://twitter.com/travismcneely/status/992943986049503233
9Anthony B. Bradley Liberating Black Theology. Crossway. Edição Kindle.



50

antropologia teológica falha”.  Isto porque James Cone escreveu uma teologia  
negra, que apresenta uma interpretação da Bíblia a partir da perspectiva dos ne-
gros, para a libertação dos negros, onde todo o cristão branco tem apenas um 
lugar: o lado do opressor. 

De acordo com James Cone, os cristãos brancos são incapazes, até hoje, de 
entender ou de se relacionar com o sofrimento da árvore do linchamento por-
que eles têm uma visão de mundo (de)formada pela “supremacia branca”. Sendo 
assim, a dívida branca para com os negros é impagável e, na prática, a reparação 
e a restituição dos danos causados pelos brancos aos negros nunca poderão ser 
completamente pagos. Como seria possível, então, para esta perspectiva teológica, 
a restauração e a reconciliação entre as pessoas de diferentes raças? A resposta é 
simples: tal reconciliação é idealmente impossível. 

Mesmo eu, que deveria ter certo “lugar de fala”, se considerarmos os padrões 
da interseccionalidade10 tão defendido pelos movimentos de justiça social atual 
— uma vez que sou uma mulher latina vivendo como imigrante nos Estados 
Unidos — na teologia de Cone, eu não encontro lugar. Sou “muito branca” e, por-
tanto, opressora. Todos os argumentos utilizados por mim neste artigo, ao serem 
analisados por teólogos da libertação negra, “podem” ser invalidados por causa da 
cor da minha pele e por minha situação social. Neste caso, não é a realidade dos 
fatos, a história, nem a argumentação racional que prevalece no debate, mas sim 
o espectro racial/social/econômico no qual eu me encontro.

Todavia, em meu trabalho como agente social de combate ao tráfico de pessoas 
para fins de exploração sexual, eu recebo diariamente notícias de mulheres/meninas 
que são vítimas do abuso e da exploração. Recebo notícias de meninas (e meni-
nos) estupradas(os) violentamente, e de pessoas vendidas como commodities. Ain-
da hoje, muitas pessoas são escravizadas, e dados de agências americanas mostram 
que existem mais pessoas vivendo em situação de escravidão hoje, do que em 
todos os outros períodos da história. Estima-se que 40 milhões de pessoas este-
jam presas à escravidão moderna em todo o mundo. Essas pessoas são mulheres/
homens, meninos/meninas, heterossexuais/homossexuais, negros, europeus, asiá-
ticos. Muitas(os) são brasileiras(os) e americanas(os), e apesar de não terem a apa-
rência de “oprimido” tal como descrito por James Cone, eles/elas são oprimidos! 

10https://www.politize.com.br/interseccionalidade-o-que-e/



51

Neste caso, que respostas a Teologia da Libertação Negra poderia então oferecer 
aos brancos, de diferentes nacionalidades que estão também em sofrimento so-
cial/econômico? O que dizer aos asiáticos que aparecem em disparado nas esta-
tísticas de trafico de pessoas? E todos os outros americanos, com a pele branca, 
sofrendo com a pobreza e a miséria? Para estas pessoas, a Teologia da Libertação 
Negra não tem nada a oferecer? 

Interessante que, ao contrário da ideia proposta por James Cone de que to-
dos os cristãos americanos brancos eram (e são) opressores, e de que os cristãos 
deveriam se envergonhar de seu passado racista, é possível verificar que muitos 
cristãos na história se levantaram contra a escravidão e o racismo. A última carta 
entre o evangelista John Wesley e William Wilberforce escrito em 1791 é um 
exemplo disso: 

“Li esta manhã um trato escrito por um pobre africano, eu estava particular-
mente atingido pela circunstância, que um homem que tem uma pele negra 
sendo injustiçado ou indignado por um homem branco, não pode ter reparação; 
é uma lei em todas as nossas colônias que o juramento de um homem negro 
contra um branco não vale nada. Que tirania é isso!” 

Mas se os motivos citados anteriormente que demonstram a minha relu-
tância com a assimilação do material de Cone por parte dos brasileiros não são 
suficientes para que recebam seus escritos com olhar atento e crítico, vale ressaltar 
que a Teologia de Libertação Negra de James Cone incorpora em suas ideias 
uma divisão sociológica das raças que não é bíblica. Isto é, a divisão das raças tal 
como usada por ele não existe na Bíblia como um conceito formal. Deus criou a 
raça humana, de um homem, Adão, e o pecado veio por meio deste homem que 
representa toda a humanidade. Por causa disso, foi possível para Jesus, ao mesmo 
tempo homem e Deus, salvar a raça humana. Biblicamente, é possível encontrar 
apoio para a ideia de diferentes etnias, povos/nacionalidades, dois sexos diferentes 
(masculino e feminino), mas não para a diferença de raças tal como proposto hoje 
em dia, e como usado por Cone. Foram as ciências e os estudos sociais/antropo-
lógicos que designaram o termo “raça” para as diferenças entre as características 
relacionadas à aparência física das pessoas. O evolucionismo darwiniano pode 
ser facilmente usado para sugerir que algumas “raças” são superiores/inferiores a 
outras. Darwin escreveu uma vez: “Em algum período futuro, não muito distante 



52

como medida em séculos, as raças civilizadas do homem, quase certamente, exter-
minarão e substituirão as raças selvagens achadas do mundo”.

A história já tem provas de que mãos erradas, a ideia de “supremacia racial” 
tal como colocado por Cone, pode se tornar uma interpretação bíblica racista 
muito poderosa. Esta perpetua o ódio, a divisão e a opressão. Sobre isso, Dr. Bradley 
afirma que:

“Basta olhar para os líderes da segunda geração da teologia da libertação negra 
para descobrir o quão longe a teologia da libertação negra se aventurou, porque 
muitos teólogos negaram pontos de partida ortodoxos, como a autoridade final 
das Escrituras, definições bíblicas de pecado e redenção, as doutrinas de Deus e 
redenção por meio da expiação substitutiva e semelhantes.”11 

O autor negro Samuel Say vai ainda além ao falar de James Cone. Ele afir-
ma que as ideias de Cone são “doutrinas heréticas”. Ele escreveu: “A Teologia da 
Libertação Negra troca o poder de Deus pelo poder negro. Ela troca a supremacia 
de Cristo pela supremacia negra. A Teologia da Libertação Negra é constru-
ída sobre uma base de amargura e vitimização, com a justiça social como sua  
pedra angular.”12 

A verdade pura e simples é que James Cone foi capaz de construir sua pers-
pectiva teológica apenas porque ele tinha como base fundamental as ideias ado-
tadas do Marxismo e da Teoria Crítica das Raças, o que já era uma realidade para 
a Teologia da Libertação amplamente disseminada em seu tempo. Os princípios 
básicos destas ideias se inserem em uma ampla gama de outras teorias que ago-
ra são chamadas coletivamente de “wokeness”. Estas são: Teoria Queer, Teoria  
Pós-colonial, Estudos de Gênero, Teoria Crítica e muitas outros mais. Tais teo-
rias apresentam uma visão de mundo diferente (e oposta) daquela que a Bíblia 
apresenta. Elas têm sua própria epistemologia e um conjunto diferente de éti-
cas. Em todas essas, é comum encontrar as palavras como “supremacia branca”, 
negritude/brancura, interseccionalidade e outras. Essa linguagem não está apenas 
presente nos escritos de James Cone, mas é um argumento comum dentro de todas 

11Anthony B. Bradley, Liberating Black Theology. Crossway. Edição Kindle.
12Encontrado em: https://slowtowrite.com/the-history-and-heresy-of-black-libe-

ration-theology/.



53

essas ideologias não-bíblicas. Cada palavra tem um significado técnico, com um 
conceito sociológico e ideológico por trás, e nunca são usadas por seus autores 
sem uma intenção particular. Por causa do espaço aqui, não será possível definir 
cada termo, ou apresentar as teorias por trás dos mesmos. Mas é central para esta 
reflexão o questionamento da necessidade de apropriação desses termos e ideias 
pela Teologia Cristã, tal como propõe a Teologia da Libertação Negra.

Parece-me que quando os teólogos tentam abraçar muitos conceitos ideoló-
gicos, eles tendem a perder os aspectos bíblicos fundamentais do Evangelho. Dietrich 
Bonhoeffer, ao escrever sobre o “bem-aventurado os pobres” no Sermão da Mon-
tanha, em seu livro O Custo do Discipulado, explica isso de uma forma ainda mais 
dura e brilhante. Ele escreveu: 

“O Anticristo também chama os pobres de bem-aventurados, mas não por cau-
sa da cruz, que abraça toda a pobreza e a torna uma fonte de bênção. Ele luta 
contra a cruz com ideologia política e sociológica. Ele pode chamá-lo de cristão, 
mas isso só o torna um inimigo ainda mais perigoso.”13 

Por fim, devemos sempre nos levantar para reafirmar que no cerne do pen-
samento cristão, o que inclui a Reforma Protestante, existe uma preocupação 
profunda com a justiça que não carece de nenhum outro aparato ideológico. Na 
justiça bíblica, podem ser reconhecidos importantes aspectos de justiça social tal 
como a defesa do direito e a proteção das mulheres/viúvas, dos órfãos e os direitos 
do imigrante. No livro de Atos encontramos um modelo de “comunhão radical” 
que pode servir de exemplo para a necessidade de reconciliação entre povos que 
o mundo atual possui. No modelo bíblico, a unidade entre os crentes é resultante 
dos dons do Espírito Santo e do amor entre os cristãos que “tem tudo em co-
mum”. A transformação social vista desde a igreja primitiva nunca teve influência 
de nenhuma ideologia humana, nem precisou de ações humanas revolucionarias 
especificas. A unidade, guiada pelo Espírito Santo, foi suficiente para transformar 
as pessoas e a sociedade ao seu redor. Essa transformação social pode ser vista 
também na história da igreja e no estudo dos grandes avivamentos, tal como no 

13pp. 121 In: https://df34e017f9c26b9c7b00-b8e800764aa7fb8b32de2e07e74ef69f.
ssl.cf2.rackcdn.com/uploaded/t/0e8233652_1547052993_the-cost-of-disciple-
ship-bonhoeffer.pdf



54

caso do Avivamento de Gales. Ao ler textos tais como Gálatas 6, em conjunto 
com 1Tessalonicenses 3, é possível entender que essa profunda comunhão entre 
os cristãos pode ser tão poderosa, que pode transformar todo o mundo circundan-
te, sendo um testemunho de um modelo transformador bíblico e efetivo. A igreja 
está em uma missão, e é a missão de Deus, e a tradição cristã, que segue o modelo 
bíblico verdadeiro, deve refletir essa mensagem de unidade. 

O problema não é a cor da nossa pele. O problema é, e sempre foi, o coração 
pecador do homem. Todos os seres humanos são capazes de ferir outros. Inde-
pendente da sua cor, apesar da sua etnia, apesar da sua posição socioeconômica. 
Ao viverem longe de Deus, todos os seres humanos são capazes de fazer mal aos 
outros. O poder do Evangelho, somado ao poder de uma igreja cheia do Espirito 
Santo, é o que precisamos para superação de todas as relações de opressão que 
tem como motor não as questões de raça, mas o problema do coração pecador dos 
seres humanos. Espero que você se lembre disso quando James Cone chegar até 
você, ou na próxima vez que ouvir o termo “supremacia branca”.

Bacharel e Mestre em Psicologia. Atuou 15 anos no 
cuidado com famílias, especialmente nas questões da 
sexualidade. Atualmente está finalizando o Master in 
Biblical Studies e cursando o segundo ano do Doctor 
in Ministry no South Flórida Bible College e fundou a 
DoHope Internacional (USA) uma agência especializada 
na produção de conteúdos e treinamentos para o 
combate da Exploração Sexual e do Tráfico de Pessoas. 
Defensora do homeschool, mora com seu esposo Marcel 
e seus dois filhos no Sul da Flórida a 4 anos.

Sobre o autor

Ana Carolina Peck Mafra


