
55

[Sem] contribuições heréticas à ortodoxia: 
A reflexão de Alister McGrath sobre o 
conceito de heresia

George Camargo

Há muitas narrativas nesse mundo plural. No entanto, quando uma 
narrativa de contribuição entra em rota de colisão com outra narrativa 
a ponto de causar prejuízos para comunidade de fé, como proceder? 

Responder essa pergunta é um desafio. Em 2009, Alister McGrath publicou Heresy:  
a history of defending the truth pela Harper Collins Publishers. Depois de cinco 
anos, a obra foi traduzida para o português com o título “Heresia: Uma história em 
defesa da verdade” (São Paulo: Hagnos, 2014). Sendo assim, utilizou-se aqui como 
referencial teórico a obra em português do teólogo irlandês Alister McGrath. 
Apresenta-se, então, a proposta do livro nas palavras de McGrath:

Este livro é um trabalho de síntese que procura reunir importantes estudos na 
área e explorar a relevância deles na contemporaneidade para a nossa compreen-
são da ideia de heresia. Não se pretende encontrar novos caminhos em nosso 
entendimento do conceito de heresia de uma forma geral, ou de qualquer here-
sia específica em particular. Não se trata de uma narrativa detalhada, abrangente, 
das muitas heresias que têm surgido dentro do cristianismo. (p. 19)



56

O evangelical Alister Edgar McGrath (1953-) é um polymath irlandês. Ele é 
formado em química e tem doutorado em biofísica molecular ambos pela Univer-
sidade de Oxford. O Rev. Prof. Alister McGrath migrou para a carreira teológica. 
Para isso, ele conseguiu finalizar os estudos teológicos na Universidade de Oxford 
em dois anos. Com isso, ele obteve o título de bacharel em teologia em 1978 com 
menção honrosa e ganhou o prêmio Denyer and Johnson em teologia pelo me-
lhor desempenho nas avaliações daquele ano. Além disso, o seu curriculum conta 
com mais dois doutorados por meio de publicações relevantes e três doutorados  
honoris causa na área de humanidades. O autor tem dezenas de artigos e livros, en-
tre eles, alguns publicados por editoras brasileiras protestantes e católica romana: 
Fundamento do Diálogo entre Ciência e Religião (Loyola, 2005), Paixão pela Verdade 
(Shedd Publicações, 2007), Apologética Cristã no Século XXI (Vida, 2008), Teo-
logia Pura e Simples (Ultimato, 2012), A Gênese da Doutrina (Vida Nova, 2015), 
Deus não vai embora (Cultura Cristã, 2018), Uma Teoria de Tudo (Mundo Cristão, 
2021) e Ciência & Religião (Thomas Nelson Brasil, 2020). Para mais informações 
biográficas, deve-se consultar o texto “Ciência, fé e compreensão do sentido das 
coisas", de McGrath, escrito no livro: “Verdadeiros cientistas, fé verdadeira”, pu-
blicado pela editora Ultimato em 2016.

A relevância da obra "Heresia", de McGrath, está inserida em um contexto 
da modernidade tardia, denominado a atração da contemporaneidade pela heresia. 
Por exemplo, em Why is contemporary scholarship so enamored of ancient heresies? de 
Patrick Henry, este afirmou: “as heresias são vistas como declarações corajosas e 
ousadas de liberdade espiritual a serem valorizadas, em vez de evitadas”1. Já o his-
toriador da cultura Peter Gay afirma: “[...] ‘a atração da heresia’ — uma intrigante 
frase de efeito que indica um desejo devastador e sedutor de subverter, ou no mí-
nimo desafiar, as expectativas culturais convencionais”. De acordo com o escritor 
judeu Will Herberg (1901-1977), “a heresia é radical e inovadora, enquanto a 
ortodoxia é prosaica e reacionária”2. E continua Herberg, em plena “teologia da 
morte de Deus” em 1960 — “Hoje, as pessoas se vangloriam avidamente de serem 
hereges, esperando com isso se mostrarem interessantes; pois o que significa ser 

1HENRY, P., Why is contemporary scholarship so enamored of ancient heresies?, 1980, 
p. 123.

2GAY, P. Modernism, 2008, p. x.



57

um herege, senão ter mente original, ser um homem que pensa por si mesmo e 
rejeita credos e dogmas?”3.

A obra resenhada foi organizada com uma introdução, quatro partes e uma 
conclusão sobre “O futuro da heresia”. As quatro partes são: “o que é heresia?”  
(p. 25-54), “as raízes da heresia” (p. 57-125), “as heresias clássicas do cristianismo” 
(p. 130-213) e “o impacto duradouro da heresia” (p. 217-282). 

A primeira parte perpassa pela questão “o que é heresia?”. Para isso,  
McGrath dividiu em dois capítulos. O primeiro capítulo desenvolve o argumento 
da dimensão “[d]a natureza da fé” (p. 30-33), passando “pela consolidação da fé” 
(p. 33-37) até chegar “[n]a preservação da fé” (p. 37-43). É interessante perceber 
“a entrega de bastão” de uma seção para outra seção de maneira a evidenciar o  
status quaestionis da fé cristã nos primeiros dois séculos da nossa era de acordo 
com as pesquisas de McGrath. Para entender a leitura de McGrath, faz-se um re-
sumo recortado do argumento dessas três seções elaborado pelo teólogo britânico.

Crer em Deus é confiar em Deus [...] confiar em alguém leva ao comprometi-
mento [...] [a] fé – geralmente comprometida de modo relacional — e [a] cren-
ça – geralmente comprometida de modo cognitivo ou conceitual [...] As crenças 
representam uma tentativa de colocar em palavras a substância dessa fé, reco-
nhecendo que as palavras nem sempre são capazes de representar o que elas 
descrevem, mas também reconhecendo a necessidade de tentar confiar às pala-
vras o que elas, no final das contas, não podem conter [...] [Sendo assim,] um 
dos desafios com o qual a igreja primitiva deparou foi a consolidação de suas 
crenças. A evidência histórica sugere que, inicialmente, isso não era considerado 
uma prioridade. Mesmo por volta da metade do século II, a maioria dos cristãos 
parecia contente em viver com certo grau de confusão. A imprecisão teológica 
não era vista como ameaça à consistência ou existência da igreja cristã [...] No 
entanto, o aparecimento da controvérsia levou à crescente necessidade de defi-
nição e formulação [...] Visões que antes eram consideradas aceitáveis começa-
ram a cair por terra quando um exame mais rigoroso das controvérsias da época 
começou a expor as suas vulnerabilidades e deficiências. Os modos de expres-
sar certas doutrinas que as gerações anteriores consideravam sólidos começa-
ram a parecer inadequados sob um exame rigoroso. Não é que necessariamente  

3HERBERT, W., Faith enacted as History, 1976, p. 170



58

estivessem errados, não eram bons o bastante [...] Esse processo realmente não 
deveria ser pensado em termos de vencedores e perdedores; ele é mais bem com-
preendido como uma busca de autenticidade — um “conflito produtivo sobre ob-
jetivos e prioridades entre os cristãos” no qual todas as opções foram examinadas 
e avaliadas [...] A cristalização final desse processo de exploração pode ser vista na 
formação dos credos – declarações de fé autorizadas, que representam o consensus 
fidelium, “o consenso dos crentes”, em vez da expressão de fé privada, individual 
[...] A doutrina é alguma coisa construída, pelo menos em parte, em resposta à 
revelação para salvaguardar o que foi revelado [...] A doutrina, então, preserva os 
principais mistérios no cerne da fé e da vida cristã (p. 30-33, 38-39, 41).

A citação supramencionada, ainda que longa, resume o tom da leitura da fé e 
da crença em Deus até as declarações doutrinárias segundo McGrath. No entanto, 
dois pontos devem ser considerados a fim de alinhar o papel da ortodoxia e o 
advento da ideia de heresia. A primeira se refere à seguinte reflexão; “os concei-
tos morrem quando deixam de corresponder às necessidades sentidas ou a uma 
realidade vivida” (p. 44). Já a segunda consideração aponta para a reflexão: “outros 
[conceitos] continuam a existir porque expressam ideias que permanecem como 
significativas, ressoando a experiência de indivíduos e comunidades” (p. 44). Esse 
é o tema do segundo capítulo intitulado “as origens da heresia”. E esse assunto 
se torna relevante, porque a heresia pertence a segunda consideração segundo 
McGrath. Ou seja, a heresia é uma contribuição conceitual (não empírica), que é 
entendida pelo(s) proponente(s) como relevante para uma comunidade, todavia 
o resultado é a perda de foco e a ultrapassagem dos limites da diversidade (p. 45). 
Com isso, a heresia é considerada subversiva ou destrutiva e leva indiretamente 
ao estado de incredulidade (p. 46). Esse é ponto de destaque de McGrath, ou seja,

A heresia pode ser vista, de um modo mais direto, sob a forma de crenças cristãs 
que, mais por acaso do que por desígnio, acaba por subverter, desestabilizar ou 
até mesmo destruir o núcleo da fé cristã. Tanto o processo de desestabilização 
quanto a identificação de sua ameaça podem se estender por um longo período 
de tempo. Um modo de racionalizar um aspecto da fé cristã, como a identidade 
de Jesus de Nazaré — um aspecto que pode, de início, ser bem-vindo e aceito de 
um modo geral — talvez precise, posteriormente, ser encerrado devido ao dano 
potencial que ele pode ser capaz de causar no futuro (p. 20).



59

Em suma, Alister McGrath entende que “uma heresia é uma doutrina que 
no final acaba destruindo, desestabilizando ou distorcendo um mistério, em vez 
preservá-lo” (p. 42). Nesse sentido, McGrath, a meu ver, compara de forma acer-
tada a heresia a um vírus, “[...] que se fixa dentro do hospedeiro e, por fim, usa 
o sistema de replicação de seu hospedeiro para conseguir a dominação” (p. 47).  
E alhures, continua: “Entretanto, independentemente do que esteja na origem da 
heresia, a ameaça vem de dentro da comunidade de fé” (p. 47). Aqui reside uma 
reflexão: a heresia seria uma espécie de aggiornamento (atualização) ou ressignifi-
cação como contribuição para o núcleo duro do cristianismo? Ou seja, a proposi-
ção atribuída ao teólogo holandês Voetius: ecclesia reformata et semper reformanda 
est [a igreja reformada está sempre se reformando], quando permutada para fides 
reformata et semper reformanda est [fé reformada está sempre se reformando], não 
seria uma contribuição herética nos termos defendidos por McGrath? Deve-se 
pensar nisto! 

Na Parte 2, trata das raízes da heresia (p. 57-77). McGrath utilizou a publi-
cação The Pattern of Christian Truth: A Study in the Relations between Orthodoxy 
and Heresy do teólogo anglicano Rev. Henry Ernest William Turner (1904-1995) 
para exprimir os fatores “[d]a diversidade — o pano de fundo da heresia primiti-
va” (p. 57-77) e a “visão aceita” sobre a origem da heresia em meados do século III  
(p. 83). Todavia, o ponto alto da Parte 2, a meu ver, é a tese de Bauer (p. 94-103). 
Em 1934, o teólogo alemão Walter Bauer (1877-1960) publicou [com pouquís-
sima divulgação!] a obra alemã Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Chris-
tentum [Ortodoxia e Heresia no Cristianismo Primitivo]. Neste livro, apresenta 
a denominada tese de Bauer, ou seja, “A ‘ortodoxia’ nada mais seria do que uma 
heresia que por acaso venceu — e prontamente tentou suprimir seus rivais e si-
lenciar suas vozes [...] para quem a mais primitiva e autêntica forma da fé cristã 
era provavelmente a herética, não a ortodoxa” (p. 9). Em 1971, a obra de Bauer 
foi traduzida para o inglês e, nesta época, encontrou um solo fértil e uma atmos-
fera cultural, devido aos acontecimentos do final da década de 1960. Segundo  
McGrath, “o livro [de Bauer] logo se tornou um talismã para os críticos pós-mo-
derno da ortodoxia” (p. 10).

Na Parte 3, há dois capítulos. O sexto capítulo tem o foco em três here-
sias clássicas: ebionismo, docetismo e valentianismo (p. 129-170). Existem cinco 
pontos que merecem ser destacados na visão de McGrath. A primeira é as três 



60

heresias envolvem o relacionamento entre o cristianismo e outros grupos reli-
giosos (i.e. judaísmo e gnosticismo) (p. 169). A segunda é as três heresias foram 
condenadas como heréticas antes do desenvolvimento de qualquer estrutura de 
autoridade permanente (p. 169). A terceira é a dificuldade de aceitar a conclu-
são de estudiosos que Marcião e Valentino foram declarados hereges pela igreja  
(p. 169). A quarta é a fluidez organizacional da igreja primitiva, que aponta para 
uma dificuldade de fazer uma campanha contra as alegadas heresias (p. 169).  
A quinta é a tese de Bauer sobre o triunfo da ortodoxia como um incidente  
essencialmente ideológico não se sustenta a evidência histórica (p. 170). É inte-
ressante notar que McGrath traz para o debate a dificuldade de avaliar a heresia 
no contexto da igreja da primeira metade do século II. Aqui reside um ponto 
interessante para pesquisas acadêmicas. Já o sétimo capítulo, que está inserido na  
Parte 3, descreve as heresias clássicas tardias: arianismo, donatismo e pelagianismo  
(p. 171-213). McGrath defende que os três proponentes tentaram contribuir para 
a ortodoxia sem má intenção, egoísmo ou algum tipo de depravação teológica 
pessoal (p. 212). É interessante perceber que Ário, Donato e Pelágio se funda-
mentaram na Bíblia para fazer a suas contribuições para a comunidade de fé, no 
entanto, essas explorações teológicas resultaram em um “beco sem saída”. Nesse 
sentido, deve-se refletir que, o simples fato de usar citações bíblicas não necessa-
riamente credencia esta contribuição como um ensino cristão. Ou seja, é possível 
ter uma visão empobrecida e distorcida da fé cristã sustentada por inúmeros ver-
sículos bíblicos. Desse modo, McGrath constata:

[...] esse tipo de exploração teológica não se limitou a era patrística, ela con-
tinuou ao longo da história cristã, chegando até os dias de hoje, à medida que 
os teólogos e líderes da igreja prosseguem buscando o meio mais autêntico de  
expressar o evangelho, especialmente à luz das mudanças culturais locais e  
globais. Algumas das novas abordagens se mostrarão frutíferas e persuasivas, 
e serão de valor para as igrejas no longo prazo; outras se mostrarão becos sem 
saída [...] tudo isso significa que precisamos refletir com muito cuidado sobre as 
motivações intelectuais e culturais da heresia (p. 213).

Na Parte 4, há três capítulos que abordam o impacto duradouro da heresia  
(p. 215-282). Temas como as pesquisas sobre a origem da heresia por meio da 
ciência cognitiva da religião são abordados a fim de evitar enfoques reducionistas  



61

(p. 219). Essa linha de pesquisa tem a ver com aquilo que se denomina de “natu-
ralização da fé cristã”, ou seja, a assimilação da ortodoxia pelos modos mais “na-
turais” de pensar (p. 220). Nesse sentido, observa que McGrath tenta apresentar 
a teologia em diálogo com as demais ciências. Ou seja, McGrath propõe uma 
abordagem de diálogo segundo a proposta quadrupla de Ian Barbour4, que são: 
conflito, independência, diálogo e síntese. Em relação aos desafios da moderni-
dade tardia, McGrath pontuou cinco pressões implicadas na gênese da heresia: 
as normas sociais contemporâneas (p. 224-227), a acomodação à razão secular  
(p. 228-231), a formação da identidade social (p. 231-234), a contextualização ou 
acomodação religiosa (p. 234-236) e as preocupações éticas (p. 236-241). 

Por fim, “o futuro da heresia” (p. 283-287) é a conclusão desta obra. McGrath 
relembra a sugestão equivocada que heresia é uma ideia fora de moda e sem rele-
vância para a vida da igreja (p. 284). No final desta obra, fica claro que o teólogo 
irlandês quer ressaltar quatro pontos: “a busca da ortodoxia é essencialmente a 
busca de autenticidade” (p. 284); “as heresias, como a história, têm o hábito de se 
repetir” (p. 284); “o novo interesse na heresia, tão característico no final do século 
XX e início do século XXI, vai muito além da renovação de interesse intelectual 
num fenômeno negligenciado ou mal-entendido do passado” (p. 285) e “a sedu-
ção do que é proibido na religião pode ser explicada, pelo menos até certo ponto, 
em bases psicológicas sociais” (p. 286). 

Nesta resenha, observou-se de forma resumida que há incrustado na moder-
nidade tardia aquilo que Peter Gay denominou de “atração pela heresia”. Nesse 
sentido, a perspectiva cultural é sempre privilegiada para conceituar a heresia. 
Alister McGrath já oferece outra abordagem. O teólogo britânico mostra a con-
tribuição de certos ensinos que, no final, distorceram, desestabilizaram ou des-
truíram o mistério. McGrath tentou mostrar que a questão em voga não era a 
motivação do proponente, todavia o resultado da proposta para a comunidade de 
fé, que empobrecia e distorcia o mistério. Vale o registro também que, um ponto 
fraco da obra de McGrath é não articular de forma hegemônica com as fontes 
primárias dos séculos II ao V. 

Espera-se que essa resenha desperte a curiosidade e gere novas pesqui-
sas ad fontes com finalidade de entender que, no cristianismo, aquilo que se ora  

4HERBERT, W., Faith enacted as History, 1976, p. 170-171.



62

(ortopraxia viva) é aquilo que se crê (ortodoxia viva). Em suma, esses elementos 
da vida cristã sempre devem caminhar juntos — lex orandi lex credendi!

Referências bibliográficas

BARBOUR, Ian G. – Quando a Ciência encontra a Religião: inimigas, Estranhas ou 
Parceiras? Trad. Paulo Salles. São Paulo: Cultrix, 2004.

GAY, Peter. – Modernism: The lure of heresy from Baudelaire to Beckett and beyond. 
New York: W. W. Norton, 2008.

HENRY, Patrick. – “Why is contemporary scholarship so enamored of ancient 
heresies?” In: LIVINGSTONE, Elizabeth A. (org.). Proceedings of the 8th 
International Conference on Patristic Studies. Oxford: Pergamon Press, 1980, 
p. 123-126.

HERBERT, Will. – Faith enacted as history: Essays in Biblical Theology. Phila-
delphia; Westminster Press, 1976.

Doutorando em engenharia elétrica (UFRJ) e mestre 
em teologia (PUC-Rio). É bacharel em teologia (EST-
Mackenzie/SP), mestre em engenharia elétrica (UFRJ) e 
mestre em engenharia de energia (UNIFEI). É membro 
da Igreja Presbiteriana do Brasil.

Sobre o autor

George Camargo


