
Teologia Brasileira
Nº 91 | 2022 ISSN 2238-0388

1.  Pastoreando a cidade e lidando com uma cultura 
     hostil — Entrevista com Timothy Keller	 4

2.  Poesia hebraica bíblica: um proêmio	 27
     Adriano da Silva Carvalho

3.  James H. Cone e a teologia da libertação negra: 
     O discurso Black Power para uma igreja 
     progressista	 45
     Ana Carolina Peck Mafra

4.  [Sem] contribuições heréticas à ortodoxia: 
     A reflexão de Alister McGrath sobre o conceito 
     de heresia	 55
     George Camargo

Lançamentos	 63



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Jonathan Silveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!
Nesta edição, Sofia Lee entrevista o teólogo e pas-

tor Tim Keller sobre a sua conversão a Cristo, o início do seu 
ministério na Redeemer Presbyterian Church e como a igreja 
está respondendo às questões culturais da atualidade.

Apresentamos um texto de Adriano Carvalho sobre a 
Poesia hebraica bíblica. O autor, sem ser exaustivo, apresen-
ta as principais características da construção desta poesia tão 
singular.

Sobre uma temática muito em voga atualmente, Ana 
Mafra oferece uma reflexão importante sobre James H. Cone 
e a Teologia da Libertação Negra.

Por fim, George Camargo, por sua vez, trabalha o concei-
to de heresia em um autor muito conhecido por nós, Alister 
McGrath. George demonstra como o teólogo britânico enxer-
ga esta doutrina e a vê como um vírus sintomático no presente 
e no passado.

No vídeo desta edição, disponibilizamos uma palestra de 
Daniel Santos (PhD) apresentada durante o 9º Congresso de 
Teologia Vida Nova. Daniel explica a importância de se fami-
liarizar com o gênero literário e o contexto de cada livro das 

Escrituras a fim de possibilitar uma hermenêu-
tica sadia.

Boa leitura!

Assista ao vídeo!

https://www.youtube.com/watch?v=wPRGp_DWKjA


4

Pastoreando a cidade e lidando com  
uma cultura hostil — Entrevista  
com Timothy Keller

Sofia Lee, repórter sênior da WORLD Magazine, entrevistou Tim Keller recentemente, 
que falou sobre sua conversão a Cristo, como aprendeu a amar a cidade e avaliou como a 
Igreja está respondendo às pressões das mudanças culturais.

Timothy Keller dispensa muita apresentação. Pastor fundador da Redeemer 
Presbyterian Church em Nova York, cofundador da Gospel Coalition  
e autor de vários livros, incluindo A fé na era do ceticismo, bestseller 

do New York Times, Keller tem estado ocupado e tímido com a mídia. Quando 
perguntei a Marvin Olasky se ele poderia me colocar em contato com Keller 
para uma entrevista, ele respondeu: “Consigo preparar isso com a mesma facili-
dade com que consigo preparar uma entrevista com Vladimir Putin”. Não con-
segui marcar uma entrevista com Putin (ainda), mas, mesmo em meio a sessões 
de quimioterapia (Keller tem câncer de pâncreas em estágio 4) e outros projetos, 
Keller encontrou tempo para me enviar uma resposta escrita de 25 páginas às 
minhas perguntas.



5

Você foi criado como cristão nominal. Como era sua ideia  
de cristianismo quando criança?

Fui batizado e criado em uma igreja luterana liberal (na época, a denominação era 
a Igreja Luterana na América, agora parte da Igreja Evangélica Luterana muito 
liberal na América). A ideia básica que recebi dessa igreja tradicional sobre ser 
cristão foi: “Seja uma boa pessoa e vá à igreja”.

Dos 13 aos 14 anos, passei por dois anos de aulas de confirmação antes 
de entrar para a igreja. Certo ano, a aula foi ministrada por um jovem ministro 
recém-formado em um seminário liberal. Ele apenas falava sobre como o movi-
mento dos direitos civis foi importante. Nunca falava sobre doutrina.

E o segundo ano?

Um ministro aposentado lecionou para mim.  Essa foi a primeira vez que eu  
realmente tive contato com a ideia de que a salvação não é algo que conquistamos, 
mas um dom gratuito da graça recebido pela fé. Ele estava explicando o evange-
lho para mim, mas isso não combinava com nada que eu havia aprendido naquela 
igreja luterana enquanto eu crescia, nem ouvi nada parecido com isso novamente 
naquele lugar. Então eu basicamente esqueci o assunto. Continuei a ouvir e acre-
ditar que ser cristão significava simplesmente se esforçar para ser uma pessoa boa 
e prestativa. Não importava realmente o que você acreditava ou mesmo se você 
ia à igreja.

Alguma coisa disso tudo ficou com você?

Nenhum desses ministros me impressionou muito.  Ninguém me transformou 
em liberal ou conservador ou me persuadiu em qualquer direção política. Eu não 
estava nem confuso com eles nem particularmente convencido por eles. Eu não 
era um cara focado em ações sociais nem era particularmente religioso. Meu cris-
tianismo era muito superficial — era um verniz de “bondade”.

Quando você pensou em entrar no ministério?

Apenas alguns anos antes de eu ir para a faculdade, meus pais deixaram nossa 
igreja luterana e começaram a frequentar uma congregação evangélica conserva-
dora. Essa igreja, ao contrário da luterana, era muito conservadora e falava sobre 



6

“nascer de novo”. Essa foi a primeira vez que eu ouvi algo a respeito disso. Mas 
olhando em retrospecto, eu ainda não entendia o evangelho. Em vez disso, eu 
pensava que ser cristão acontecia quando você “se rendia”, “vinha até a frente” e 
“entregava sua vida a Cristo”. Isso significava, para mim, tentar ainda mais viver 
como Jesus do que os luteranos. Então eu “entreguei minha vida a Cristo” (várias 
vezes em reuniões de jovens).

Mas isso só me levou a me sentir espiritualmente superior aos outros de uma 
maneira que não havia sentido como luterano.  Eu estava mais perto da verdade 
(agora entendendo que os cristãos tinham que viver uma vida santa e se render 
completamente a Cristo), mas também mais longe da verdade do evangelho porque 
eu era mais justo.  Não surpreende que comecei a pensar em entrar no ministé-
rio. Olhando para trás, posso ver que isso partiu do meu orgulho. E sou grato a Deus 
por não ter permitido que eu me tornasse mais um ministro ordenado não convertido.

Você teve uma conversão genuína como estudante universitário  
na Bucknell University. Como você chegou à fé?

Durante meu primeiro ano na Bucknell University, longe de casa e de qualquer 
igreja, comecei a ter sérias dúvidas sobre a fé e passei por uma crise de identida-
de: eu estava confuso sobre quem eu era e se isso se encaixava com o fato de ser  
cristão. Mas um estudante cristão que morava no andar do meu dormitório gentil-
mente começou a me incomodar para ir com ele à InterVarsity Christian Fellowship.

Para resumir, ler C. S. Lewis sobre o tema do orgulho me ajudou finalmente 
a entender a profundidade do meu pecado. Não se tratava simplesmente de uma 
questão de comportamento errado, mas de algo profundamente errado com meu 
coração, identidade e perspectiva e, acima de tudo, de alienação com Deus. Por 
baixo de toda a religiosidade, vi que na verdade eu era hostil a Deus. Pela primei-
ra vez, reconheci a necessidade de salvação por pura graça. Em algum momento 
durante meu segundo ano eu transferi para Cristo a confiança que eu tinha em 
mim mesmo e encontrei a verdadeira fé.

Antes da Redeemer, você pastoreou uma igreja de uma cidade 
pequena na Virgínia por nove anos. Como foi isso?

Meus primeiros anos foram desafiadores, assim como acontece no ministério de 
todo novo pastor. Tive que aprender cometendo erros, como todo mundo. Meus 



7

sermões eram muito longos, minhas abordagens pastorais para algumas pessoas 
não funcionavam — às vezes eu era muito direto e às vezes não suficientemente 
diretivo.  Comecei novos programas que ninguém realmente queria.  Contudo, 
tendo em vista que a congregação foi tão solidária e amorosa, pude cometer esses 
erros sem que ninguém me atacasse por eles.

Mais importante, estar em uma igreja com pessoas de colarinho azul me 
ensinou a ser claro e prático na pregação. Um dos maiores elogios que já recebi 
foi quando alguém na congregação me agradeceu por eu “não ser intelectual” e, 
portanto, ser compreensível. Eu também aprendi a não construir um ministério 
baseado em carisma de liderança (coisa que eu não tinha de qualquer maneira!) 
ou habilidade de pregação (algo que não existia muito no início), mas em amar as 
pessoas pastoralmente e me arrepender quando eu estava errado. Em uma cidade 
pequena, as pessoas o seguirão se confiarem em você — em seu caráter — essa 
confiança deve ser construída em relacionamentos pessoais, não exibindo suas 
credenciais e seus talentos.

Como essa experiência afetou seus últimos anos de pastoreio  
de uma igreja urbana?

Em Hopewell, as pessoas estavam dispostas a ouvir meus sermões porque tinham 
experimentado meu amor e preocupação por elas. Em Manhattan, as pessoas só 
me procuravam com suas perguntas e se abriam sobre suas vidas quando estavam 
convencidas pelos sermões de que eu não era um golpista, um maluco, e porque 
eu tinha algum nível de QI!

Como você ganhou a confiança dos moradores seculares  
de Manhattan?

Sabíamos que nunca ganharíamos a confiança deles sem seus colegas. Ou seja, 
não distribuímos panfletos ou fizemos qualquer propaganda. Nos primeiros anos 
(antes de meus livros me tornarem uma pessoa mais pública), a única maneira 
de alguém saber sobre a Redeemer era porque um amigo a trouxera à igreja. Os 
primeiros anos foram intensos; as conversões aconteciam com tanta frequência 
que não conseguíamos acompanhá-las.

A Redeemer também é rotulada como sendo uma igreja para jovens profissio-
nais, mas essa nunca foi minha intenção. Estávamos tentando alcançar as pessoas 



8

mais não alcançadas em Nova York, aquelas que tinham menos acesso a uma 
igreja que crê na Bíblia. Isso significava que deveríamos estar no centro da cidade, 
em Manhattan. A demografia da igreja era apenas a demografia daquela área.

Antes de você e sua família se mudarem para Manhattan para plantar 
a Redeemer, o que passava por seus pensamentos e emoções?

Minha esposa inicialmente se opôs à vinda para Nova York principalmente por 
causa de nossos filhos. Não tínhamos certeza de como eles se sairiam em novas 
escolas, novos bairros. No final das contas, esse era o melhor lugar onde poderíamos 
ter criado nossos filhos. (Eles vão te dizer isso.) Eles viram o pai fazer algo assus-
tador (eu não escondi isso), e eles também viram jovens bem-sucedidos que eles 
admiravam chegarem à fé. Também nos preocupávamos com o custo de morar lá, 
e estávamos certos — não tínhamos um salário suficiente no primeiro ano —, e 
com a dificuldade de nos adaptarmos a uma vida tão urbana.

É interessante que Kathy não estivesse tão preocupada quanto eu com o 
simples fracasso do ministério. Ela tinha mais confiança em Deus (e em mim) do 
que eu, e sempre pensou que seríamos capazes de plantar a igreja. Ela estava mais 
preocupada com os efeitos da vida em Nova York em nossa família.

O que o surpreendeu enquanto pastoreava em Manhattan?

Descobri que tinha um dom para o evangelismo. Duvido que eu teria descoberto 
isso se não tivesse vindo a um lugar onde havia muitos não cristãos presentes em 
todos os cultos da igreja. Minha segunda surpresa, e a maior de todas, foi que as 
pessoas no centro da cidade de Nova York realmente responderam ao evangelho 
e muitas se converteram.

O que atraiu esses moradores de Manhattan  
bem-sucedidos ao evangelho?

Eles viveram toda a sua vida com pais, professores de música, treinadores, professo-
res e chefes dizendo-lhes para fazer o melhor, ser o melhor, se esforçar mais. Na 
opinião deles, Deus era o mestre de obras supremo, com exigências insatisfeitas.   
Ouvir que o próprio Deus havia atendido a essas exigências de justiça por meio 
da vida e morte de Jesus, e que agora não havia mais condenação para quem con-
fiasse nessa justiça foi uma mensagem surpreendentemente libertadora.



9

Cheguei a ver como a teologia da graça os libertou (e os cristãos também) 
das idolatrias modernas com as quais os habitantes de Manhattan lutavam.

Como a cidade de Nova York define a cultura para o resto  
do país e do mundo?

Nos anos 1990, ouvi os nova-iorquinos discutindo e expressando seus pontos de 
vista sobre gênero e sexualidade de maneiras que agora, muitos anos depois, são 
predominantes em nível nacional. Gostemos ou não, a cidade é uma referência 
para a cultura. Alguns podem pensar, portanto, que os cristãos devem ficar lon-
ge das cidades, mas quando olhamos para as Escrituras, não podemos negar que  
Jesus passou de cidade em cidade em seu ministério, ou que Paulo estava disposto 
a discutir com a intelectualidade cultural nos centros das cidades como Atenas e 
Éfeso. Na verdade, regressei a Atos 17 várias vezes enquanto estava em Nova York 
para aprender a interagir fielmente com as pessoas do centro da cidade.

Como os cristãos podem influenciar a cidade de Nova York para o bem?

Comecei a me perguntar: “E se pudesse haver um movimento do evange-
lho em uma das cidades mais religiosamente hostis e influentes dos Estados  
Unidos?” Esse era um objetivo. E foi parcialmente realizado. Um grande número 
de pessoas que se tornaram cristãs estão agora servindo como sal e luz em todos 
os tipos de lugares que você nunca esperaria encontrar cristãos.

Na época havia outros pastores contemporâneos que pregavam  
sobre amar e investir na cidade?

Bem, temos que começar apontando que essa questão é um pouco centrada em 
pessoas brancas. Ou pelo menos é o tipo de pergunta que um profissional de classe 
média alta faria. As igrejas negras, pardas e asiáticas nunca saíram da cidade. Quan-
do o evangelicalismo branco cresceu muito de 1965 a 1995, ele foi moldado por essa 
mentalidade de “êxodo branco” e, portanto, tinha um viés muito antiurbano.

No entanto, durante os cinco anos que passei lecionando teologia prática no 
Westminster Seminary, na Filadélfia, ao lado de Harvie Conn e Manny Ortiz, 
tive contato com uma série de ministérios e pastores afro-americanos, hispânicos 
e asiáticos que eram atenciosos, dinâmicos e teologicamente informados. Eles 
tinham ministérios prósperos em uma época em que as cidades do interior dos 



10

Estados Unidos estavam em péssimas condições. Mas lá estavam eles. Quando 
Kathy e eu anunciamos que estávamos nos mudando para Nova York, várias 
pessoas nos disseram que estávamos pecando contra nossos filhos ao levá-los para 
a cidade, que eles perderiam a fé — e talvez a vida. (Ocorreu o oposto disso.) Mas 
a visão evangélica branca de que as grandes cidades eram completos “desertos  
espirituais” estava errada. Então sim, na década de 1980 não havia muitos pasto-
res brancos e de classe média falando sobre amar e investir na cidade.

Alguém mais influenciou seus pontos de vista e abordagem  
ao ministério da cidade?

A rara voz evangélica branca que me encorajou foi James M. Boice, pastor sênior 
da Tenth Presbyterian Church na Filadélfia.  Ele era um sincero defensor dos 
cristãos que investiam e viviam intencionalmente na cidade para servi-la.  Jim 
argumentou com base na Bíblia que viver na cidade não era algo que todo cristão 
tinha que fazer, mas era algo a ser encorajado.

Eu me inspirei nisso e adotei esse raciocínio e ensino quando me mudei 
para a cidade de Nova York. É interessante notar que Jim nunca recebeu críticas 
de evangélicos por sua postura, mas hoje há muitas críticas contra as pessoas que 
incentivam a viver e investir na cidade. Os tempos mudam!

O 11 de setembro abalou Manhattan. Você poderia descrever  
o que aconteceu da perspectiva de um pastor local? Houve algum  
tipo de miniavivamento espiritual?

Conhecendo a história dos avivamentos e seus períodos, eu não chamaria isso 
de avivamento. A Redeemer passou por um desses períodos no início, de 1989 a 
1991, em que pode ter havido algumas centenas de pessoas que foram levadas à 
fé em Cristo. Foi extraordinário.

Quanto ao 11 de setembro, muitas das igrejas da cidade ficaram lotadas por 
algumas semanas, mas todas voltaram aos níveis normais de frequência muito 
rapidamente. Ao contrário das outras congregações que eu conheço, a Redeemer 
cresceu, não voltou ao antigo nível de frequência e até viu várias pessoas se con-
verterem. Tudo isso foi bom, mas não foi realmente um miniavivamento. (Passamos 
de 3.000 participantes para 5.200 na semana após o 11 de setembro, mas depois 
o número nunca foi inferior a 3.600 pessoas.)



11

Você notou alguma outra tendência?

Durante os 10 anos seguintes, muito mais pessoas de fora de Nova York vie-
ram aqui para iniciar novas igrejas do que antes. Nem todos esses missionários  
bem-intencionados foram eficazes, mas foi um desenvolvimento bem-vindo.

Como eram suas orações naquela época?

Nossas orações foram para (a) proteção contra mais ataques, (b) para que a cidade 
se recuperasse, (c) para que Deus tivesse misericórdia das pessoas em sofrimento 
e (d) para que Deus usasse o medo e a crise para levar mais pessoas a ele.

Uma grande parte do seu ministério em Manhattan está alcançando 
os céticos urbanos e instruídos. Houve desafios em atrair os céticos e 
ao mesmo tempo discipular cristãos mais maduros na mesma igreja?

De jeito nenhum. Não é apenas possível, mas útil discipular cristãos na presença 
de não cristãos.

Como? Primeiro, no uso do evangelho. Se você usa o evangelho para resolver 
os problemas dos cristãos e reordenar os amores de seu coração, então os não cris-
tãos ouvem o evangelho até mesmo enquanto os cristãos estão sendo edificados.

Segundo, no uso da “cosmovisão”. A única maneira pela qual o evangelismo 
não pode ser feito enquanto estamos discipulando e treinando pessoas é se esti-
vermos falando sobre não cristãos e sobre descrença em termos muito diferentes 
de quando estamos falando com não cristãos. Se aprendermos a falar sobre a fé 
cristã não apenas como sendo a cosmovisão “correta” (e ela é!), mas também como 
a cosmovisão mais completa — ou seja, uma cosmovisão que inclui as boas percep-
ções das outras pessoas, mas que também pode explicar e fornecer coisas que as 
outras cosmovisões não são capazes — então é possível evangelizar os não crentes 
mesmo quando estivermos mostrando aos cristãos algo sobre como integrar sua 
fé com sua vida.

Houve desafios para atrair pessoas de outros níveis  
socioeconômicos e educacionais?

Sim, muitos desafios. Em geral, é muito mais difícil combinar pessoas de diferen-
tes níveis socioeconômicos e educacionais do que combinar pessoas de diferentes 
raças e nacionalidades.



12

Mas no caso da Redeemer, nunca quisemos ser uma megaigreja regional na 
qual os participantes e membros se deslocassem a quilômetros de distância. Eu 
tinha visto igrejas assim em outras cidades onde apenas uma pequena mino-
ria de membros realmente morava perto da igreja e a grande maioria vinha de  
longe. Essas igrejas enfrentam enormes problemas tanto na realização do evange-
lismo quanto do discipulado (assunto que não vou abordar aqui). Assim, traba-
lhamos duro na Redeemer para nos concentrar quase completamente em quem 
morava em nossos verdadeiros bairros. No centro de Manhattan, onde a Redeemer 
estava localizada, quase todas as pessoas eram altamente instruídas. Foi uma de-
cisão acertada, portanto, adaptar nosso ministério ao contexto de profissionais 
instruídos. Essa era a demografia em que estávamos inseridos. Isso se encaixou 
na visão de uma igreja que atendia às necessidades dos bairros, em vez de ser uma 
igreja que atendia às necessidades de consumidores em toda a área metropolitana.

Uma coisa interessante sobre a Redeemer é o grande número  
de americanos asiáticos atraídos pela igreja. Por que você  
acha que isso aconteceu?

Ao alcançar os moradores de Manhattan céticos e seculares, acabamos nos  
deparando principalmente com brancos e asiáticos. Havia um número menor de 
outros grupos étnicos, mas na Redeemer, de modo geral — assim como nas de-
mais igrejas Redeemer atualmente — os brancos eram uma minoria.

Acho que um grande número de asiáticos veio por várias razões. No iní-
cio tínhamos uma jovem pianista, Tammy Lum, que é chinesa. Assim, quando  
alguém vinha à Redeemer notava dois rostos lá na frente para dar as boas-vindas: 
uma asiática (Tammy) e um branco (eu). De uma maneira pequena, mas signifi-
cativa, isso fez com que os visitantes asiáticos se sentissem um pouco mais bem 
recebidos do que se vissem apenas um homem branco na frente.

O que mais?

Os jovens americanos asiáticos eram muitas vezes bastante instruídos e a  
Redeemer era especialmente preparada para responder a perguntas e objeções ao 
cristianismo com as quais eles eram confrontados na faculdade e na pós-gradua-
ção. Muitos asiáticos também me disseram que a ênfase da Redeemer na graça 
gratuita de Deus em Cristo era atraente.



13

Por fim, muitos asiáticos me disseram que, embora não preferissem um am-
biente asiático completamente homogêneo, também não queriam ficar completa-
mente isolados de outros asiáticos. A Redeemer tornou-se ideal para eles porque 
podiam convidar seus amigos asiáticos e não asiáticos.

Você começou a ganhar fama como pastor da Redeemer.  
Suspeito que você não goste de ser chamado de pastor celebridade, 
mas o fato é que a maioria dos evangélicos reconhece seu 
nome. Como você lidou com a fama?

É importante reconhecer que houve uma mudança radical em 2008 depois que 
saiu meu primeiro livro, A fé na era do ceticismo. Foi então que as armadilhas da 
“fama” começaram a aparecer. Após os cultos aos domingos, visitantes de fora da 
cidade apareciam e me pediam para autografar um livro ou deixá-los tirar uma 
foto. Isso nunca tinha acontecido antes. Foi só quando comecei a escrever que co-
mecei a ser conhecido por muitas pessoas que não me conheciam (minha definição 
de fama). Isso foi desconfortável tanto para Kathy quanto para mim, que temos a 
tendência de sermos mais introvertidos e quietos.

A princípio, essa posição de destaque parecia tão irreal para mim que sim-
plesmente a ignorei. Parecia apenas uma ilusão e eu simplesmente não acreditei.   
O mundo cristão não é tão grande quanto as pessoas gostam de pensar. Mesmo 
agora, se você perguntasse às primeiras 10 mil pessoas que passaram por você em 
qualquer calçada de Nova York, é provável que nenhuma delas tenha ouvido meu 
nome. Mas com o passar do tempo tive que admitir que me tornei um sapo maior 
em uma lagoa.

Como isso afetou a igreja?

Isso não foi particularmente bom para a Redeemer.  Trouxe muitos “turistas” para 
a igreja que vieram para meus sermões, mas que não faziam parte da congregação.   
Embora eu esteja feliz por qualquer visitante que possa ter sido desafiado pelo 
ensino bíblico durante uma visita, isso significava que eu não era capaz de falar 
com os céticos locais da maneira que originalmente conseguia.

Felizmente, isso não aconteceu comigo até que eu tivesse quase 60 anos. Nessa 
idade você não entra em conflito com a fama, a não ser pelo fato de achá-la descon-
fortável e até mesmo hilária. Não recomendo que ninguém seja uma “celebridade”.



14

A visão estabelecida da Redeemer é “Divulgar o evangelho, primeiro 
através de nós mesmos e depois através da cidade por meio de 
palavras, ações e comunidade. Trazer mudanças pessoais, cura social 
e renovação cultural por meio de um movimento de igrejas  
e ministérios que mudam a cidade de Nova York e, por meio dela,  
o mundo”. De que maneira essa missão foi cumprida e de que  
maneira ela falhou?

Eu diria que a Redeemer foi parcialmente eficaz nisso. Primeiro vamos olhar para 
a segunda parte da visão: o movimento. Em 1989 (o ano em que a Redeemer 
começou), menos de 1% dos moradores do centro de Manhattan frequentavam 
uma igreja evangélica. Em 2019, foram 8%. Em 1989, havia cerca de 100 igrejas 
evangélicas no centro de Manhattan. Em 2019 havia 308. Nem a Redeemer ou a 
Redeemer City to City (que trabalha especificamente com plantadores de igrejas) 
plantaram diretamente todas essas igrejas, mas foi a maior contribuidora para o 
movimento em Manhattan.

É mais difícil mensurar a primeira parte da visão.  Quanto do evangelho 
“se espalhou através de nós”, isto é, fez com que nós cristãos fôssemos pessoas 
semelhantes a Cristo? Quanta renovação social e cultural a cidade viu por nossa 
causa? Eu poderia lhe apresentar páginas e páginas de bons exemplos de ambos 
os casos que partiram da Redeemer. Mas a Redeemer falhou em relação a essa 
visão nos termos em que ela é declarada? Claro, como não poderia ter falhado?

Olhando para trás, há algo que você gostaria de ter  
feito diferente no ministério?

Definitivamente. Sem dúvida, eu deveria ter orado mais.

Muitos cristãos lutam para administrar seu relacionamento com a 
cultura do mundo. Você vê a cultura do mundo se tornando cada vez 
mais hostil aos valores cristãos (ou talvez sempre tenha sido hostil)?

Sim, definitivamente, a cultura é mais hostil ao cristianismo: seja na academia, na 
mídia, governo, negócios, entretenimento popular, artes ou redes sociais — nossa 
cultura está se tornando mais hostil em relação às crenças e valores cristãos. Não 
é a mesma coisa como sempre foi antes.



15

A pergunta “Como você responde a isso?”  requer uma resposta que leva 
uma semana ou então requer algumas frases simples.  Opto pelas frases: Primeiro,  
arrependa-se das maneiras pelas quais as vidas inconsistentes dos cristãos pre-
judicaram a credibilidade da Igreja.  Segundo, ame o seu próximo como a si 
mesmo.  Terceiro, deixe as pessoas saberem que você é crente — não esconda 
isso. Quarto, certifique-se de não ser severo ou desajeitado em suas palavras (cer-
tifique-se de que é o evangelho que está ofendendo e não você). E por último, não 
tenha medo da perseguição. Jesus promete estar com você.

Como você desenvolveu sua convicção e interesse pela justiça?

Primeiro, quando comecei a ler a Bíblia de maneira intensiva, tentando lê-la repeti-
damente, comecei a notar a frequência com que a Escritura fala sobre justiça para 
a viúva e o órfão, para o imigrante e para o pobre. É incrível.

Segundo, quando preguei sobre a parábola do bom samaritano, tive que estudar 
a história em profundidade e percebi as implicações. Quando perguntam a Jesus “O 
que significa amar o próximo?”, ele conta a história de um homem que arrisca sua 
vida ao interromper sua viagem e, de maneira sacrificial, oferece ajuda física e mate-
rial a um homem de outra raça e religião! Por fim, quando comecei a viver em Nova 
York, as necessidades dos pobres tornaram-se ainda mais visíveis para mim.

Dê-me um exemplo de quando você precisou tomar uma posição 
impopular, seja contra não cristãos ou contra crentes.

Acho importante entender como todo o empreendimento da Redeemer foi  
radical. Todo domingo que eu pregava, toda reunião que eu ensinava, tomava posi-
ções impopulares que iam na contramão do que pensavam os moradores do centro 
da cidade. Enfrentava oposição e hostilidade semanalmente — às vezes diariamente.

A Redeemer Presbyterian Church é uma igreja evangélica conservadora na 
Manhattan secular e liberal. Toda semana eu dizia às pessoas coisas que a maioria 
considerava absolutamente ultrajantes, se não perigosas — Jesus é o único cami-
nho para a salvação; sem crer em Jesus você está perdido e vai para o inferno; a 
Bíblia é verdadeira em cada palavra e você deve se submeter a ela quer ela se en-
caixe ou não em suas opiniões; o sexo é somente para um homem e uma mulher 
no casamento; você deve ser radicalmente generoso com seu dinheiro e, se for 
próspero, deve adotar um estilo de vida modesto. E assim por diante!



16

Plantar a igreja e pregar publicamente as Escrituras de forma expositiva foi e é 
extraordinariamente conflituoso. Muitas vezes as pessoas vinham até mim após o cul-
to e expressavam forte oposição. A maioria era civilizada, mas algumas pessoas fica-
vam muito iradas e até me xingavam. E algumas dessas pessoas estavam em lágrimas.

O que você vê como a maior ameaça para os cristãos modernos?

Nos Estados Unidos, acho que a segunda maior ameaça é uma nova ideologia 
progressista e secular que está dominando a academia, o governo, o mundo corpo-
rativo e a grande mídia. Essa ideologia é contra a liberdade de expressão e se opõe 
profundamente a que pessoas religiosas expressem ou pratiquem muitos aspectos 
de sua fé em público.

No entanto, a primeira e maior ameaça é o fracasso da própria igreja americana:
›	 A igreja tradicional se casou com partidos políticos liberais, a igreja 

evangélica se casou com partidos políticos conservadores e agora somos 
vistos como nada além de um bloco de poder político.

›	 Também tem havido numerosos exemplos flagrantes de hipocrisia em 
que muitos líderes proeminentes de igreja se acham culpados de várias 
formas de abuso e comportamento corrupto.

›	 Em vez de admitir que a igreja americana participou da marginalização 
e exploração de vários povos no passado, um segmento vociferante da 
igreja evangélica moderna tem recusado a se arrepender e ouvir, e em vez 
disso tornou-se áspera e denunciadora em seu discurso.

›	 A igreja tem falhado em cumprir a Grande Comissão em nosso tempo, 
uma vez que não descobriu uma maneira de evangelizar uma cultura 
secular pós-cristã. (Veja o artigo seminal de Lesslie Newbigin, “Can the 
West be converted?”)

Considerando o momento atual da nação e o momento em que 
você se encontra (partindo do pressuposto de que você nunca fora 
diagnosticado com câncer), se você fosse plantar a Redeemer hoje, 
seria muito diferente?  

A doutrina seria a mesma (já que minha doutrina não mudou).
A “visão teológica” básica (um termo que explico em meu livro Igreja cen-

trada) também seria a mesma, porque embora os Estados Unidos e a cultura 



17

de Nova York tenham mudado um pouco, não houve de fato uma mudança de 
direção. Ela está se movendo hoje na mesma direção que estava em 1989. Assim, 
esses fatores relacionados à “visão teológica” permaneceriam os mesmos.

Isso quer dizer que a ênfase seria em:
  1)	 reordenar os amores do coração com o evangelho;
  2)	 amar a cidade em palavras e ações;
  3)	 contextualizar e se engajar culturalmente sem comprometer o evangelho;
  4)	 pregar para cristãos e não cristãos ao mesmo tempo porque acolhíamos os 

não crentes e esperávamos que eles estivessem conosco constantemente;
  5)	usar uma linguagem acessível, não uma conversa piedosa de alguém 

que está familiarizado com os termos ou uma conversa doutrinária 
técnica desnecessária;

  6)	 quando não cristãos não estiverem presentes, falar sobre eles exatamente 
da mesma forma que falamos quando eles estão presentes;

  7)	 concentrar-se nos temas centrais em vez de discutir constantemente so-
bre tópicos em que os cristãos divergem;

  8)	 superar barreiras raciais e formar uma comunidade multiétnica amorosa;
  9)	 amar o próximo por meio de obras de misericórdia e justiça;
10)	 pensar com os não crentes como Paulo fez em Atos 17 e 1Coríntios 

1.22-23, com uma estratégia de “plenitude subversiva”, ou seja, mostrar 
aos não crentes que suas melhores aspirações são idólatras, mas que suas 
verdadeiras necessidades podem ser satisfeitas em Cristo;

11) combinar coisas que confundem as expectativas dos não cristãos, tais como:
•	 falar a verdade impopular, mas fazê-lo com um amor paciente, gentil, 

aberto a críticas e de modo não coercitivo;
•	 evangelismo vigoroso e ativo, mas também chamados à justiça;
•	 forte contenção pela doutrina cristã histórica com abertura e ênfase 

nas artes;
•	 uma crença na autoridade e inerrância das Escrituras, mas uma pro-

funda apreciação e vontade de aprender com o pensamento não cris-
tão (a prática da “graça comum”).

12) tanto no envolvimento profundo na igreja quanto na comunidade cristã, 
integrando fé e trabalho nos setores públicos da sociedade;

13) ter a “mesma mentalidade do movimento” e estar disposto a cooperar 
com outros cristãos ao invés de ser sectário e separatista;



18

14) praticar a liderança servidora e estar aberto a ideias e críticas em vez de 
exercer uma liderança coercitiva, abusiva e hierárquica.

Pelo menos uma coisa mudou desde 1989. Na época, a cultura secular foi 
dominada pela psicologia. Todas as pessoas estavam em programas de 12 passos e 
falavam sobre codependência, autoestima e outros assuntos terapêuticos. Hoje, a 
cultura secular é dominada pela sociologia. A ênfase no individualismo terapêutico 
ainda existe, mas foi um pouco suplantada pela identidade de grupo e por temas 
de poder e justiça.

O liberalismo mais antigo — com sua ênfase nos direitos individuais, liber-
dade de expressão e apoio à perspectiva da diversidade — está sendo suplantado 
por um secularismo muito mais antirreligioso que tem profunda desconfiança 
desses conceitos. Os cristãos agora podem esperar uma oposição mais aber-
ta às suas crenças. Há outras coisas acontecendo em Nova York também — a  
demografia racial e de classe está mudando constantemente e precisa ser levada  
em consideração.

À luz dessas mudanças, o que mudaria seriam “modelos” de ministério. Isso 
se refere a  como  (não a o quê!) você prega (quais questões abordar, quais temas 
e assuntos enfatizar, quais ilustrações usar, quais autores e autoridades citar), a 
como evangeliza (por meio de eventos e palestrantes ou mais por meio de amiza-
des e processos individuais?), a como assimila e discipula novos membros, a como 
organiza as pessoas para o cuidado pastoral (por meio de pequenos grupos? Por 
meio de redes pastorais leigas?), a como catequiza as crianças, a como exerce a 
liderança etc.

Exemplos de mudanças de modelo: a pregação em Nova York terá que ofere-
cer uma “plenitude subversiva” às preocupações culturais e aos anseios por justiça 
da mesma forma que há 30 anos abordou os anseios de autorrealização (e a prega-
ção deve continuar a fazê-lo). A evangelização em Nova York requer mais ênfase 
em conversas individuais entre cristãos e não cristãos. A maioria dos não cristãos 
precisará estar em tal processo antes de poder ser levado a um culto cristão.

Você provavelmente não se lembra de tudo o que disse ou escreveu, 
mas há algo que queira mudar agora?

De certa forma, os tempos mudam e, portanto, se eu olhar para trás para as coisas 
que escrevi ou disse há 20, 30 ou 40 anos, tenho certeza que posso argumentar a 



19

favor delas de maneira diferente ou expressá-las de maneira um pouco diferente 
— eu certamente poderia ilustrá-las de maneiras diferentes.

Mas quando se trata de posições sobre questões bíblicas e teológicas, tenho 
quase sempre a mesma posição desde que que saí do seminário.

Sobre criação e evolução?

Acredito em uma “terra velha” e que Gênesis 1 é uma expressão poética do sig-
nificado da criação, não uma receita; mas também acredito na criação especial de 
Adão e Eva como nossos ancestrais.

Sobre justiça social?

Acredito que Deus quer que os cristãos trabalhem contra o racismo e a pobreza 
e criem uma sociedade mais justa, mas eles devem fazer isso estando espalhados 
pelo mundo. A igreja enquanto igreja [em sua capacidade de igreja] deve evan-
gelizar e depois discipular os cristãos para mudar o mundo, mas não deve, como 
instituição, aliar-se a organizações e partidos políticos específicos.

Sobre a obra do Espírito Santo?

Não sou carismático, mas também não sou anticarismático; não deixo de apreciar 
os pontos fortes do movimento.

Sobre sexualidade?

Acredito que o sexo é apenas para o casamento entre um homem e uma mu-
lher. Sobre o aborto — acredito que aborto é tirar a vida humana e, portanto, um 
pecado e um grande mal.

Sobre o complementarismo?

Acredito que no casamento/lar e na Igreja os homens devem exercer a “liderança” 
e essa liderança é modelada de acordo com a definição de autoridade de Cristo, 
que é a autoridade para servir e morrer. A liderança servidora nunca deve ser 
usada como um poder para obrigar ou exercer autoridade para seus próprios inte-
resses. Acredito que as mulheres não devem ser ministras e presbíteras ordenadas, 
mas podem ser diaconisas. Eu só uso o termo “complementarismo” entre aspas 



20

porque Kathy e eu chegamos à nossa posição antes de essa palavra existir e por-
que muitas vezes as pessoas que usam o rótulo lançam muitas regras extrabíblicas 
sobre as mulheres (como não trabalhar fora de casa, ou apenas aceitar certos em-
pregos etc.), algo que nunca aceitaríamos. Não mudamos nossas opiniões sobre 
esse assunto desde o seminário.

Aprecio mais profundamente a sabedoria e a verdade das confissões refor-
madas, especialmente os padrões de Westminster da minha denominação. Em 
várias questões confessionais — tais como a compreensão do funcionamento do 
“princípio regulador do culto” e a prática do Sabbath — não mudei minha posição 
desde que entrei na minha denominação.

Como eu disse acima, estou sempre revisando minhas anotações de ensino 
para que eu possa me expressar com mais clareza. Mas isso significa que eu mu-
daria como eu prego, não o que eu prego. Algumas pessoas dirão que tal falta de 
mudança ao longo de quatro décadas de ministério é ruim, mostrando falta de 
“crescimento”, e outras podem achar algo bom (eu acho bom). Vou deixar que os 
outros julguem.

Tenho ouvido muitos irmãos cristãos acusando você de ser liberal  
— tanto em termos teológicos quanto em termos políticos.

Devo começar lembrando que esses termos politicamente “liberal” e “conservador” 
são bastante imprecisos e subjetivos. Alguns anos atrás, interagi com um ministro 
da minha denominação que acreditava firmemente que nem as mulheres nem os 
homens solteiros deveriam poder votar nas eleições civis, mas apenas os chefes de 
família do sexo masculino. Ele acreditava que essa era a posição bíblica e foi uma 
das razões pelas quais ele acabou deixando a denominação, dizendo que 99% de 
seus ministros eram horrivelmente “liberais”.

Outro líder cristão com quem conversei me disse que o dinheiro dos impos-
tos não deveria servir para nada a não ser apoiar a polícia e os militares. Todas 
as outras coisas deveriam ser feitas pela iniciativa privada, não pelo governo. Ele 
baseou essa ideia no que ele achava ser a interpretação correta de Romanos 13. Ele 
acreditava que qualquer nível de tributação além desse nível extremamente baixo 
era uma forma de socialismo. Quando eu disse que achava que os impostos tam-
bém poderiam ir para a construção de pontes e estradas, ele me chamou de libe-
ral. Mais uma vez, comparado a ele, eu era menos conservador no espectro político.



21

E quanto ao termo politicamente liberal?

Considerando a maneira como esse termo tem sido usado pela grande maioria 
das pessoas nas últimas décadas, não sou politicamente liberal. Não sou parti-
dário de uma economia altamente centralizada e controlada pelo governo ou de 
impostos ao nível dos países socialistas europeus. Eu sou pró-vida. Sou, claro, um 
grande defensor da liberdade religiosa, um termo que a esquerda agora coloca 
entre aspas assustadoras e um conceito a que se opõe. Os liberais políticos não me 
consideram politicamente liberal.

Então, por que algumas pessoas me chamam de liberal político?
A primeira razão é que, em um ambiente altamente polarizado politicamente, 

qualquer um que não esteja lhe apoiando de maneira ruidosa e explícita é agora 
visto como uma pessoa que apoia o outro lado. Durante a última eleição eu sim-
plesmente disse que, como ministro, eu não poderia fazer imposições à consciência 
dos cristãos (veja a Confissão de Westminster Capítulo 20) e dizer-lhes como vo-
tar. Isso irritou muitos conservadores que acreditavam que qualquer esforço para 
ser “apolítico” realmente significava estar do lado liberal.

A segunda razão é porque muitas vezes prego o que a Bíblia ensina sobre 
como os cristãos devem trabalhar e apoiar intensamente os pobres e necessita-
dos. Mesmo que eu simplesmente exponha as Escrituras e não diga nada sobre 
governo ou tributação, muitas pessoas acreditam que tal ênfase levará a impostos 
mais altos e a um governo maior e, portanto, isso é ser “liberal”. Mas é claro que 
isso não é verdade. Dizer que os cristãos devem estar profundamente preocupados 
com as necessidades dos pobres não é falar de diretrizes políticas, mas simples-
mente apresentar uma verdade bíblica.

Terceiro, muitos acreditam que, se não tenho uma atitude denunciadora e 
hostil contra os liberais é porque eu mesmo sou liberal, o que não é verdade. Jesus 
nos chamou para “saudar” publicamente e desejar paz não apenas aos nossos irmãos 
na fé, mas a todos (Mateus 5:43-48). Recentemente, no Twitter, parabenizei um 
ateu (Greg Epstein) por ter sido selecionado como capelão-chefe em Harvard.   
Tenho debatido publicamente os pontos de vista de Epstein e já me opus às suas 
crenças ateístas. No entanto, ele também foi amigável comigo e é uma pessoa que, 
diferente de alguns capelães-chefes de Harvard do passado, Epstein é, segundo 
aqueles que convivem com ele, mais justo e aberto à ideia de permitir que todos 
os capelães — incluindo os evangélicos — realizem seus ministérios. Mesmo 



22

assim, muitas pessoas nas redes sociais expressaram sua convicção de que, se você 
demonstra cordialidade com ateus e liberais é porque deve ser pelo menos um 
liberal que ainda não saiu do armário. Isso não é verdade.

E quanto à acusação de ser teologicamente liberal?

Devo confessar que fico bastante perplexo com isso.  Sou membro da Igreja 
Presbiteriana na América, que é doutrinariamente bastante conservadora, e estou 
satisfeito com suas posições teológicas, com a única exceção de que preferiria 
que as mulheres pudessem ser ordenadas diaconisas. Não acho que isso me torne 
teologicamente liberal em qualquer sentido que esse termo tem sido usado pela 
maioria das pessoas nas últimas décadas. Meu melhor palpite é que algumas pessoas 
pensam que minha ênfase na justiça e preocupação com os pobres significa que 
eu, de alguma forma, deva ser liberal no sentido político e teológico, apesar de 
minhas crenças doutrinárias ortodoxas e minha profissão de fé.

Mais uma vez, esses são meus melhores palpites, então é possível que eu não 
esteja enxergando o cenário como um todo. De modo geral, porém, não vejo pro-
blemas em confundir as pessoas quanto ao fato de eu ser liberal ou conservador 
aos seus olhos. Se um cristão está vivendo em obediência às Escrituras, ele ou ela 
não se encaixará em uma ideologia política binária ou em um partido. Acabei 
aceitando essa confusão.

Também ouvi pessoas dizerem que você endossou a teoria crítica da 
raça e se tornou muito orientado para a “justiça social”.

Já falei sobre a questão da justiça social em outras questões acima. Eu apenas  
exponho o que a Bíblia diz sobre justiça — e ela diz muito. Eu apenas acrescen-
taria aqui o temor que algumas pessoas têm de a ênfase na justiça social levar a 
uma perda de preocupação com o evangelismo. Qualquer pessoa que conheça 
alguma coisa sobre a Redeemer ou sobre o meu ministério sabe que isso nunca 
aconteceu. Sou essencialmente um evangelista em meu chamado.

Quanto à afirmação de que endossei a teoria crítica da raça (TCR), escre-
vi uma crítica sobre a teoria com a qual muitas pessoas simpatizantes da TCR  
não concordaram.

Em segundo lugar, muitas pessoas não sabem o que realmente é a teoria crí-
tica da raça. Alguns possuem uma definição funcional da TCR como sendo “falar 



23

muito sobre racismo”. A Bíblia em muitos lugares aborda o pecado da “acepção 
de pessoas” com base em sua classe, etnia, nacionalidade, sexo, idade ou qualquer 
outro status social. Portanto, tenho abordado o racismo a partir da Bíblia desde 
que comecei meu ministério em meados dos anos 1970. A maioria das pessoas 
atribui a teoria crítica da raça ao trabalho de Derrick Bell e outros, tendo início 
em meados da década de 1990. Isso significa que meu ensino sobre o pecado do 
racismo é anterior à TCR.

No entanto, acredito no que a Bíblia ensina (e também no que a igreja negra 
americana nos diz há décadas), ou seja, que existe algo como “racismo sistêmico” 
ou “institucional”.  Isso significa que existem estruturas sociais que prejudicam 
certos grupos ou classes de pessoas, mesmo quando quase todos os que trabalham 
dentro da estrutura não são racistas de maneira pessoal e individual (ou sexistas 
etc.) em suas crenças e atitudes.

Há muitas pessoas que insistem que qualquer um que acredite no racismo sistê-
mico é automaticamente um proponente da teoria crítica da raça. Isso não é ver-
dade. Em um artigo sobre o assunto mostro que o conceito é ensinado nas Escrituras.

Muitos pastores estão enfrentando dificuldades, principalmente após 
as várias mudanças durante a pandemia. As pessoas estão deixando 
as igrejas por causa das restrições da pandemia, eleições, injustiça 
racial, diferenças políticas etc. Muitos pastores estão deixando o 
ministério. Você já lidou com algo assim durante o seu ministério ou 
isso é algo específico para o nosso tempo atual? Como você navegou 
nas águas capciosas da política/ideologia?

Eu diria que a cultura está definitivamente mais polarizada do que nunca. Nunca 
vi nas igrejas do passado o tipo de conflito que temos nas igrejas de hoje. Em 
praticamente todas as igrejas há um corpo menor ou maior de cristãos que foram 
radicalizados para a esquerda ou para a direita por redes sociais, feeds de notícias e 
comunidades extremamente eficazes e completamente imersivas. As pessoas são 
bombardeadas 12 horas por dia com opiniões que apresentam um determinado 
ponto de vista político e a principal forma de persuadir não é por meio da discussão, 
mas da revolta. As pessoas estão sendo formadas por essa maneira imersiva de 
discurso público — muito mais do que estão sendo formadas pela Igreja. Isso está 
criando uma crise. Não, eu não enfrentei nada assim no passado.



24

No entanto, a maneira de navegar nessas águas é ainda seguindo a prescrição 
do livro de Provérbios para nossas palavras.  Elas devem ser honestas, poucas, 
extremamente bem elaboradas, geralmente calmas, sempre voltadas à edifica-
ção (mesmo quando forem críticas) e devem ser acompanhadas de muita escuta  
silenciosa.

Muitos pastores mais jovens que são plantadores de igrejas respeitam 
e admiram você. Muitos deles acreditam que suas igrejas podem 
alcançar o crescimento e o reconhecimento que a Redeemer tem 
hoje. Mas isso não vai acontecer com todos. Que palavra você  
daria a eles?

Não há problema em querer ver crescimento espiritual e numérico em sua igreja.   
Todos devem desejar que as pessoas cheguem à fé e cresçam em Cristo e, se isso 
acontecer, o crescimento da igreja acontecerá. (Em outras palavras: podemos fa-
zer uma igreja crescer numericamente sem que o Espírito Santo transforme vidas, 
mas se o Espírito Santo está transformando vidas, normalmente veremos pelo 
menos algum crescimento na igreja.)

Contudo, desejar um crescimento significativo da igreja como um fim em 
si mesmo para obter (como você diz) “reconhecimento” é espiritualmente letal.   
O que devemos desejar é a fidelidade ao nosso chamado. Ponto final. Se, além  
disso, você obtiver reconhecimento, ore a Deus para que isso não o prejudique. John 
Flavel argumenta em  Keeping the heart  que a segunda situação espiritualmente 
mais perigosa para se estar é a “adversidade”, mas a primeira e maior situação 
espiritualmente perigosa para se estar é a “prosperidade”. Para citar Jeremias 45.5  
(na versão KJV), “Procuras grandes coisas para ti mesmo? Não as procure.”

Se você não busca o sucesso, mas, sim, a fidelidade e a produtividade, se o 
sucesso vier, é menos provável que isso o prejudique, enchendo-o de orgulho e 
levando-o a usar o poder de maneira egoísta e coercitiva. Em retrospecto, Kathy 
e eu sentimos que fomos um pouco protegidos por Deus das tentações do sucesso 
porque (a) não o esperávamos — nunca quisemos ou esperamos uma igreja grande, 
e (b) o sucesso veio em grande parte quando eu estava mais velho. Eu tinha quase 
50 anos quando a igreja se tornou grande e conhecida, e (c) eu tinha quase 60 
anos quando comecei a escrever livros. É muito mais difícil lidar com o sucesso 
sendo um jovem adulto do que sendo um adulto mais velho. (d) Por fim, apesar 



25

do que se possa considerar como “sucesso”, qualquer líder de ministério pode lhe 
dizer que ainda há mágoas, perdas e lutas que vêm com a liderança, a fim de que 
as realidades da responsabilidade continuem a humilhá-lo.

Li que Kathy Keller desempenhou um papel imensurável em sua vida 
e ministério. Poderia dar um exemplo?

“Imensurável” é a palavra certa.  Quando ainda éramos apenas amigos no  
Gordon-Conwell Seminary, nem mesmo estávamos “namorando”, Kathy era de 
longe a pessoa mais instrumental que me ajudou a enxergar a verdade da teologia 
reformada. Ela mesma era uma cristã reformada convicta, mas seus argumentos 
para isso eram extremamente acessíveis, de bom senso e práticos. Vi como os 
temas teológicos reformados estavam se desenrolando em sua vida e perspectiva e 
gostei. Eu fui para o seminário não gostando do calvinismo, mas no final do meu 
primeiro ano eu o adotei completamente.

E na Redeemer?

Primeiro ela foi a diretora não-oficial (e depois oficial) de comunicações. Se você 
estivesse na equipe da Redeemer, teria se acostumado com a seguinte frase: “Fale 
como se as paredes tivessem ouvidos”. Isso significava que em todos os momen-
tos os cristãos deveriam considerar o que diziam sobre sua fé ou a maneira como 
descreviam os não crentes como se estivessem sendo ouvidos por um não crente.   
“O que o incrédulo concluiria sobre Jesus ou os cristãos se ouvisse o que você 
disse?”  Isso foi determinante não apenas para nos distanciarmos de conversas 
internas e jargões cristãos, mas também nos lembrou que deveríamos esperar que 
não crentes estivessem presentes no culto, em pequenos grupos e em todos e 
quaisquer eventos que a igreja realizasse.

Olhando para trás, quais foram seus maiores desafios como 
pastor? Alguma vez você sentiu vontade de desistir do ministério?

Em maio de cada ano eu estava exausto, cansado, e brincava com a ideia de fazer 
outra coisa (algo que acho que muitos outros pastores também fazem), mas nun-
ca considerei isso seriamente. A certa altura, quando minha esposa Kathy estava 
muito doente, pelo menos pensei em voltar a ensinar no seminário. Mas mesmo 
assim eu não acho que ela teria me deixado fazer isso.



26

Muitas pessoas o conhecem pessoalmente como Tim Keller, um 
homem. Muito mais pessoas não o conhecem pessoalmente e o 
conhecem como Tim Keller, o pastor e teólogo. Como você gostaria 
que as pessoas que não o conhecem pessoalmente se lembrassem de 
você, muito depois de você ter partido?

Quero que meus filhos e netos se lembrem das coisas que tentei ensiná-los com 
palavras e exemplos.  Quero que meus livros continuem a ser lidos porque eu 
deliberadamente procurei apresentar ensinamentos bíblicos que achei que teriam 
relevância permanente. Mas, fora isso, não acho que seja meu trabalho me preo-
cupar com meu “legado”.

Tradução: Jonathan Silveira.

Textos originais: Pastoring the City e Handling a Hostile Culture.

Esta entrevista foi originalmente publicada em duas partes nas edições de 25 de 
dezembro de 2021 e 15 de janeiro de 2022 da WORLD Magazine e elas foram 
aqui reunidas em um único texto. Reimpresso com permissão. Copyright  
© 2022 WORLD News Group. Todos os direitos reservados. Para ler mais  
jornalismo biblicamente objetivo que informa, educa e inspira, visite wng.org.

Nasceu e cresceu no estado americano da 
Pennsylvania. Estudou em instituições como Bucknell 
University, Gordon-Conwell Theological Seminary 
e Westminster Theological Seminary. A princípio, 
foi pastor na cidade de Hopewell, na Virgínia. Em 
1989, iniciou a Redeemer Presbyterian Church, em 
Manhattan, com sua esposa, Kathy, e seus três filhos. 
Hoje, a igreja tem uma frequência de mais de cinco mil 
membros aos domingos e já ajudou a plantar cerca de 
duzentas igrejas ao redor do mundo. Keller é um autor 
prolífico. Entre outros livros, escreveu: A cruz do rei, 
O significado do casamento e Justiça generosa, todos 
publicados por Edições Vida Nova.

Sobre o autor

Timothy Keller

https://wng.org/articles/pastoring-the-city-1638940223
https://wng.org/articles/handling-a-hostile-culture-1640586880


27

Poesia hebraica bíblica: um proêmio

Adriano da Silva Carvalho

Introdução

Certa vez, C. Hassel Bullock ressaltou que a qualidade musical intrín-
seca da língua hebraica suportava naturalmente a expressão poética: “é 
basicamente uma língua de verbos e substantivos, e estes são os blocos 

de construção da poesia hebraica”. Ele também comentou que a imensa força de 
seu sotaque lhe dá um movimento rítmico que perdemos em línguas que têm um 
estresse menor. “A escassez de adjetivos aumenta a dignidade e a impressividade 
do estilo, e a ausência de um grande estoque de termos abstratos leva o poeta a 
usar imagens e metáforas em seu lugar”.1 Os escritores bíblicos souberam explorar 
muito bem essa singularidade, pois uma parte considerável do que escreveram 
estão em forma poética.2 Se esse material fosse impresso em sequência, teríamos 

1BULLOCK, 1988, p. 31-32.
2Mark E. Wenger sugere que mais 8.600 versos da bíblia são poesia — quase 27% 

de todos os versículos da bíblia, ver: WENGER, Mark. Poetry in the Bible. An Introduction 
(Lecture Notes). Disponível em:<https://www.academia.edu/7110653/Poetry_and_the_
Bible_-_An_Introduction_Lecture_Notes_>. Acesso em: 07/08/2019.



28

um volume cuja extensão total excederia o Novo Testamento.3 Mas quais são 
as características formais da poesia hebraica bíblica? Como podemos abordá-la? 
Essas e outras perguntas serão respondidas por este artigo.4

1. Poesia

1.1 Terminologia

James L. Kugel5 observou que não existe no hebraico bíblico uma palavra para 
“poesia”:

Há um grande número de classificações de gêneros na Bíblia — palavras para 
diferentes tipos de salmos, hinos, músicas e arranjos corais; provérbios, jogos de 
palavras; maldições, bênçãos, orações; histórias, contos, genealogias; leis, proce-
dimentos cultuais; discursos, exortações de intenção moral; oráculos, predições, 
consolação ou repreensão - mas em nenhum lugar qualquer palavra é usada 
para agrupar gêneros individuais em correspondências de blocos maiores como 
a “poesia” ou “prosa”.

Embora Kugel, em certo sentido possa estar correto, outros autores sugerem 
que algumas palavras hebraicas como, por exemplo, “רמְֹזִִמ” — “mizmor” e “לשָָׁמ” 

3KAISER, Walter C.; SILVA, Moisés. Introdução à Hermenêutica Bíblica. 2. ed. São 
Paulo: Editora Cultura Cristã, 2009, p.83.

4Desde que Robert Lowth, um estudioso da Universidade de Oxford profe-
riu em 1753 suas memoráveis palestras sobre poesia hebraica, o interesse por esse 
tema só fez aumentar. Segundo George Buchanan Gray, a contribuição de Lowth 
para o estudo da poesia hebraica foi dupla: “(...) analisou e expôs sua estrutura pa-
ralela e chamou a atenção para a sua extensão no Antigo Testamento”, ver: GRAY, 
George Buchanan. The Forms of Hebrew Poetry: considered with special reference to 
the criticism and interpretation of the Old Testament. Londres: Hodder and Stough-
ton, 1915, p.4-7. No entanto, uma análise detalhada de todos os textos poéticos do 
Antigo Testamento ainda não pode ser realizada, ver: WATSON, Wilfred G. E.  
Classical Hebrew Poetry. In: Journal for the study of the Old Testament - Supplement  
Series 26, 1984, p.1.

5KUGEL, James L. The idea of Biblical Poetry: parallelism and Its History. New  
Haven and London: Yale University Press, 1981, p.69.



29

— “mashal” são apropriadas como sinônimas de poesia. Um “poema” e mesmo o 
próprio “estilo poético” podem ser descritos por essas duas palavras hebraicas6.

Pode-se definir poesia como qualquer tipo de linguagem verbal ou escrita 
que é estruturada ritmicamente e se destina a contar uma história, ou expressar 
qualquer tipo de emoção, ideia ou estado de ser, é a “arte de criar imagens, de  
expressar emoções em que se combinam sons, ritmos e significados”.7 Seu propó-
sito “é instruir enquanto dá prazer”.8 É um gênero literário frequente em vários  
livros da bíblia, não apenas na chamada literatura sapiencial, Jó, Salmos, Provérbios, 
Eclesiastes e Cantares, mas também nos escritos dos profetas e em outros lugares 
da Escritura9. 

1.2 Prosa e poesia

A poesia é bem delimitada por suas diferenças em relação à prosa. Embora haja 
uma área de sobreposição, as diferenças são perceptíveis: “(...) apesar de algumas 
combinações de tipos e indefinição das linhas de demarcação, a prosa e a poesia 
são basicamente duas formas diferentes de usar a linguagem”.10 Além disso, certos 
elementos gramaticais são mais comuns na prosa do que na poesia. Esse é o caso 
das partículas hebraicas “’תא” — (et) — que indica o objeto direto definido, do 
pronome relativo “רשא” — (asher), e do artigo definido “ה” — (ha).11 Por outro 
lado, segundo Charles Biggs12 a forma mais simples e antiga do verso hebraico 
era medida por três acentos rítmicos, os trímetros (também havia a medida de 
cinco acentos “pentâmetros” e de seis acentos “hexâmetros”). Esse autor, discorda-
va de Bickell quando este dizia que a métrica deveria ser medida por sílabas, sem 
considerar a quantidade como na poesia siríaca, de modo que há uma sucessão 

6LOWTH, 1829, p.38.
7Mini Aurélio Século XXI. Editora Nova Fronteira, 2001, p.578.
8LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews. New York: Crocker 

& Brewster, e J. Leavitt, No. 182, 1829, p.9.
9FREEDMAN, David Noel. Pottery, poetry, and prophecy an essay on biblical poetry. 

In: Journal of Biblical Literature, Vol. 96, No.1, 1977, p.5.
10FREEDMAN, 1977, p.6.
11FREEDMAN, 1977, p.6.
12BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol .2, nº3. Chicago: The University 

of Chicago Press, 1886, p.164.



30

constante de sílabas acentuadas e não acentuadas e, portanto, iâmbicas ou trocáfi-
cas.13 Biggs acreditava que a poesia hebraica estava em um estágio mais avançado 
de desenvolvimento do que a poesia siríaca. Ele lembrou inclusive que o maqqef 
 ,foi usado no sistema massorético como um guia para a cantilação. No entanto (־)
reconheceu que o uso do referido sinal gráfico para a cantilação dependia de um 
uso mais antigo para o ritmo.14

Para Biggs, embora existissem linhas de dímetro, não havia nenhuma parte 
da poesia bíblia que fosse construída de dímetros: “eles eram usados apenas para 
dar variação aos trímetros, especialmente no começo e no fim de uma estrofe, ou 
onde fosse importante que houvesse uma pausa no movimento do pensamento ou 
emoção.”15 Ele dá como exemplo Números 23.7-10:16

 הכל םדק־יררהמ באומ־ךלמ קלב ינחני םרא־ןמ רמאיו ולשׁמ אשׂיו
׃לארשׂי המעז הכלו בקעי יל־הרא

׃הוהי םעז אל םעזא המו לא הבק אל בקא המ

 םיוגבו ןכשׁי דדבל םע־ןה ונרושׁא תועבגמו ונארא םירצ שׁארמ־יכ
׃בשׁחתי אל

 םירשׁי תומ ישׁפנ תמת לארשׂי עבר־תא רפסמו בקעי רפע הנמ ימ
׃והמכ יתירחא יהתו

1.3 Utilidade 

Robert Lowth ensinou que a utilidade é o objetivo final da poesia, o prazer, o 
meio pelo qual esse fim pode ser efetivamente cumprido.17 Nesse espírito ele 
declarou: “eu, portanto, estabeleço como uma máxima fundamental que a poesia 
é útil principalmente porque é agradável (...) os escritos do poeta são mais úteis 
do que os do filósofo, na medida em que são mais agradáveis”. Não é difícil con-
cordar com o autor aqui em relação à utilidade da poesia. Realmente esse gênero 
é muito importante na medida em que revela o esforço que os seres humanos 

13BRIGGS, 1886, p.164.
14Ibidem, p.164.
15Ibidem, p.164.
16Ibidem,p.164.
17Ibidem,p.164.



31

fazem para explorar e compreender palavras e sentimentos. Além disso, por meio 
da poesia o ser humano consegue dá forma e significado as suas experiências, pois 
ela permite que ele se mova com confiança no mundo conhecido, mas também 
que o ultrapasse.18 Não bastasse isso, a poesia permite expressar sentimentos e 
emoções por meio de imagens compreensíveis. Ao lermos Cantares, por exemplo, 
só conseguimos capturar a beleza do amor apaixonado descrito ali, porque o autor 
resolveu descrevê-lo em linguagem poética.19 Foi nessa perspectiva que Joseph 
Angus20 comentou que “a excelência particular da poesia hebraica está em ter 
servido a mais nobre das causas, a da religião, apresentando as mais elevadas e 
preciosas verdades, expressas na linguagem mais apropriada”. Portanto, o estudo 
desse material não deve ser um mero exercício técnico, mas conduzido com toda 
a seriedade, pois o que se busca são tesouros espirituais maravilhosos.21

1.4 Paralelos 

Desde a descoberta dos textos ugaríticos em 1929 houve uma intensa discussão  
da poesia de Ugarit e do Antigo Testamento.22 Esses achados foram datados pelos 
arqueólogos como próximos dos anos 1600 e 1200 a.C. (a segunda data é deter-
minada pela invasão dos povos do mar que saquearam a cidade).23 Mas, acredita-
-se que esses textos foram escritos próximos dos anos 1400-1350 a.C.24 Seu prin-
cipal material poético compreendia: (1) o Ciclo de Baal (uma série de episódios 
contando as aventuras de Baal); (2) as lendas de Keret e Aqhat (ambos, heróis 
humanos); (3) a história de Dawn, “Dusk” e as núpcias de Nikkal.  Essas estórias 
foram escritas em cerca de 4.000 linhas de versos (mas havia muitas repetições 

18BRIGGS, 1886, p.164-165.
19LOWTH, 1829, p.11.
20LOWTH, 1829, p.11.
21SIMECEK, Karen; RUMBOLD, Kate. The uses of Poetry. In: Changing English, 

2016, p.309.
22Vejam também outro exemplo em Isaías 2.11-17, cf. GRENN, Jennifer. Reading 

poetic texts in Isaiah. Vol.13, Iss. 2, Article 3. In: Leven, 2005, p. 61.
23ANGUS, Joseph. História, Doutrina e Interpretação da Bíblia. São Paulo: Hagnos, 

2003, p.539.
24CARSON, D. A.; FRANCE, R. T.; MOYTER, J. A.; WENHAM, G. J. Comen-

tário Bíblico Vida Nova. São Paulo: Editora Vida Nova, 2009, p.688.



32

literais das mesmas linhas).25 Embora datando em forma escrita por volta do 
século XIV a.C., as próprias composições são provavelmente muito anteriores.26 
Elas teriam circulado pela primeira vez em forma oral, e, portanto, em várias 
versões diferentes, logo depois tomaram a forma estática e final que conhecemos 
hoje.27 Os textos ugaríticos descobertos tratavam sobre mitos, contos e lenda, mas 
havia uma ou duas orações e pelo menos um encantamento, e talvez um hino.28

Esses textos descobertos acabaram servindo de referência para o estudo 
da poesia hebraica bíblica.29 Isso porque o ugarítico é uma língua intimamente  
relacionada com o hebraico, muito mais próxima do que o acadiano.30 Mais tarde 
com a comparação desses achados com textos da bíblia hebraica, pode-se anuir 
o uso da poesia como um recurso literário bem explorado pelos autores bíblicos. 

1.5 Características formais

Nesse tópico discorremos sobre as características principais da poesia hebraica 
bíblica.

1.5.1 Ritmo e paralelismo

O ritmo (métrica) e o paralelismo são para muitos autores, as característi-
cas principais da poesia bíblica.31 Essa é a opinião, por exemplo, de George  
Buchanan Gray.32

Robert Lowth em suas preleções acadêmicas sobre a poesia sagrada hebraica 
falou sobre três tipos de paralelismo: sinônimo, antitético e sintético.33 No en-
tanto, nos últimos anos, baseado em parte em estudos de textos ugaríticos parece 
haver um consenso acadêmico de que esse esquema era simplista demais. Hoje os 

25BULLOCK, 1988, p.32.
26WATSON, 1984, p.6.
27Ibidem, p.6.
28Ibidem, p.6.
29Ibidem, p.6.
30Ibidem, p.6.
31Ibidem, p.6.
32WATSON, Wilfred G. E. Classical Hebrew Poetry. In: Journal for the study of the 

Old Testament - Supplement Series 26, 1984, p.4.
33WATSON, 1984, p.5



33

estudiosos falam em paralelismo sintático (ordem das palavras) e semântico (sig-
nificado das palavras).34 O paralelismo sintático é mais difícil de representar em 
algumas línguas, porque a ordem das palavras é muitas vezes difícil de ser tradu-
zida de uma maneira inteligível. O paralelismo semântico é mais fácil de ilustrar.

1.5.2 Métrica

A métrica tem sido apresentada como uma forma de ritmo. Assim, para se 
saber o que é métrica, deve-se primeiro saber o que é ritmo.35 Então vamos lá. 
O ritmo pode ser descrito como um padrão recorrente de sons.36 Ele pode ser 
marcado por um forte acento em uma palavra, pela sonoridade, pela afinação 
(uma sílaba pronunciada em tom mais alto ou mais baixo que a norma) e pelo 
comprimento (extraindo uma sílaba) etc.37

Watson38 observou que a métrica não pode ser medida cientificamente 
pelo uso do osciloscópio ou espectrografia sonora. Para o autor, ela só podia ser  
determinada linguisticamente.39 Ela pertence à estrutura superficial da lingua-
gem e não a sua estrutura profunda.40 Além disso, a métrica é um padrão sequen-
cial de entidades abstratas, em outras palavras, é uma espécie de moldagem de 
uma linha (de verso) para se ajustar a uma forma preconcebida composta de  
conjuntos recorrente.41

1.5.3 Estresse

Um elemento importante da métrica é o que Watson chama de “estresse”. Essa 
é uma característica suprassegmental do enunciado.42 Por exemplo, uma sílaba 
tônica é pronunciada mais energicamente, muitas vezes com um aumento no tom 

34CARSON; FRANCE; MOTYER; WEMHAM, 2009, p.688.
35GRAY, 1915, p.3-4.
36LOWTH, 1829, p.154. Veja também: BULLOCK, 1988, p.32.
37BULLOCK, 1988, p. 32.
38Ibidem, p. 32.
39WATSON, 1984, p. 87.
40Ibidem, p. 87.
41Ibidem, p. 87-88.
42Ibidem, p. 87-88.



34

ou no volume:43 “O estresse funciona para enfatizar ou contrastar uma palavra ou 
para indicar relações sintáticas”. O padrão do estresse na métrica hebraica pode 
ser percebido no texto de Salmo 142.2a.:44

 יִלוֹק  לֶא   הָוהְי  קָעְזֶא
Ezëaq YHVH El Qoly.45

“Derramo perante Yavé a minha queixa”

1.5.4 Paralelismo sinônimo

O primeiro tipo de paralelismo é o sinônimo. Ocorre quando o mesmo sentimento 
se repete em termos diferentes, mas com equivalência.46 Exemplo: Salmo 24.147

הֶּאוֹלְמוּ ץֶראֶָה הָוהיַל
Umëloah Haarets LaYHVH

הָּב   יֵבְּׁשֹיְו לֵֹבֵּת
Vah Veyoshevey Tevel

“Ao SENHOR pertence a terra e tudo o que nela se contém,  
o mundo e os que nele habitam”.

1.5.5 Paralelismo antitético

O paralelismo antitético é quando uma coisa é ilustrada pelo seu contrário:  
sentimentos se opõem a sentimentos, palavras a palavras, etc.48 Vejam isso mais 
claramente em Provérbios 10.1:49

43Ibidem, p. 88.
44Ibidem, p. 88.
45Ibidem, p. 90.
46Ibidem, p. 90.
47Ibidem, p. 97.
48A transliteração aqui não é rigorosa, isto é, não considera a forma (sobrescrito/

subscrito na transliteração) das vogais longas e breves minuciosamente, mas está correta 
e pode funcionar com um auxílio para o leitor menos experiente no hebraico bíblico. 
Assim, o texto hebraico usado nesta pesquisa seguiu sempre transliterado, apenas em um 
caso isso não aconteceu. LOWTH, 1829, p. 157.

49O texto hebraico usado aqui é da Bíblia Hebraica Stuttgartensia (1997), SBBB.  
A tradução livre é deste autor.



35

ןֵּב  םָכָח חַּמַׂשְי־באָ
Yësamach av Chakham Ben

ןְבוּ ליִסְּכ   תַגוּתּ    וֹמִּא
Ymo Tagat Kesyl Uven

“O filho sábio alegra o seu pai, mas o filho insensato é a tristeza de sua mãe”.

1.5.6 Paralelismo sintético

Nesse tipo de paralelismo as sentenças respondem umas às outras, não pela inte-
ração da mesma imagem ou sentimento, ou pela oposição de seus contrários, mas 
simplesmente pela forma de construção.50 Exemplo Salmo 2.6:51

יִנאַַַו יִּתַסָנ יִּכְלַמ
Malëky Nasakhëty Vaany
לַע ־  ןוֹיִּצ  רַח  ׃ישְּׁדָק
Qadëshy Har Tsyon Al

“Eu, porém, constituí o meu Rei sobre o meu santo monte Sião”.

1.5.7 Merisma

Quando uma totalidade é expressa de forma abreviada, estamos lidando com o 
merisma. A expressão “corpo e alma” em Isaías 10.18, por exemplo, significa “a 
pessoa inteira”.52 O ponto significativo é que no merisma de qualquer forma não 
são os elementos individuais que importam, mas o que eles representam juntos, 
como uma unidade.53 Veja, por exemplo, Isaías 1.6:54

שׁאר־דעו לגר־ףכמ
Rosh Vead Regel Mikaf

50LOWTH, 1829, p. 161.
51O texto hebraico usado aqui é da Bíblia Hebraica Stuttgartensia (1997), SBB.   

A tradução livre é deste autor.
52LOWTH, 1829, p. 162.
53O texto hebraico usado aqui é da Bíblia Hebraica Stuttgartensia (1997), SBB.  

A tradução livre é deste autor.
54WATSON, 1984, p. 321.



36

םתמ וב־ןיא
Metom Bo Eyn

“Desde a planta do pé até a cabeça
não há nele coisa sã...”

1.5.8 Ironia

Deve-se ter em mente que em uma declaração irônica, o significado literal é pre-
cisamente o oposto do que deve ser entendido. O principal problema da detecção 
da ironia na poesia escrita é a falta de marcadores extralinguísticos, como gestos 
corporais e a ausência de entonação que poderiam fornecer uma pista para a in-
teração irônica.55

Isso é verdade, sobretudo, no hebraico antigo, ugarítico e acadiano. Em todo 
caso, o contexto pode ser o melhor guia para apontar a presença da ironia.  Esse 
é o caso de Amós 4.4-5:56

  ואיבהו עשׁפל וברה לגלגה ועשׁפו לא־תיב ואב
׃םכיתרשׂעמ םימי תשׁלשׁל םכיחבז רקבל

  ןכ יכ ועימשׁה תובדנ וארקו הדות ץמחמ רטקו
׃הוהי ינדא םאנ לארשׂי ינב םתבהא
Harebu Hagilegal Ufisheu El Veyt Bou

Zivecheykhem Loboqer Vehavyu Lifeshoa
Maeseroteykhem Yamym Lisheloshet

Nedavot Veqireu Todah Mechamets Veqater
Yserael Beney Ahavetem Khen ky Hashemyu

Yehvih Adonay Neum
“Vinde a Betel e transgredi, a Gilgal, e multiplicai as transgressões; e, cada 

manhã, trazei os vossos sacrifícios e, de três em três dias, os vossos dízimos; e 
oferecei sacrifício de louvores do que é levedado, e apregoai ofertas voluntárias, e 

publicai-as, porque disso gostais, ó filhos de Israel, disse o SENHOR Deus”.

Compare o insulto direto em Amós 4.1: “Ouvi esta palavra, vacas de Basã”.57

55WATSON, 1984, p. 321.
56O texto hebraico é o citado por Watson, ver: WATSON, 1984, p. 321.
57WATSON, 1984, p. 306-307.



37

2. Dispositivos sonoros 

Nesse tópico serão destacados os efeitos sonoros comuns no verso poético.

2.1 Assonância

É uma forma de repetição de vogais. Ocorre quando há uma série de palavras 
contendo um som de vogal distinto ou certos sons vocálicos em uma sequência 
específica. Exemplo, Salmo 48.7 (em alguns versões, será verso 8):

שישׁרת תוינא רבשׁת םידק חורב
Beruach Qadyn Teshaber Onyot Tareshysh

“Com vento oriental destruíste as naus de Társis”

2.2 Aliteração

Trata-se do efeito produzido quando a mesma consoante se repete dentro de uma 
unidade de verso.58 Exemplo, Salmo 147. 13:59

׃ךברקב ךינב ךרב יחירב
Beqirebekh Banaykh Berakh Berychey

“Pois ele reforçou as trancas das tuas portas e abençoou os teus filhos,  
dentro de ti”

2.3 Rima

Quando duas palavras soam iguais temos uma rima. Essa identidade sonora 
pode ser de vários graus, de quase perfeita a meramente aproximada.60 Geral-
mente alcançada pelo uso do mesmo sufixo ou terminando em cola sucessiva. 
Exemplo, Isaías 33.22:61

58O texto hebraico é o citado pelo autor, ver: WATSON, 1984, p. 307.
59WATSON, 1984, p. 307.
60Ibidem, p. 222-223.
61Ibidem, p. 225.



38

הוהי   וּנטפשׂ
Shofetenu YHVH

הוהי ונקקחמ
Mechoqeqenu YHVH

הוהי  ונכלמ
Malekenu YHVH

“Porque o SENHOR é o nosso juiz, o SENHOR é o nosso legislador, o 
SENHOR é o nosso Rei; ele nos salvará”.

2.4 Onomatopeia 

Pode ser definida como a imitação de um som dentro das regras da linguagem 
em questão. Ao contrário do mimetismo, a onomatopeia depende da linguagem.62 
Assim ela esta sujeita às variações causadas pela gramática, como Isaías 17.12 
deixa evidente:

 -םיבר םימע ןומה יוה
Rabym Amym Hamon Holy

ןוימהי םימי תומהכ
Yehemayun Yamym Kahamot

םימאל ןואשׁו
Leumym Usheon

ןואשׁי םיריבכ םימ ןואשׁכ
Yshaun Kabyrym Maym Kisheon

“Ai da multidão dos grandes povos que bramam como bramam os mares e do 
rugido das nações que rugem como rugem as impetuosas águas”

3. Dispositivo analógico

Neste tópico veremos um recurso muito usado em linguagem poética, qual seja: 
a imagem.

62WATSON, 1984, p. 226.



39

3.1 Imagem

Esse é um recuso muito utilizado na poesia. Certo autor expressou sua importân-
cia com as seguintes palavras:63

“no nível técnico, a poesia está no seu melhor quando composta com economia, 
isto é, quando o poeta exprime o máximo possível em poucas palavras. Para usar 
uma analogia, isso corresponderia a um artista desenhando um esboço com um 
mínimo de traços de lápis”.

Uma imagem é uma figura de linguagem que expressa alguma semelhança 
ou analogia “a maioria das imagens são metafóricas”, mas nem todas as metáfo-
ras ou comparações são imagens.64 Existem algumas características que devem 
acompanhar uma imagem em poesia: “devem ser concretas e relacionadas com o 
sentido, e não baseadas em conceitos abstratos”. Exemplo: Miqueias 3.2-3:65

׃םתומצע לעמ םראשׁו םהילעמ םרוע ילזג הער יבהאו בוט יאנשׂ
Atsemotam Meal Usheeram Mealeuhem Oram Gozeley  

Raah Veohavey Tov Soneey
 ושׂרפו וחצפ םהיתמצע־תאו וטישׁפה םהילעמ םרועו ימע ראשׁ ולכא רשׁאו

תחלק ךותב רשׂבכו ריסב רשׁאכ
Qalachat Betokh ukhevasar Basyr Kaasher Ufaresu Pitsech Atsemoteyhem Veet 

Hifeshytu Mealeyhem Veoram Amy Sheer Akhelu Vaasher

“Os que aborreceis o bem e amais o mal; 
e deles arrancais a pele e a carne de cima dos seus ossos;

que comeis a carne do meu povo, e lhes arrancais a pele, e lhes esmiuçais os 
ossos, e os repartis como para a panela e como carne no meio do caldeirão”

3.2 Símile 

Símile e metáfora se sobrepõem, até certo ponto expressam a mesma coisa, mas 
de maneiras diferentes. De um modo geral, a símile é mais óbvia que a metáfora: 

63WATSON, 1984, p. 229.
64Ibidem, p. 231.
65Ibidem, p. 234.



40

isso porque é mais explícita, ou porque a base de comparação é realmente decla-
rada.66 Em contraste, a metáfora é mais concisa e, ao mesmo tempo, mais vaga, 
podemos ver isso em Jó 24.24:67

׃ולמי תלבשׁ שׁארכו ןוצפקי לככ וכמהו ונניאו טעמ ומור
Ymalu Shibolet Ukherosh Yqafetsun Karol Vehumekhu Veeynenu Meat Romu
“São exaltados por breve tempo; depois, passam colhidos como todos os mais; 

são cortados como as pontas das espigas”.

3.3 Metáfora

Compreender a poesia envolve enfrentar as expressões da metáfora.68 Dois tipos 
de metáfora podem ser distinguidas: a referencial e a conceitual (semântico). 

3.3.1 Referencial

Metáforas baseadas no que o poeta realmente pode ter visualizado. Por exemplo, 
Jeremias 12.10:

  תקלח־תא ונתנ יתקלח־תא וססב ימרכ ותחשׁ םיבר םיער
הממשׁ רבדמל יתדמח

Bosesu Kharemy Shichatu Rabym Roym
Cheleqat Et Natenu Cheleqaty Et
Shemamah Lemidebar Chemedaty

“Muitos pastores destruíram a minha vinha e pisaram o meu quinhão; a porção 
que era o meu prazer, e a tornaram em deserto”.

Aqui a imagem evocada é concreta.69

3.3.2 Conceitual

Metáforas dessa classe são baseadas em imagens abstratas em vez de concretas.70

66WATSON, 1984, p. 251.
67Ibidem, p. 251.
68Ibidem, p. 251-252.
69Ibidem, p. 251-254-255.
70Ibidem, p. 251-255.



41

3.4 Hipérbole

É uma maneira de expressar exagero de algum tipo em relação a tamanho, 
números, perigo, etc.71 A hipérbole é muito frequente no hebraico bíblico, ver, 
por exemplo, Isaías 48.19; Zacarias 9.3; Jó 27.16; Salmo 78. 27, entre outros.72

Uma combinação de símile e metáfora pode formar uma expressão hiperbó-
lica, como, por exemplo, em Salmo 141.7:73

ץראב עקבו חלפ ומכ
Baarets Uvoqea Foleach Kemo

לואשׁ יפל ונימצע ורזפנ
Sheol Lefy Atsameynu Nifezeru

“Ainda que sejam espalhados os meus ossos à boca da sepultura,  
quando se lavra e sulca a terra”.

4. Dispositivos gramaticais

Neste tópico conheceremos certos elementos gramaticais que ocorrem com algu-
ma frequência no texto poético do Antigo Testamento.

4.1 Elipse

A forma mais significativa de uma elipse na símile hebraica é a omissão da 
partícula comparativa.74 Não há problema real quando isso ocorre na primeira 
linha, mas sim na segunda, como, por exemplo, em Salmo 36.7:75

לא־יררהכ ךתקדצ
El Keharerey Tsideqatekha

הבר םוהת ךטפשׁמ
Rabah Tehom Mishepatekha

“Como é preciosa, ó Deus, a tua benignidade! Por isso, os filhos dos homens se 
acolhem à sombra das tuas asas”.

71WATSON, 1984, p. 263.
72Ibidem, p. 264.
73Ibidem, p. 264.
74Ibidem, p. 316-317.
75Ibidem, p. 318.



42

4.2 Oximoro

É a junção de duas expressões que são semanticamente incompatíveis, de modo 
que em combinação não possam ter uma referência literal concebível à realidade. 
Por exemplo, “água-seca”.76 Quando duas palavras contraditórias são combinadas 
— como em “água-seca” a intenção é negar o aspecto molhado da água.77 Em 
geral o seu efeito é de um choque intelectual como em Provérbios 28.19:78

םחל עבשי ותמדא דבע
Lachem Yseba Ademato Oved

שיר עבשי םיקיר ףדרמו
Rysh Yseba Reqym Umeradef

“O que lavra a sua terra virá a fartar-se de pão, 
mas o que se ajunta a vadios se fartará de pobreza”.

Conclusão

No transcurso desta pesquisa procuramos de modo descritivo apresentar a estru-
tura formal da poesia hebraica bíblica. Em razão da natureza deste trabalho não 
fomos exaustivos, no entanto, cada explicação foi seguida por um exemplo extraído 
de um texto bíblico. Buscava-se com isso facilitar a assimilação do conteúdo teori-
zado. Entretanto, estamos cientes que o assunto abarcado é realmente intrincado. 
Assim, na conclusão deste artigo, deixaremos algumas dicas para a abordagem do 
material poético na bíblia. Vamos lá. Centre-se em uma unidade literária inde-
pendente.79 Em seguida busque determinar características formais do texto po-
ético. Por exemplo, se a forma é um paralelismo, é preciso saber de que tipo é, e 
em que medida afeta o significado do texto.80 O passo seguinte é procurar por 
temas principais, como sacrifício; motivos teológicos, como a aliança, ou eventos 
importantes, como o êxodo. Uma vez identificado esses elementos, deve-se tentar 

76WATSON, 1984, p. 319.
77Ibidem, p. 260.
78Ibidem, p. 307.
79AUDIRSCH, Jeffrey. Interpreting Hebrew Poetry. In: Journal for Baptist Theology 

and Ministry. Vol. 13; Nº. 2, 2006, p. 47.
80AUDIRSCH, 2006, p. 48.



43

entendê-los a partir de uma perspectiva diacrônica e sincrônica, isto é, sob o pon-
to de vista do desenvolvimento histórico e literário.81 É importante saber qual 
teria sido o propósito do autor ao usar certas imagens, metáforas, símiles, ironia, 
personificação e etc.82 Deve-se também pergunta sobre o impacto que a lingua-
gem cultural específica tem na interpretação.83 Tomados esses passos, acreditamos 
que o intérprete estará minimamente capacitado a lidar com esse material difícil.

Referências bibliográficas

ANGUS, Joseph. História, Doutrina e Interpretação da Bíblia. São Paulo: Hagnos, 
2003.

BRIGGS, Charles. Hebrew Poetry. In: Hebraica, Vol. 2, nº3. Chicago: The  
University of Chicago Press, 1886.

AUDIRSCH, Jeffrey. Interpreting Hebrew Poetry. In: Journal for Baptist Theology 
e Ministry. Vol. 13; Nº. 2, 2006.

BULLOCK, C. Hassel. An Introduction to the Old Testament Poetic Books. Chicago: 
Moody Press, 1988.

CARSON, D. A.; FRANCE, R. T.; MOYTER, J. A.; WENHAM, G. J. Comen-
tário Bíblico Vida Nova. Editora Vida Nova, 2009.

FREEDMAN, David Noel. Pottery, poetry, and prophecy an essay on biblical 
poetry. In: Journal of Biblical Literature, Vol. 96, No.1, 1977.

GRAY, George Buchanan. The Forms of Hebrew Poetry: considered with special 
reference to the criticism and interpretation of the Old Testament. Londres: 
Hodder and Stoughton. 1915.

GRENN, Jennifer. Reading poetic texts in Isaiah. Vol.13, Iss. 2, Article 3. In: 
Leven, 2005.

KUGEL, James L. The idea of Biblical Poetry: parallelism and Its History. New 
Haven and London: Yale university Press, 1981.

LOWTH, Robert. Lectures on the Sacred Poetry of the Hebrews. New York: 
Crocker & Brewster, e J. Leavitt, No.182, 1829.

Mini Aurélio Século XXI. Editora Nova Fronteira, 2001. 

81AUDIRSCH, 2006, p.48.
82Ibidem, p.48.
83Ibidem, p.48.



44

SIMECEK, Karen; RUMBOLD, Kate. The uses of Poetry. In: Changing  
English, 2016.

WATSON, Wilfred G. E. Classical Hebrew Poetry. In: Journal for the study of 
the Old Testament - Supplement Series 26, 1984.

WENGER, Mark. Poetry in the Bible. An Introduction (Lecture Notes). Disponível 
em:<https://www.academia.edu/7110653/Poetry_and_the_Bible_-_An_In-
troduction_Lecture_Notes_>. Acesso em: 07/08/2019.

Mestre em Estudos Hermenêuticos e Novo 
Testamento pelo CPAJ/Mackenzie — SP. É professor 
no departamento de línguas clássicas e vernáculas 
do Instituto Brasileiro de Educação Integrada – IBEI/
RJ. Escreveu artigos para a Revista Vox Scripturae/
Faculdade Luterana de Teologia e para a revista 
Pesquisas em Teologia — PUC/RIO. Autor de, entre 
outros, Uma introdução ao estudo das Epístolas 
Pastorais, O pensamento escatológico nas cartas aos 
Tessalonicenses e Comentário de Judas, publicados pela 
Editora Reflexão.

Sobre o autor

Adriano da Silva Carvalho



45

James H. Cone e a teologia da libertação 
negra: O discurso Black Power para uma 
igreja progressista

Ana Carolina Peck Mafra

“Não há nada mais ameaçador na América hoje do que um
homem branco com raiva.” 

Reportagem de 21 de novembro de 2021 da CNN.1

Atualmente, é muito comum encontrar nos Estados Unidos cristãos que 
defendem movimentos sociais anticristãos como o Black Lives Matter. 
Muitas dessas pessoas parecem estar acríticas em relação ao discurso 

propagado pela mídia que continuamente defende a ideia de que toda pessoa 
negra, independente de sua situação real de vida e de suas ações, deve ser conside-
rada como vítima do racismo estrutural. Simples posto: todos os negros seriam ví-
timas da “supremacia branca”. O caso mais conhecido e que tem sido usado como 
argumento para essa conversa, é o caso de George Floyd. Um homem negro, 

1https://www.cnn.com/2021/11/20/us/angry-white-men-trials-blake-cec/index.html

James Cone



46

que foi morto em uma ação trágica e violenta cometida por um policial branco.  
A narrativa prevalecente é de que a morte de Floyd prova que a polícia americana 
usa de brutalidade sempre que se depara com negros. Apesar de os números mos-
trarem que de fato a violência policial nos Estados Unidos é alarmante, afirmar 
que os negros e suas comunidades são as maiores vítimas da violência e corrupção 
policial é uma falácia impetuosa. 

Confirmar isso é fácil. Basta uma breve pesquisa em nomes como: Tony 
Timpa2 — homem branco, morto em 2017, em situação idêntica a George Floyd, 
com a diferença de os policiais que o mataram nunca responderam criminalmente; 
Ella Fresch — mulher branca e policial, morta por espancamento em 2021 que 
teve medo de sacar sua arma e sofrer represália social; Andrew Coffee IV — um 
afro-americano, que foi considerado inocente em todas as acusações de assassi-
nato, pelo mesmo motivo (e na mesma semana) que Kyle Rittenhouse (o jovem 
branco, acusado pela mídia como “supremacista branco” por ter atirado em três 
pessoas brancas que o atacaram). Em ambos os casos, o julgamento concluiu que 
os jovens agiram em legítima defesa. Neste caso, Coffee era acusado de atirar con-
tra os policiais durante uma operação antidrogas em sua casa e mesmo assim foi 
inocentado das acusações. O que chama a atenção é como nenhum desses casos 
teve repercussão nacional como o caso de George Floyd. Provavelmente porque 
não se adequavam às pré-condições básicas da narrativa: a supremacia branca e o 
julgamento (injusto) que tem como base o racismo estrutural.

Sobre a afirmação de que a violência policial estaria então conectada espe-
cialmente a questões raciais, o professor Roland G. Fryer, Jr., do departamento de 
economia da Harvard University, afirma que de fato “as questões são espinhosas 
e as conclusões que alguém pode tirar sobre o preconceito racial são repletas de 
dificuldade.” Mas baseado em uma extensa pesquisa realizada por ele, defende 
que “Os dados mais granulares sugerem que não há preconceito racial envolvido 
nos casos de morte por tiroteio policial.”3 É verdade, todavia, que existe violência 
policial nos Estados Unidos (e no mundo). Existir o racismo e a extrema de-
sigualdade socioeconômica é uma realidade cruel. Mas seria, de fato, a questão 
racial a raiz de todos os males sociais? 

2https://www.nationalreview.com/news/tony-timpa-suffered-the-same-fate-as-
george-floyd-but-received-none-of-the-attention/

3https://scholar.harvard.edu/files/fryer/files/fryer_police_aer.pdf



47

Infelizmente esta é uma retórica que muitos cristãos nos EUA estão aceitan-
do como sendo verdadeira. No entanto, me parece que o que estamos assistindo 
por aqui, é o resultado de algumas décadas de um cristianismo que é raso em 
conhecimento bíblico e que em nome do “ser progressista” e em nome do “amor” 
abriu mão de credos fundamentais da fé cristã. Parece também que muitos cris-
tãos esqueceram (ou não conhecem) a história do cristianismo. Não se lembram 
de importantes nomes de homens e mulheres, que justamente por serem protes-
tantes, lutaram contra as injustiças sociais sem precisarem se filiar a movimento 
ideológicos. O que se vê posto nas igrejas hoje parece ser fruto de sementes que 
foram lançadas em meados dos anos 1950, época dos movimentos dos Direitos 
Civis nos Estados Unidos. Todavia isso não aconteceu de forma aleatória, nem 
orgânica. Tais ideias foram construídas por pessoas que, intencionalmente ou não, 
semearam ideias no passado que ecoam até hoje. 

Um dos nomes de maior relevância para o entendimento de como essas 
ideias foram aos poucos penetrando a igreja cristã americana é James H. Cone. 
Recentemente traduzido para o português e publicado no Brasil, Cone é um dos 
grandes nomes da “Teologia da Libertação Negra”, perspectiva teológica fundada 
por ele por volta de 1960. Esta, no entanto, é o braço teológico mais poderoso, 
plantado dentro das igrejas cristãs, do revolucionário movimento “Black Power” 
lançado pelo mulçumano Malcolm X. Em seu livro The Cross and the Lynching 
Tree, Cone afirma que era necessário o desenvolvimento de uma “nova teologia”, 
uma vez que a teologia cristã era “muito branca”,4 pois seguia um modelo europeu 
de interpretação bíblica. Tal como a Teologia da Libertação, ele afirmava que esse 
modelo teológico “branco” era incapaz de dar respostas às complexidades sociais 
geradas pelo sofrimento dos negros. 

Para Cone, se a cruz é o símbolo cristão do sofrimento, a “árvore do 
linchamento” (onde os negros eram brutalmente espancados e mortos na época 
da escravidão) era o símbolo máximo do sofrimento dos negros americanos e a 
prova de que os brancos são os verdadeiros opressores. Cone também acredi-
tava que quando o sofrimento é vivido coletivamente, a fé é provada de forma 
ainda mais desafiadora (o que é verdadeiro), mas destaca que o maior pecado 
dos cristãos brancos era negar a existência de uma “supremacia racial branca” na 

4James Cone. The Cross and the Lynching Tree. pp. xv.



48

sociedade americana e, portanto, estariam negando o pecado original verdadeiro: 
o pecado do racismo. 

James Cone nasceu em Arkansas em 1938. Em suas próprias palavras, no 
“estado do linchamento”, em uma época em que “os brancos eram virtualmente 
livres para fazer qualquer coisa com os negros e impunemente” e onde “as cruzes 
da Ku Klux Klan eram uma realidade familiar”. Ele escreve por volta de 1969, 
dois anos após o motim racial de Detroit5 e um ano após o assassinato de Martin 
Luther King Jr. As histórias trazidas por ele são, de fato, de fazer doer a alma 
de qualquer leitor. São relatos reais, e trazem à luz a sensação de desamparo e o 
desespero sofridos por tantos negros americanos. Em seu livro, Cone relata que 
entendeu pertencer a ele a “responsabilidade de abordar a grande contradição que 
a supremacia racial branca representava para o cristianismo na América”. Para 
tanto, recorreu a duas figuras históricas que serviram de guia para suas ideias, ten-
do como objetivo integrar sua “negritude e seu cristianismo”. De um lado, Martin 
Luther King Jr. e o movimento dos Direitos Civis, e do outro lado, Malcom X. 
Cone explica que abraçou as duas ideias por reconhecer nestes diferentes elemen-
tos que poderiam “se complementar e se corrigir”, trabalhando para o mesmo 
objetivo: “a libertação dos negros da supremacia branca”. Sua esperança era “dar 
voz às vítimas negras”, com o objetivo de que “os americanos brancos pudessem 
olhar para o terror que infligiram à sua própria população negra — escravidão, 
segregação e linchamento” para que pudessem então “ser capazes de entender o 
que está vindo para eles”6 no presente momento histórico. 

Não é minha intenção negar que Cone traz para a luz a tragédia do sofri-
mento gerado pela escravidão, assim como revela importantes elementos de um 
período de segregação racial vivenciados pelos norte-americanos. Mas é minha 
intenção aqui afirmar que o objetivo principal de James Cone nunca foi o de 
escrever um livro de histórias apenas. Sua prioridade era desenvolver um tratado 
para uma nova perspectiva teológica, centrada na pregação da cruz de Jesus como 
um paralelo ao sofrimento da árvore do linchamento, e tendo como o a priori da 
interpretação bíblica o sofrimento dos negros e o combate à “supremacia branca”. 
E é a proposta teológica de James Cone, a Teologia da Libertação Negra, contida 

5https://www.history.com/topics/1960s/1967-detroit-riots
6James Cone. The Cross and the Lynching Tree. pp.vxii



49

por trás dos relatos e histórias de seu livro, o que realmente ecoa até os dias atuais.  
Logicamente, um leitor distraído, levado apenas pela emoção, pode pensar que 
Cone era apenas um pastor simples que queria proteger a sua comunidade. Toda-
via, ao prestar mais atenção, tendo como crivo a Bíblia e a história do cristianismo, 
é possível perceber que James Cone foi um formador de opiniões radical, que 
semeou dentro das comunidades negras americanas, desde os anos 1960, a ideia 
de que só existem dois lados: o lado do opressor e o lado do oprimido. Se você não 
está de um lado, certamente está do outro. 

São os frutos dessas sementes que podem ser vistos hoje em muitas igrejas 
cristãs americanas e seminários teológicos. Mas, infelizmente, muitos cristãos não 
estão cientes de quanta influência negativa as ideias de James Cone e de outros 
teólogos que pregam a libertação por via da ação social revolucionária têm sobre 
a igreja evangélica nos dias atuais. James Cone segue como um dos maiores in-
fluenciadores do movimento pela justiça social nos Estados Unidos. Ele é ampla-
mente citado por teólogos e pessoas importantes dentro dos movimentos sociais 
tais como Jemar Tisby7 e o autor mais conservador Mika Edmondson,8 entre 
outros. No modelo teológico proposto por James Cone, a interpretação bíblica 
deveria ocorrer tendo como ponto inicial o sofrimento dos negros. Todavia, a 
questão que surge após a leitura de seu livro é: quanta reconciliação racial de fato 
aconteceu desde os primeiros escritos de James Cone? E mais, poderia o modelo 
teológico proposto por Cone ser um modelo bíblico de libertação para todos os 
povos? Ao pensar em termos teológicos e bíblicos, qual é a contribuição histórica 
da Teologia da Libertação Negra em realmente libertar os negros da opressão e 
da pobreza? 

Dr. Anthony B. Bradley, autor do livro Liberating Black Theology afirma que 
as ideias de Cone não são apenas uma “teologia baseada na pessoa negra, não 
autônoma, que é uma vítima quase permanente da agressão branca, mas é tam-
bém um sistema teológico separatista”,9 e tudo, segundo ele, em nome da con-
textualização. Para este autor, o ponto de partida de Cone, onde ele afirma que 
a identidade negra é sempre a do ser vítima (oprimido), fornece na verdade “uma 

7https://jemartisby.com
8https://twitter.com/travismcneely/status/992943986049503233
9Anthony B. Bradley Liberating Black Theology. Crossway. Edição Kindle.



50

antropologia teológica falha”.  Isto porque James Cone escreveu uma teologia  
negra, que apresenta uma interpretação da Bíblia a partir da perspectiva dos ne-
gros, para a libertação dos negros, onde todo o cristão branco tem apenas um 
lugar: o lado do opressor. 

De acordo com James Cone, os cristãos brancos são incapazes, até hoje, de 
entender ou de se relacionar com o sofrimento da árvore do linchamento por-
que eles têm uma visão de mundo (de)formada pela “supremacia branca”. Sendo 
assim, a dívida branca para com os negros é impagável e, na prática, a reparação 
e a restituição dos danos causados pelos brancos aos negros nunca poderão ser 
completamente pagos. Como seria possível, então, para esta perspectiva teológica, 
a restauração e a reconciliação entre as pessoas de diferentes raças? A resposta é 
simples: tal reconciliação é idealmente impossível. 

Mesmo eu, que deveria ter certo “lugar de fala”, se considerarmos os padrões 
da interseccionalidade10 tão defendido pelos movimentos de justiça social atual 
— uma vez que sou uma mulher latina vivendo como imigrante nos Estados 
Unidos — na teologia de Cone, eu não encontro lugar. Sou “muito branca” e, por-
tanto, opressora. Todos os argumentos utilizados por mim neste artigo, ao serem 
analisados por teólogos da libertação negra, “podem” ser invalidados por causa da 
cor da minha pele e por minha situação social. Neste caso, não é a realidade dos 
fatos, a história, nem a argumentação racional que prevalece no debate, mas sim 
o espectro racial/social/econômico no qual eu me encontro.

Todavia, em meu trabalho como agente social de combate ao tráfico de pessoas 
para fins de exploração sexual, eu recebo diariamente notícias de mulheres/meninas 
que são vítimas do abuso e da exploração. Recebo notícias de meninas (e meni-
nos) estupradas(os) violentamente, e de pessoas vendidas como commodities. Ain-
da hoje, muitas pessoas são escravizadas, e dados de agências americanas mostram 
que existem mais pessoas vivendo em situação de escravidão hoje, do que em 
todos os outros períodos da história. Estima-se que 40 milhões de pessoas este-
jam presas à escravidão moderna em todo o mundo. Essas pessoas são mulheres/
homens, meninos/meninas, heterossexuais/homossexuais, negros, europeus, asiá-
ticos. Muitas(os) são brasileiras(os) e americanas(os), e apesar de não terem a apa-
rência de “oprimido” tal como descrito por James Cone, eles/elas são oprimidos! 

10https://www.politize.com.br/interseccionalidade-o-que-e/



51

Neste caso, que respostas a Teologia da Libertação Negra poderia então oferecer 
aos brancos, de diferentes nacionalidades que estão também em sofrimento so-
cial/econômico? O que dizer aos asiáticos que aparecem em disparado nas esta-
tísticas de trafico de pessoas? E todos os outros americanos, com a pele branca, 
sofrendo com a pobreza e a miséria? Para estas pessoas, a Teologia da Libertação 
Negra não tem nada a oferecer? 

Interessante que, ao contrário da ideia proposta por James Cone de que to-
dos os cristãos americanos brancos eram (e são) opressores, e de que os cristãos 
deveriam se envergonhar de seu passado racista, é possível verificar que muitos 
cristãos na história se levantaram contra a escravidão e o racismo. A última carta 
entre o evangelista John Wesley e William Wilberforce escrito em 1791 é um 
exemplo disso: 

“Li esta manhã um trato escrito por um pobre africano, eu estava particular-
mente atingido pela circunstância, que um homem que tem uma pele negra 
sendo injustiçado ou indignado por um homem branco, não pode ter reparação; 
é uma lei em todas as nossas colônias que o juramento de um homem negro 
contra um branco não vale nada. Que tirania é isso!” 

Mas se os motivos citados anteriormente que demonstram a minha relu-
tância com a assimilação do material de Cone por parte dos brasileiros não são 
suficientes para que recebam seus escritos com olhar atento e crítico, vale ressaltar 
que a Teologia de Libertação Negra de James Cone incorpora em suas ideias 
uma divisão sociológica das raças que não é bíblica. Isto é, a divisão das raças tal 
como usada por ele não existe na Bíblia como um conceito formal. Deus criou a 
raça humana, de um homem, Adão, e o pecado veio por meio deste homem que 
representa toda a humanidade. Por causa disso, foi possível para Jesus, ao mesmo 
tempo homem e Deus, salvar a raça humana. Biblicamente, é possível encontrar 
apoio para a ideia de diferentes etnias, povos/nacionalidades, dois sexos diferentes 
(masculino e feminino), mas não para a diferença de raças tal como proposto hoje 
em dia, e como usado por Cone. Foram as ciências e os estudos sociais/antropo-
lógicos que designaram o termo “raça” para as diferenças entre as características 
relacionadas à aparência física das pessoas. O evolucionismo darwiniano pode 
ser facilmente usado para sugerir que algumas “raças” são superiores/inferiores a 
outras. Darwin escreveu uma vez: “Em algum período futuro, não muito distante 



52

como medida em séculos, as raças civilizadas do homem, quase certamente, exter-
minarão e substituirão as raças selvagens achadas do mundo”.

A história já tem provas de que mãos erradas, a ideia de “supremacia racial” 
tal como colocado por Cone, pode se tornar uma interpretação bíblica racista 
muito poderosa. Esta perpetua o ódio, a divisão e a opressão. Sobre isso, Dr. Bradley 
afirma que:

“Basta olhar para os líderes da segunda geração da teologia da libertação negra 
para descobrir o quão longe a teologia da libertação negra se aventurou, porque 
muitos teólogos negaram pontos de partida ortodoxos, como a autoridade final 
das Escrituras, definições bíblicas de pecado e redenção, as doutrinas de Deus e 
redenção por meio da expiação substitutiva e semelhantes.”11 

O autor negro Samuel Say vai ainda além ao falar de James Cone. Ele afir-
ma que as ideias de Cone são “doutrinas heréticas”. Ele escreveu: “A Teologia da 
Libertação Negra troca o poder de Deus pelo poder negro. Ela troca a supremacia 
de Cristo pela supremacia negra. A Teologia da Libertação Negra é constru-
ída sobre uma base de amargura e vitimização, com a justiça social como sua  
pedra angular.”12 

A verdade pura e simples é que James Cone foi capaz de construir sua pers-
pectiva teológica apenas porque ele tinha como base fundamental as ideias ado-
tadas do Marxismo e da Teoria Crítica das Raças, o que já era uma realidade para 
a Teologia da Libertação amplamente disseminada em seu tempo. Os princípios 
básicos destas ideias se inserem em uma ampla gama de outras teorias que ago-
ra são chamadas coletivamente de “wokeness”. Estas são: Teoria Queer, Teoria  
Pós-colonial, Estudos de Gênero, Teoria Crítica e muitas outros mais. Tais teo-
rias apresentam uma visão de mundo diferente (e oposta) daquela que a Bíblia 
apresenta. Elas têm sua própria epistemologia e um conjunto diferente de éti-
cas. Em todas essas, é comum encontrar as palavras como “supremacia branca”, 
negritude/brancura, interseccionalidade e outras. Essa linguagem não está apenas 
presente nos escritos de James Cone, mas é um argumento comum dentro de todas 

11Anthony B. Bradley, Liberating Black Theology. Crossway. Edição Kindle.
12Encontrado em: https://slowtowrite.com/the-history-and-heresy-of-black-libe-

ration-theology/.



53

essas ideologias não-bíblicas. Cada palavra tem um significado técnico, com um 
conceito sociológico e ideológico por trás, e nunca são usadas por seus autores 
sem uma intenção particular. Por causa do espaço aqui, não será possível definir 
cada termo, ou apresentar as teorias por trás dos mesmos. Mas é central para esta 
reflexão o questionamento da necessidade de apropriação desses termos e ideias 
pela Teologia Cristã, tal como propõe a Teologia da Libertação Negra.

Parece-me que quando os teólogos tentam abraçar muitos conceitos ideoló-
gicos, eles tendem a perder os aspectos bíblicos fundamentais do Evangelho. Dietrich 
Bonhoeffer, ao escrever sobre o “bem-aventurado os pobres” no Sermão da Mon-
tanha, em seu livro O Custo do Discipulado, explica isso de uma forma ainda mais 
dura e brilhante. Ele escreveu: 

“O Anticristo também chama os pobres de bem-aventurados, mas não por cau-
sa da cruz, que abraça toda a pobreza e a torna uma fonte de bênção. Ele luta 
contra a cruz com ideologia política e sociológica. Ele pode chamá-lo de cristão, 
mas isso só o torna um inimigo ainda mais perigoso.”13 

Por fim, devemos sempre nos levantar para reafirmar que no cerne do pen-
samento cristão, o que inclui a Reforma Protestante, existe uma preocupação 
profunda com a justiça que não carece de nenhum outro aparato ideológico. Na 
justiça bíblica, podem ser reconhecidos importantes aspectos de justiça social tal 
como a defesa do direito e a proteção das mulheres/viúvas, dos órfãos e os direitos 
do imigrante. No livro de Atos encontramos um modelo de “comunhão radical” 
que pode servir de exemplo para a necessidade de reconciliação entre povos que 
o mundo atual possui. No modelo bíblico, a unidade entre os crentes é resultante 
dos dons do Espírito Santo e do amor entre os cristãos que “tem tudo em co-
mum”. A transformação social vista desde a igreja primitiva nunca teve influência 
de nenhuma ideologia humana, nem precisou de ações humanas revolucionarias 
especificas. A unidade, guiada pelo Espírito Santo, foi suficiente para transformar 
as pessoas e a sociedade ao seu redor. Essa transformação social pode ser vista 
também na história da igreja e no estudo dos grandes avivamentos, tal como no 

13pp. 121 In: https://df34e017f9c26b9c7b00-b8e800764aa7fb8b32de2e07e74ef69f.
ssl.cf2.rackcdn.com/uploaded/t/0e8233652_1547052993_the-cost-of-disciple-
ship-bonhoeffer.pdf



54

caso do Avivamento de Gales. Ao ler textos tais como Gálatas 6, em conjunto 
com 1Tessalonicenses 3, é possível entender que essa profunda comunhão entre 
os cristãos pode ser tão poderosa, que pode transformar todo o mundo circundan-
te, sendo um testemunho de um modelo transformador bíblico e efetivo. A igreja 
está em uma missão, e é a missão de Deus, e a tradição cristã, que segue o modelo 
bíblico verdadeiro, deve refletir essa mensagem de unidade. 

O problema não é a cor da nossa pele. O problema é, e sempre foi, o coração 
pecador do homem. Todos os seres humanos são capazes de ferir outros. Inde-
pendente da sua cor, apesar da sua etnia, apesar da sua posição socioeconômica. 
Ao viverem longe de Deus, todos os seres humanos são capazes de fazer mal aos 
outros. O poder do Evangelho, somado ao poder de uma igreja cheia do Espirito 
Santo, é o que precisamos para superação de todas as relações de opressão que 
tem como motor não as questões de raça, mas o problema do coração pecador dos 
seres humanos. Espero que você se lembre disso quando James Cone chegar até 
você, ou na próxima vez que ouvir o termo “supremacia branca”.

Bacharel e Mestre em Psicologia. Atuou 15 anos no 
cuidado com famílias, especialmente nas questões da 
sexualidade. Atualmente está finalizando o Master in 
Biblical Studies e cursando o segundo ano do Doctor 
in Ministry no South Flórida Bible College e fundou a 
DoHope Internacional (USA) uma agência especializada 
na produção de conteúdos e treinamentos para o 
combate da Exploração Sexual e do Tráfico de Pessoas. 
Defensora do homeschool, mora com seu esposo Marcel 
e seus dois filhos no Sul da Flórida a 4 anos.

Sobre o autor

Ana Carolina Peck Mafra



55

[Sem] contribuições heréticas à ortodoxia: 
A reflexão de Alister McGrath sobre o 
conceito de heresia

George Camargo

Há muitas narrativas nesse mundo plural. No entanto, quando uma 
narrativa de contribuição entra em rota de colisão com outra narrativa 
a ponto de causar prejuízos para comunidade de fé, como proceder? 

Responder essa pergunta é um desafio. Em 2009, Alister McGrath publicou Heresy:  
a history of defending the truth pela Harper Collins Publishers. Depois de cinco 
anos, a obra foi traduzida para o português com o título “Heresia: Uma história em 
defesa da verdade” (São Paulo: Hagnos, 2014). Sendo assim, utilizou-se aqui como 
referencial teórico a obra em português do teólogo irlandês Alister McGrath. 
Apresenta-se, então, a proposta do livro nas palavras de McGrath:

Este livro é um trabalho de síntese que procura reunir importantes estudos na 
área e explorar a relevância deles na contemporaneidade para a nossa compreen-
são da ideia de heresia. Não se pretende encontrar novos caminhos em nosso 
entendimento do conceito de heresia de uma forma geral, ou de qualquer here-
sia específica em particular. Não se trata de uma narrativa detalhada, abrangente, 
das muitas heresias que têm surgido dentro do cristianismo. (p. 19)



56

O evangelical Alister Edgar McGrath (1953-) é um polymath irlandês. Ele é 
formado em química e tem doutorado em biofísica molecular ambos pela Univer-
sidade de Oxford. O Rev. Prof. Alister McGrath migrou para a carreira teológica. 
Para isso, ele conseguiu finalizar os estudos teológicos na Universidade de Oxford 
em dois anos. Com isso, ele obteve o título de bacharel em teologia em 1978 com 
menção honrosa e ganhou o prêmio Denyer and Johnson em teologia pelo me-
lhor desempenho nas avaliações daquele ano. Além disso, o seu curriculum conta 
com mais dois doutorados por meio de publicações relevantes e três doutorados  
honoris causa na área de humanidades. O autor tem dezenas de artigos e livros, en-
tre eles, alguns publicados por editoras brasileiras protestantes e católica romana: 
Fundamento do Diálogo entre Ciência e Religião (Loyola, 2005), Paixão pela Verdade 
(Shedd Publicações, 2007), Apologética Cristã no Século XXI (Vida, 2008), Teo-
logia Pura e Simples (Ultimato, 2012), A Gênese da Doutrina (Vida Nova, 2015), 
Deus não vai embora (Cultura Cristã, 2018), Uma Teoria de Tudo (Mundo Cristão, 
2021) e Ciência & Religião (Thomas Nelson Brasil, 2020). Para mais informações 
biográficas, deve-se consultar o texto “Ciência, fé e compreensão do sentido das 
coisas", de McGrath, escrito no livro: “Verdadeiros cientistas, fé verdadeira”, pu-
blicado pela editora Ultimato em 2016.

A relevância da obra "Heresia", de McGrath, está inserida em um contexto 
da modernidade tardia, denominado a atração da contemporaneidade pela heresia. 
Por exemplo, em Why is contemporary scholarship so enamored of ancient heresies? de 
Patrick Henry, este afirmou: “as heresias são vistas como declarações corajosas e 
ousadas de liberdade espiritual a serem valorizadas, em vez de evitadas”1. Já o his-
toriador da cultura Peter Gay afirma: “[...] ‘a atração da heresia’ — uma intrigante 
frase de efeito que indica um desejo devastador e sedutor de subverter, ou no mí-
nimo desafiar, as expectativas culturais convencionais”. De acordo com o escritor 
judeu Will Herberg (1901-1977), “a heresia é radical e inovadora, enquanto a 
ortodoxia é prosaica e reacionária”2. E continua Herberg, em plena “teologia da 
morte de Deus” em 1960 — “Hoje, as pessoas se vangloriam avidamente de serem 
hereges, esperando com isso se mostrarem interessantes; pois o que significa ser 

1HENRY, P., Why is contemporary scholarship so enamored of ancient heresies?, 1980, 
p. 123.

2GAY, P. Modernism, 2008, p. x.



57

um herege, senão ter mente original, ser um homem que pensa por si mesmo e 
rejeita credos e dogmas?”3.

A obra resenhada foi organizada com uma introdução, quatro partes e uma 
conclusão sobre “O futuro da heresia”. As quatro partes são: “o que é heresia?”  
(p. 25-54), “as raízes da heresia” (p. 57-125), “as heresias clássicas do cristianismo” 
(p. 130-213) e “o impacto duradouro da heresia” (p. 217-282). 

A primeira parte perpassa pela questão “o que é heresia?”. Para isso,  
McGrath dividiu em dois capítulos. O primeiro capítulo desenvolve o argumento 
da dimensão “[d]a natureza da fé” (p. 30-33), passando “pela consolidação da fé” 
(p. 33-37) até chegar “[n]a preservação da fé” (p. 37-43). É interessante perceber 
“a entrega de bastão” de uma seção para outra seção de maneira a evidenciar o  
status quaestionis da fé cristã nos primeiros dois séculos da nossa era de acordo 
com as pesquisas de McGrath. Para entender a leitura de McGrath, faz-se um re-
sumo recortado do argumento dessas três seções elaborado pelo teólogo britânico.

Crer em Deus é confiar em Deus [...] confiar em alguém leva ao comprometi-
mento [...] [a] fé – geralmente comprometida de modo relacional — e [a] cren-
ça – geralmente comprometida de modo cognitivo ou conceitual [...] As crenças 
representam uma tentativa de colocar em palavras a substância dessa fé, reco-
nhecendo que as palavras nem sempre são capazes de representar o que elas 
descrevem, mas também reconhecendo a necessidade de tentar confiar às pala-
vras o que elas, no final das contas, não podem conter [...] [Sendo assim,] um 
dos desafios com o qual a igreja primitiva deparou foi a consolidação de suas 
crenças. A evidência histórica sugere que, inicialmente, isso não era considerado 
uma prioridade. Mesmo por volta da metade do século II, a maioria dos cristãos 
parecia contente em viver com certo grau de confusão. A imprecisão teológica 
não era vista como ameaça à consistência ou existência da igreja cristã [...] No 
entanto, o aparecimento da controvérsia levou à crescente necessidade de defi-
nição e formulação [...] Visões que antes eram consideradas aceitáveis começa-
ram a cair por terra quando um exame mais rigoroso das controvérsias da época 
começou a expor as suas vulnerabilidades e deficiências. Os modos de expres-
sar certas doutrinas que as gerações anteriores consideravam sólidos começa-
ram a parecer inadequados sob um exame rigoroso. Não é que necessariamente  

3HERBERT, W., Faith enacted as History, 1976, p. 170



58

estivessem errados, não eram bons o bastante [...] Esse processo realmente não 
deveria ser pensado em termos de vencedores e perdedores; ele é mais bem com-
preendido como uma busca de autenticidade — um “conflito produtivo sobre ob-
jetivos e prioridades entre os cristãos” no qual todas as opções foram examinadas 
e avaliadas [...] A cristalização final desse processo de exploração pode ser vista na 
formação dos credos – declarações de fé autorizadas, que representam o consensus 
fidelium, “o consenso dos crentes”, em vez da expressão de fé privada, individual 
[...] A doutrina é alguma coisa construída, pelo menos em parte, em resposta à 
revelação para salvaguardar o que foi revelado [...] A doutrina, então, preserva os 
principais mistérios no cerne da fé e da vida cristã (p. 30-33, 38-39, 41).

A citação supramencionada, ainda que longa, resume o tom da leitura da fé e 
da crença em Deus até as declarações doutrinárias segundo McGrath. No entanto, 
dois pontos devem ser considerados a fim de alinhar o papel da ortodoxia e o 
advento da ideia de heresia. A primeira se refere à seguinte reflexão; “os concei-
tos morrem quando deixam de corresponder às necessidades sentidas ou a uma 
realidade vivida” (p. 44). Já a segunda consideração aponta para a reflexão: “outros 
[conceitos] continuam a existir porque expressam ideias que permanecem como 
significativas, ressoando a experiência de indivíduos e comunidades” (p. 44). Esse 
é o tema do segundo capítulo intitulado “as origens da heresia”. E esse assunto 
se torna relevante, porque a heresia pertence a segunda consideração segundo 
McGrath. Ou seja, a heresia é uma contribuição conceitual (não empírica), que é 
entendida pelo(s) proponente(s) como relevante para uma comunidade, todavia 
o resultado é a perda de foco e a ultrapassagem dos limites da diversidade (p. 45). 
Com isso, a heresia é considerada subversiva ou destrutiva e leva indiretamente 
ao estado de incredulidade (p. 46). Esse é ponto de destaque de McGrath, ou seja,

A heresia pode ser vista, de um modo mais direto, sob a forma de crenças cristãs 
que, mais por acaso do que por desígnio, acaba por subverter, desestabilizar ou 
até mesmo destruir o núcleo da fé cristã. Tanto o processo de desestabilização 
quanto a identificação de sua ameaça podem se estender por um longo período 
de tempo. Um modo de racionalizar um aspecto da fé cristã, como a identidade 
de Jesus de Nazaré — um aspecto que pode, de início, ser bem-vindo e aceito de 
um modo geral — talvez precise, posteriormente, ser encerrado devido ao dano 
potencial que ele pode ser capaz de causar no futuro (p. 20).



59

Em suma, Alister McGrath entende que “uma heresia é uma doutrina que 
no final acaba destruindo, desestabilizando ou distorcendo um mistério, em vez 
preservá-lo” (p. 42). Nesse sentido, McGrath, a meu ver, compara de forma acer-
tada a heresia a um vírus, “[...] que se fixa dentro do hospedeiro e, por fim, usa 
o sistema de replicação de seu hospedeiro para conseguir a dominação” (p. 47).  
E alhures, continua: “Entretanto, independentemente do que esteja na origem da 
heresia, a ameaça vem de dentro da comunidade de fé” (p. 47). Aqui reside uma 
reflexão: a heresia seria uma espécie de aggiornamento (atualização) ou ressignifi-
cação como contribuição para o núcleo duro do cristianismo? Ou seja, a proposi-
ção atribuída ao teólogo holandês Voetius: ecclesia reformata et semper reformanda 
est [a igreja reformada está sempre se reformando], quando permutada para fides 
reformata et semper reformanda est [fé reformada está sempre se reformando], não 
seria uma contribuição herética nos termos defendidos por McGrath? Deve-se 
pensar nisto! 

Na Parte 2, trata das raízes da heresia (p. 57-77). McGrath utilizou a publi-
cação The Pattern of Christian Truth: A Study in the Relations between Orthodoxy 
and Heresy do teólogo anglicano Rev. Henry Ernest William Turner (1904-1995) 
para exprimir os fatores “[d]a diversidade — o pano de fundo da heresia primiti-
va” (p. 57-77) e a “visão aceita” sobre a origem da heresia em meados do século III  
(p. 83). Todavia, o ponto alto da Parte 2, a meu ver, é a tese de Bauer (p. 94-103). 
Em 1934, o teólogo alemão Walter Bauer (1877-1960) publicou [com pouquís-
sima divulgação!] a obra alemã Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Chris-
tentum [Ortodoxia e Heresia no Cristianismo Primitivo]. Neste livro, apresenta 
a denominada tese de Bauer, ou seja, “A ‘ortodoxia’ nada mais seria do que uma 
heresia que por acaso venceu — e prontamente tentou suprimir seus rivais e si-
lenciar suas vozes [...] para quem a mais primitiva e autêntica forma da fé cristã 
era provavelmente a herética, não a ortodoxa” (p. 9). Em 1971, a obra de Bauer 
foi traduzida para o inglês e, nesta época, encontrou um solo fértil e uma atmos-
fera cultural, devido aos acontecimentos do final da década de 1960. Segundo  
McGrath, “o livro [de Bauer] logo se tornou um talismã para os críticos pós-mo-
derno da ortodoxia” (p. 10).

Na Parte 3, há dois capítulos. O sexto capítulo tem o foco em três here-
sias clássicas: ebionismo, docetismo e valentianismo (p. 129-170). Existem cinco 
pontos que merecem ser destacados na visão de McGrath. A primeira é as três 



60

heresias envolvem o relacionamento entre o cristianismo e outros grupos reli-
giosos (i.e. judaísmo e gnosticismo) (p. 169). A segunda é as três heresias foram 
condenadas como heréticas antes do desenvolvimento de qualquer estrutura de 
autoridade permanente (p. 169). A terceira é a dificuldade de aceitar a conclu-
são de estudiosos que Marcião e Valentino foram declarados hereges pela igreja  
(p. 169). A quarta é a fluidez organizacional da igreja primitiva, que aponta para 
uma dificuldade de fazer uma campanha contra as alegadas heresias (p. 169).  
A quinta é a tese de Bauer sobre o triunfo da ortodoxia como um incidente  
essencialmente ideológico não se sustenta a evidência histórica (p. 170). É inte-
ressante notar que McGrath traz para o debate a dificuldade de avaliar a heresia 
no contexto da igreja da primeira metade do século II. Aqui reside um ponto 
interessante para pesquisas acadêmicas. Já o sétimo capítulo, que está inserido na  
Parte 3, descreve as heresias clássicas tardias: arianismo, donatismo e pelagianismo  
(p. 171-213). McGrath defende que os três proponentes tentaram contribuir para 
a ortodoxia sem má intenção, egoísmo ou algum tipo de depravação teológica 
pessoal (p. 212). É interessante perceber que Ário, Donato e Pelágio se funda-
mentaram na Bíblia para fazer a suas contribuições para a comunidade de fé, no 
entanto, essas explorações teológicas resultaram em um “beco sem saída”. Nesse 
sentido, deve-se refletir que, o simples fato de usar citações bíblicas não necessa-
riamente credencia esta contribuição como um ensino cristão. Ou seja, é possível 
ter uma visão empobrecida e distorcida da fé cristã sustentada por inúmeros ver-
sículos bíblicos. Desse modo, McGrath constata:

[...] esse tipo de exploração teológica não se limitou a era patrística, ela con-
tinuou ao longo da história cristã, chegando até os dias de hoje, à medida que 
os teólogos e líderes da igreja prosseguem buscando o meio mais autêntico de  
expressar o evangelho, especialmente à luz das mudanças culturais locais e  
globais. Algumas das novas abordagens se mostrarão frutíferas e persuasivas, 
e serão de valor para as igrejas no longo prazo; outras se mostrarão becos sem 
saída [...] tudo isso significa que precisamos refletir com muito cuidado sobre as 
motivações intelectuais e culturais da heresia (p. 213).

Na Parte 4, há três capítulos que abordam o impacto duradouro da heresia  
(p. 215-282). Temas como as pesquisas sobre a origem da heresia por meio da 
ciência cognitiva da religião são abordados a fim de evitar enfoques reducionistas  



61

(p. 219). Essa linha de pesquisa tem a ver com aquilo que se denomina de “natu-
ralização da fé cristã”, ou seja, a assimilação da ortodoxia pelos modos mais “na-
turais” de pensar (p. 220). Nesse sentido, observa que McGrath tenta apresentar 
a teologia em diálogo com as demais ciências. Ou seja, McGrath propõe uma 
abordagem de diálogo segundo a proposta quadrupla de Ian Barbour4, que são: 
conflito, independência, diálogo e síntese. Em relação aos desafios da moderni-
dade tardia, McGrath pontuou cinco pressões implicadas na gênese da heresia: 
as normas sociais contemporâneas (p. 224-227), a acomodação à razão secular  
(p. 228-231), a formação da identidade social (p. 231-234), a contextualização ou 
acomodação religiosa (p. 234-236) e as preocupações éticas (p. 236-241). 

Por fim, “o futuro da heresia” (p. 283-287) é a conclusão desta obra. McGrath 
relembra a sugestão equivocada que heresia é uma ideia fora de moda e sem rele-
vância para a vida da igreja (p. 284). No final desta obra, fica claro que o teólogo 
irlandês quer ressaltar quatro pontos: “a busca da ortodoxia é essencialmente a 
busca de autenticidade” (p. 284); “as heresias, como a história, têm o hábito de se 
repetir” (p. 284); “o novo interesse na heresia, tão característico no final do século 
XX e início do século XXI, vai muito além da renovação de interesse intelectual 
num fenômeno negligenciado ou mal-entendido do passado” (p. 285) e “a sedu-
ção do que é proibido na religião pode ser explicada, pelo menos até certo ponto, 
em bases psicológicas sociais” (p. 286). 

Nesta resenha, observou-se de forma resumida que há incrustado na moder-
nidade tardia aquilo que Peter Gay denominou de “atração pela heresia”. Nesse 
sentido, a perspectiva cultural é sempre privilegiada para conceituar a heresia. 
Alister McGrath já oferece outra abordagem. O teólogo britânico mostra a con-
tribuição de certos ensinos que, no final, distorceram, desestabilizaram ou des-
truíram o mistério. McGrath tentou mostrar que a questão em voga não era a 
motivação do proponente, todavia o resultado da proposta para a comunidade de 
fé, que empobrecia e distorcia o mistério. Vale o registro também que, um ponto 
fraco da obra de McGrath é não articular de forma hegemônica com as fontes 
primárias dos séculos II ao V. 

Espera-se que essa resenha desperte a curiosidade e gere novas pesqui-
sas ad fontes com finalidade de entender que, no cristianismo, aquilo que se ora  

4HERBERT, W., Faith enacted as History, 1976, p. 170-171.



62

(ortopraxia viva) é aquilo que se crê (ortodoxia viva). Em suma, esses elementos 
da vida cristã sempre devem caminhar juntos — lex orandi lex credendi!

Referências bibliográficas

BARBOUR, Ian G. – Quando a Ciência encontra a Religião: inimigas, Estranhas ou 
Parceiras? Trad. Paulo Salles. São Paulo: Cultrix, 2004.

GAY, Peter. – Modernism: The lure of heresy from Baudelaire to Beckett and beyond. 
New York: W. W. Norton, 2008.

HENRY, Patrick. – “Why is contemporary scholarship so enamored of ancient 
heresies?” In: LIVINGSTONE, Elizabeth A. (org.). Proceedings of the 8th 
International Conference on Patristic Studies. Oxford: Pergamon Press, 1980, 
p. 123-126.

HERBERT, Will. – Faith enacted as history: Essays in Biblical Theology. Phila-
delphia; Westminster Press, 1976.

Doutorando em engenharia elétrica (UFRJ) e mestre 
em teologia (PUC-Rio). É bacharel em teologia (EST-
Mackenzie/SP), mestre em engenharia elétrica (UFRJ) e 
mestre em engenharia de energia (UNIFEI). É membro 
da Igreja Presbiteriana do Brasil.

Sobre o autor

George Camargo



Lançamentos

No princípio de tudo
A mensagem de Gênesis 1–11 para a igreja de hoje

Nesta exposição de Gênesis 1—11, Augustus Nicodemus equipa 
os cristãos a darem respostas a um mundo absolutamente 
carente de sentido. Perguntas como “Por que existe algo em 
vez do nada?”,  “Por que existe o mal no mundo?”, “Por que
as pessoas se matam e se odeiam, apesar de ter Deus feito
o mundo bom?” e “Por que precisamos do evangelho e de um 
Redentor?” são tratadas com profundidade e clareza e, desta 
maneira, o leitor cristão é capacitado a obter respostas e 
compartilhá-las com pessoas interessadas à sua volta.

Augustus Nicodemus Lopes | 14x21 cm | 464 p.

Análise das Institutas da Religião Cristã
de João Calvino

As Institutas de Calvino é uma das mais importantes obras
dos últimos mil anos, mas até mesmo seminaristas e 
pastores têm dificuldades de terminá-la. Ford Lewis Battles 
teve a experiência em orientar alunos por meio desse 
volume, à medida que o ensinou por 45 anos. Seu esboço 
detalhado e resumo estão agora disponíveis a todos os 
interessados na grande obra de Calvino.

Ford Lewis Battles | 16x23 cm | 512 p.

Esperança em tempos de medo
A ressurreição e o significado da Páscoa

Em pré-venda com previsão de lançamento em 21/03/2022.

Esta obra analisa o sentido transformador da ressurreição 
de Jesus. A Páscoa lembra ao mundo que Jesus ressuscitou 
fisicamente dos mortos e que podemos nascer de novo e 
ressuscitar espiritualmente. Isso porque a ressurreição de 
Cristo traz agora, para a nossa vida, o poder futuro de Deus 
que um dia haverá de curar e renovar o mundo inteiro. A 
esperança do cristão é real e inabalável. Não se trata de 
uma expectativa ingênua e utópica do paraíso hoje, mas de 
uma esperança para a vida e a sociedade da qual podemos 
participar na plenitude do paraíso por vir.

Timothy Keller | 14x21 cm | 304 p.



Gilead

Gilead é o segundo romance de uma das mais brilhantes 
autoras americanas contemporâneas, que compõe com 
sua escrita um bordado ao mesmo tempo sutil e 
avassalador — certamente um desafio a uma tradução
tão primorosa como essa, de Maria Helena Rouanet.

Esse livro é uma declaração de amor incondicional à vida, 
mesmo assombrada por Deus e um lamento por sua 
brevidade. Aclamado pela crítica e pelo público, foi o 
vencedor do Pulitzer de 2005.

Marilynne Robinson | 14x21 cm | 320 p.

1Pedro: comentário exegético

Neste importante comentário de 1Pedro, Karen H. Jobes 
apresenta sua própria tradução do texto grego e um 
profundo compromisso do significado da epístola, 
enfatizando a necessidade de se ler 1Pedro à luz de seu 
contexto cultural. Além disso, Jobes ressalta a relação
do cristão com a cultura e o lugar do sofrimento na vida 
cristã. Ela também apresenta uma nova sugestão sobre
os destinatários originais da carta, destacando, sobretudo,
os insights fornecidos pelo uso da Septuaginta na epístola
e, desafiando, assim, as suposições prevalecentes sobre a 
natureza do grego na carta.

Karen H. Jobes | 16x23 cm | 448 p.

Discipulado para a glória de Deus
Um guia pastoral para fazer discípulos por meio
da Escritura e doutrina

Nesta obra, Kevin Vanhoozer defende que os pastores 
devem interpretar a Escritura teologicamente a fim de 
articular a doutrina e ajudar na edificação dos discípulos.
A sã doutrina é crucial para a vida da igreja e, por isso, 
pastores-teólogos têm a responsabilidade de entregá-la 
fielmente para suas comunidades.

Kevin J. Vanhoozer | 14x21 cm | 320 p.


