
47

Jesus e John Wayne entre os 
deploráveis: quando o ativismo
se disfarça como história 

Michael Young

O evangelicalismo perdeu o rumo.
É uma mensagem popular na esquerda na era pós-Trump. Para 

começo de conversa, a esquerda nunca gostou dos evangélicos — muito 
conservadores, muito antigays, muito públicos em suas objeções aos credos secu-
lares, eles diriam — mas Trump, a quem os evangélicos apoiaram em massa, deu 
a seus críticos uma nova acusação para nivelá-los: hipocrisia. Esses grandes e po-
derosos moralizadores, a esquerda disse, estavam dispostos a abandonar qualquer 
princípio para buscar poder político. Eles não tinham direito algum de pregar aos 
outros valores que eles não praticavam.

O escritor evangélico David French tem estado no meio dessa conversa escre-
vendo sobre a intersecção da fé evangélica, política e a corrupção em artigos como 
“Porque cristãos se ligam a líderes corruptos”, “Uma nação de cristãos não é neces-
sariamente uma nação cristã”, e “Desconstruindo políticos evangélicos brancos”.



48

“‘Desconstruindo’ é um tópico popular na elite evangélica” diz French. “É uma 
palavra com muitos significados. Na melhor das hipóteses, pode representar um 
reexame honesto e crítico não apenas de sua fé pessoal, mas também da teologia e 
do comportamento de sua comunidade de fé. Nós devemos estar em um constan-
te processo de interrogação das nossas próprias crenças e ações à luz da pessoa e 
exemplo de Jesus Cristo. Políticos evangélicos brancos devem ser desconstruídos.”

História, ou algo mais?

Kristin Kobes Du Mez, cujo livro, Jesus and John Wayne: how white evangelicals 
corrupted a faith and fractured a nation [ Jesus e John Wayne: como evangélicos 
brancos corromperam uma fé e fraturaram uma nação], é citado por French como 
“um argumento convincente e desafiador”. Du Mez fornece um relato histórico 
do “caminho que termina com John Wayne” — contraposto a Cristo — “como 
um ícone do cristianismo”, de “áspera, heroica masculinidade encarnada por 
cowboys, soldados, e guerreiros para apontar o caminho a seguir”. É o relato de 
uma igreja que mercantilizou o cristianismo, entrelaçou fé e política de direita, e 
“invocou uma sensação de perigo em vista de oferecer aos seguidores temerosos 
sua própria marca de verdade e proteção” e alimentar “militância evangélica”. É 
uma igreja que tem esquecido Cristo.

Nós poderíamos aceitar, para fins de argumentação, alguns aspectos de seu 
relato. A variedade de falhas morais de grandes figuras no evangelicalismo estão 
bem documentadas. Nós também poderíamos contestar outras reivindicações, 
como vários revisores fizeram aqui [https://mereorthodoxy.com/accusations-a-
rent-evidence-responding-jesus-john-wayne/], aqui [https://adfontesjournal.
com/book-review/jesus-and-john-wayne-a-review/] e aqui [https://shenviapo-
logetics.com/cowboy-christianity-a-short-review-of-du-mezs-jesus-and-john-
-wayne/]. Contudo, também para não duplicar o trabalho de outros, iremos nos 
focar nos problemas fundamentais de sua estrutura teórica.

Os fatos relatados em qualquer trabalho histórico são importantes, mas tam-
bém são os usos que esses fatos têm, as ferramentas utilizadas para analisar esses 
fatos, e as conclusões que são tiradas desses fatos. Detalhes precisos podem ser 
escolhidos a dedo e omitidos, e qualquer um deles pode permitir a criação de uma 
narrativa falsa ou deixar o leitor com uma impressão falsa. Em suma, o que quere-
mos saber é se as ferramentas e análises que Du Mez emprega na curadoria de seu 

https://shenviapologetics.com/cowboy-christianity-a-short-review-of-du-mezs-jesus-and-john-wayne/
https://shenviapologetics.com/cowboy-christianity-a-short-review-of-du-mezs-jesus-and-john-wayne/
https://shenviapologetics.com/cowboy-christianity-a-short-review-of-du-mezs-jesus-and-john-wayne/


49

registro histórico são sólidas ou não, e se as conclusões que ela tira desse registro 
acurado são ou não justificadas. Ou seja, queremos saber se a Casa de Jesus e John 
Wayne foi construída sob uma base intelectual sólida, e minha opinião é que não foi.

Jesus and John Wayne é uma ideia construída na areia movediça do pós-mo-
dernismo. Nenhum cristão interessado em sua tese pode ignorar as implicações 
de sua metodologia. Aceitar seu trabalho é aceitar a desconstrução pós-moderna 
do cristianismo.

Para entender Jesus and John Wayne, é melhor ver como um tipo de resposta 
a questão: “Por que cristãos evangélicos, com suas éticas morais cristãs muito con-
servadoras, se tornaram a espinha dorsal de apoio por trás de Donald Trump, um 
homem que é famoso por sua linguagem rude e conhecido por suas (admitidas) infi-
delidades conjugais?” Esta é a pergunta que Du Mez procura responder em sua obra.

Du Mez tenta determinar o que exatamente os evangélicos conservadores 
acreditam sobre masculinidade, e como isso se assemelha a visão deles sobre quem 
na sociedade deve estar em posição de poder. Ela afirma descobrir as razões socio-
lógicas e históricas mais profundas pelas quais os evangélicos passaram a ter essas 
visões sobre gênero e poder. Enquanto ela faz isso, Du Mez documenta escândalo 
após escândalo entre a liderança nos círculos evangélicos. Ela demanda especial 
atenção nos escândalos envolvendo líderes evangélicos na frente de fogo da bata-
lha da “guerra cultural”. Du Mez traz à tona inúmeros exemplos de pessoas que 
foram pegas em escândalos financeiros, escândalos sexuais, escândalos de abusos, 
e vários outros acobertamentos para esconder todos esses escândalos do público.

Tudo isso ela entende que se soma às conclusões de que o evangelicalismo é 
racista, sexista, homofóbico e que o evangelicalismo, como está, precisa ser “desfeito”.

Du Mez prontamente admite que o trabalho dela é um trabalho de descons-
trução, e que ela é influenciada pelo trabalho do filósofo pós-moderno, Michel 
Foucault.1 Muito de Jesus and John Wayne é uma arqueologia foucaultiana do dis-
curso evangélico em torno da masculinidade e uma genealogia foucaultiana de 
como esse discurso se desenvolveu.

1Kristin Du Mez, post no Twitter, 01/01/2022, 11:08 p.m., https://twitter.com/kk-
dumez/status/1477491956121051141?s=20&t=dEaTFifQSEk3As57T6vCZA; Kristin 
Du Mez, Twitter post, 31/12/2021, 12:53 p.m., https://twitter.com/kkdumez/status/147
6974873377443844?s=20&t=dEaTFifQSEk3As57T6vCZA.



50

Se seguirmos os métodos pós-modernos até suas últimas conclusões, eles 
dissolverão todo sistema de crenças e toda estrutura filosófica a que são aplicados, 
incluindo o próprio pós-modernismo. Uma filosofia ou outro método que dissol-
ve tudo e não prova nada, prova o fato que a própria filosofia ou método em si é 
falho. Assim é o pós-modernismo.

Desilusões evangélicas

Por conta própria, Du Mez está tentando mostrar que “construções como ‘visão de 
mundo cristã’ podem refletir os interesses daqueles que as moldam, mesmo às vezes 
distorcendo o ensino bíblico”. O problema é que ela nunca faz uma análise adequada 
se as doutrinas, ideias e crenças que ela critica dessa maneira são verdadeiras ou não.

Raramente Du Mez argumenta que a teologia dos evangélicos é errada em seus 
méritos. Ela não mostra que eles fizeram um erro interpretativo, ela nem sequer ar-
gumenta, prova, demonstra, ou de outra forma mostra que os princípios do evangeli-
calismo americano não são garantidos. Na verdade, ela afirma que eles são definidos 
por compromissos culturais e políticos e, em seguida, faz inferências negativas ape-
nas com base nisso. Du Mez está tentando derrubar o edifício da teologia evangélica 
apelando para elementos da situação sociológica em que as reivindicações e justifi-
cativas teológicas evangélicas foram formadas. Na fala de Du Mez, as preocupações 
dos evangélicos sobre família são, na verdade, sobre sexo e poder, suas visões sobre 
inerrância bíblica são, na verdade, um substituto para lutas sobre gênero, e a oposição 
deles sobre aborto são, na verdade, uma tentativa de empurrar contra os benefícios 
trazidos pelo feminismo. Argumentos desse tipo reinam em Jesus and John Wayne.

O método se baseia na falácia que tem sido refutada por John Searle, nomeada-
mente:

Se temos justificação por nossas crenças, e se as justificações compelem o crité-
rio racional, então o fato de que todos os tipos de elementos em nossa situação 
social que nos movem a acreditar em uma coisa ao invés de outra pode ser um 
interesse histórico ou psicológico, mas está realmente fora do ponto das justifi-
cativas e da verdade ou falsidade da afirmação original.2

2John R. Searle, “The word turned upside down,” New York Review of Books, 27/10/1983, 
https://www.nybooks.com/articles/1983/10/27/the-word-turned-upside-down/.



51

Esse é o cerne do problema do livro de Du Mez. Seu relato sobre os evan-
gélicos — eles são movidos por motivos errados, agendas ocultas, preconceitos 
injustos e busca de poder; eles são cúmplices de uma litania de coisas terríveis 
— não é um argumento. Du Mez está tentando derrubar o edifício da teologia 
evangélica ao apontar elementos da situação sociológica em que as reivindica-
ções e justificativas da teologia evangélica foram formadas na luz menos cari-
dosa possível. Mas, como Searle aponta, nossa situação sociológica nos inclinar 
ou não para uma crença não faz diferença para saber se essas crenças são ver-
dadeiras ou não.

O verdadeiro perigo aqui é que acabamos com um modo de analisarmos e 
entendermos teologia que é em última instância, desancorada da verdade. Não 
importa se Du Mez se percebe operando de maneira tão desconstrucionista: seu 
método deixa de lado o difícil trabalho de determinar a verdade e o substitui pelo 
substituto barato de especular sobre os interesses e motivos perceptíveis das pes-
soas. Searle descreve o perigo da crítica desancorada pela busca da verdade:

Quais os resultados que se esperam da desconstrução? A característica do des-
construcionista é não tentar provar ou refutar, estabelecer ou confirmar, e certa-
mente não está buscando a verdade. Ao contrário, toda essa família de conceitos 
faz parte do logocentrismo que ele quer superar; em vez disso, ele procura minar, 
ou questionar, ou superar, ou violar, ou revelar cumplicidades.3

Dessa maneira, Du Mez, pensa que ela pode “ver através” das lentes teoló-
gicas dos evangélicos, e por isso, pode deixá-los de lado. Em um trecho na seção 
conclusiva de Jesus and John Wayne, Du Mez deixa isso claro:

Apesar das frequentes afirmações dos evangélicos de que a Bíblia é a fonte de 
seus compromissos sociais e políticos, o evangelicalismo deve ser visto como um 
movimento cultural e político, e não como uma comunidade definida principal-
mente por sua teologia. As visões evangélicas sobre qualquer assunto são facetas 
dessa identidade cultural mais ampla, e nenhum número de versículos da Bíblia 
desalojará as verdades maiores no centro dela.4

3Searle, “The word turned upside down.”
4Kristin Kobes Du Mez, Jesus and John Wayne: how white evangelicals corrupted a 



52

Isso literalmente não pode ser contradito. Ninguém pode argumentar com 
isso porque qualquer evangélico que conteste o relato de fé de Du Mez, está em 
dívida, com as “facetas da identidade cultural maior [do Evangelismo]”, incapaz 
de ver a verdade de sua situação. Não importa o que evangélicos dirão como res-
posta. Não importa o que eles sinceramente acreditam. Ela irá dizer a eles que eles 
não compreenderam o evangelicalismo como um fenômeno. Ela irá considerar 
somente aqueles argumentos que aceitam sua estrutura e se abster de quaisquer 
apelações teológicas, porque o evangelicalismo não é definido pela teologia, não 
importa o que os próprios evangélicos alegam.

Uma vez que o leitor perceber que é isso o que Du Mez trama, ele terá no-
ção do como ela chegou a muitas de suas conclusões. Ela simplesmente ignora as 
alegações do próprio evangélico sobre o que move ele, e decide analisar o evange-
licalismo pelas lentes do cinismo que ela construiu. As calúnias de Du Mez são 
tão casuais quanto amplas:

À medida que os evangélicos começaram a se mobilizar como uma força po-
lítica partidária, eles o fizeram reunindo-se para defender os “valores familia-
res”. Mas a política de valores familiares nunca foi sobre proteger o bem-estar 
da família. Fundamentalmente, os “valores familiares” evangélicos implicavam 
a reafirmação da autoridade patriarcal. Em seu nível mais básico, a política de 
valores familiares era sobre sexo e poder.5

Pegou a ideia? Du Mez joga de lado o estado motivacional do evangélico 
sobre se cuidar das famílias. O leitor pró-família é dito que sua real preocupação é 
sexo e poder. Isso é Foucault puro. Foucault é famoso (ou infame) por argumentar 
que o desejo por verdade em um tópico específico normalmente são máscaras de 
perseguição pelo poder, ou são corrompidas por perseguir o poder. Isso é o que 
vemos aqui.

O que Du Mez está fazendo aqui é precisamente o que John Searle disse 
que a desconstrução faz. Ela “procura minar, ou questionar, ou superar, ou violar, 
ou divulgar cumplicidades”. Por isso leitores simpáticos devem manter em mente 
que ela é engajada em um projeto deliberado: a desconstrução do evangelicalismo 

faith and fractured a nation (Liveright Publishing, New York, 2020), p. 365.
5Du Mez, Jesus and John Wayne, p. 110.



53

e o desmantelamento da visão evangélica sobre masculinidade. Ela não tropeçou 
em tal projeto; ela prontamente admite que é o objetivo de seu trabalho:

Embora o culto evangélico da masculinidade remonta a décadas, seu surgimen-
to nunca foi inevitável. Ao longo dos anos, ela foi abraçada, ampliada, desafiada 
e resistida. Os próprios homens evangélicos promoveram modelos alternativos, 
elevando a gentileza e o autocontrole, o compromisso com a paz e o despoja-
mento do poder como expressões da autêntica masculinidade cristã. No entanto, 
entender o papel catalisador que a masculinidade cristã militante desempenhou 
ao longo do último meio século é fundamental para entender o evangelicalismo 
americano hoje e o cenário político fraturado da nação. Entender como essa 
ideologia se desenvolveu ao longo do tempo também é essencial para quem 
deseja desmantelá-la. O que já foi feito também pode ser desfeito.6

Evangélicos não estão acima da crítica. Entretanto, não é suficiente apon-
tar que há hipocrisia, mau comportamento, atos errados, ou dor causada por 
quem mantém uma certa visão. Há muito disso associado com cada visão, e em 
todo movimento. Entre outras coisas, Du Mez acusa evangélicos de hipocrisia, 
virando um olho cego para abuso de poder, e fazendo de valores familiares ser 
sobre sexo e poder. Mesmo se admitíssemos que essas coisas fossem verdadeiras 
(e não exageradas por meio de omissões e fatos escolhidos a dedo), o que isso 
teria a ver com as alegações teológicas em jogo? Du Mez nos pede para des-
mantelar o evangelicalismo americano sem nunca demonstrar que seus pontos 
de vista são falsos. Não há necessidade de demonstrar que os pontos de vista 
dos evangélicos são falsos; melhor simplesmente persuadi-los a confessar sua 
culpa e erro.

Desconstrução nunca acaba

Não pode haver ponto de parada no método de desconstrução de Du Mez. Isso 
ocorre porque Du Mez parece ter adotado mais duas ideias:

1. Todas as visões, inclusive a dela, são construídas histórica e socialmente.7

6Du Mez, Jesus and John Wayne, p. 363.
7Kristin Du Mez, post no Twitter, 1 de Janeiro, 2021, 11:02 p.m., https://twitter.

com/kkdumez/status/1345218989191000064?s=20.



54

2. Não há proposições objetivas e atemporais. As proposições devem sempre 
ser interpretadas, e a interpretação é sempre um produto de circunstâncias históri-
cas e culturais e sempre feita a partir de uma determinada posição cultural e social.8

Essas duas ideias fazem Du Mez ter que aceitar um tipo de relativismo 
epistemológico. Se toda interpretação é uma razão de circunstâncias culturais, e 
toda interpretação é vinculada por uma posição cultural e social, então conseguir 
uma interpretação objetiva de qualquer coisa é impossível. Não há duas culturas, 
épocas ou lugares idênticos e, portanto, nunca haverá duas interpretações de cul-
turas, épocas ou lugares diferentes que sejam idênticas. Se aceitarmos isso, então 
em que grau podemos julgar a verdade dessas interpretações? Se pessoas de di-
ferentes culturas, tempos e lugares interpretam as Escrituras em formas que são 
logicamente contraditórias, como nós decidimos a verdade disso, e com qual base 
nós determinamos que a interpretação decidida é a correta?

É um tipo de relativismo que sai do construtivismo social. Novamente, John 
Searle descreve da seguinte forma:

O construtivista social está ansioso para expor a construção onde nenhuma sus-
peitava, onde algo que é de fato essencialmente social passou a mascarar-se 
como parte do mundo natural. Muitos construtivistas sociais acham isso liberta-
dor porque nos liberta da aparente opressão de supor que somos forçados a acei-
tar afirmações sobre o mundo como questões de fato independentes da mente 
quando, na realidade, todas são socialmente construídas. Se não gostamos de 
um fato que outros construíram, podemos construir outro fato que preferimos.9

Algo similar está em jogo em Jesus and John Wayne, mas ao invés de argu-

8Peter Wehner, “Trump is tearing apart the evangelical church,” The Atlantic, 24/10/2021, 
https://www.theatlantic.com/ideas/archive/2021/10/evangelical-trump-christians-politi-
cs/620469/; Kristin Du Mez, post no Twitter, 20/10/2021, 3:19 p.m., https://twitter.com/
kkdumez/status/1450904437661315083?s=20; Kristin Du Mez, A new gospel for women: Ka-
therine Bushnell and the challenge of christian feminism (Oxford University Press, 2015): “Para as 
comunidades de fé que acreditam que a Bíblia é a palavra inspirada de Deus, a interpretação 
bíblica, e não apenas a própria Bíblia, pode assumir um ar de atemporalidade; se o Espírito 
Santo não está limitado pelo tempo, nem o discernimento é operado pelo Espírito”.

9John R. Searle, “Why should you believe it?” New York Review of Books, 24/09/2009, 
https://www.nybooks.com/articles/2009/09/24/why-should-you-believe-it/.



55

mentarmos que “algo que é de fato essencialmente social passou a mascarar-se 
como parte do mundo natural” Du Mez está lançando as bases para argumen-
tar que as interpretações evangélicas das Escrituras são de fato essencialmente 
sociais e culturais, mas passaram a mascarar-se como o significado objetivo das 
Escrituras.

Uma vez que a pessoa tenha aceitado o desconstrutivismo social que Du 
Mez aderiu, ele não tem outra opção a não ser concluir que é impossível extrair 
qualquer verdade objetiva e atemporal das Escrituras. Na verdade, se alguém apli-
car essas duas ideias a interpretação da verdade generalizada e não somente para 
interpretação textual, o projeto completo de tentar encontrar qualquer verdade 
absoluta, objetiva, e eterna, se torna impossível.

Os mesmos métodos que Du Mez usa para ver e deixar de lado as reivindi-
cações evangélicas podem ser usados ​​para ver e deixar de lado todas as reivindica-
ções, incluindo aquelas feitas pela própria Du Mez. Pois é inteiramente possível 
aplicar ao teórico pós-moderno os mesmos métodos que o teórico pós-moderno 
aplica a todos os outros.

Para citar C. S. Lewis:

O tipo de explicação que explica as coisas pode nos dar alguma coisa, embora a 
um custo alto. Mas você não pode continuar ‘explicando’ para sempre: você des-
cobrirá que explicou a própria explicação. Você não pode continuar ‘ver através’ 
das coisas para sempre.

Todo o objetivo de ver através de algo é ver algo através disso. É bom que a ja-
nela seja transparente, porque a rua ou jardim além dela é opaca. Como se você 
visse através do jardim também? Não adianta tentar ‘ver através’ dos primeiros 
princípios.

Se você vê através de tudo, então tudo é transparente. Mas um mundo totalmen-
te transparente é um mundo invisível. ‘Ver através’ de todas as coisas é o mesmo 
que não ver.10

 O tipo de argumentação que pode ver através e dispersar qualquer justifica-

10C.S. Lewis, The abolition of man (San Francisco: HarperCollins, 2009), p. 80-1.



56

ção por uma crença, pode ser usado para ver através e dispersar toda justificação. 
Se a filosofia pós-moderna é correta no que argumenta, razões e justificativas são 
máscaras como tentativas de ter poder, então os argumentos, razões e justificati-
vas do teorista pós-moderno também são vistas da mesma forma. O solvente do 
pós-modernismo se dissolve em si mesmo.

Entretanto, não é meramente que o pensamento pós-moderno se dissuade 
em si mesmo, é porque não há ponto de parada, e nenhum princípio limitador. 
Se nós adotarmos a posição de Duz Mez, de métodos pós-modernos, não haveria 
problema em desconstruir tudo, desde a expiação substitutiva, à Igreja, ao Credo 
Niceno. Muitos já estão batendo naquela porta. O teólogo ativista Robyn Hen-
derson-Espinoza escreve:

Os caminhos de Jesus nunca tiveram a intenção de serem institucionalizados. Eles 
foram institucionalizados como resultado do poder e controle e das formas que o 
cristianismo pós-Constantino só pode ser entendido como religião do império.11

Se nós aceitarmos essa visão, nós podemos prever como o argumento irá 
a partir daqui: o Concílio de Nicéia foi estruturado para produzir um credo 
que beneficiaria os interesses de ambos Constantino e seu império, enquanto 
ao mesmo tempo, legitimaria sua teologia, preservando suas visões permanen-
temente em um credo que definiu ortodoxia para o cristianismo. Mais adiante, 
desde que o Credo de Nicéia foi criado inteiramente por homens, o credo é 
deformado por ambos os interesses dos homens que o criou, e pela ausência 
de pessoas e mulheres queer. Isso significa que todo credo usado para definir 
ortodoxia foi construído sobre uma fundação patriarcal e injusta. Finalmente, 
desde que o credo de Nicéia foi um produto de seu tempo e lugar particular, é 
um produto dos preconceitos culturais daqueles que o moldaram e, portanto, 
não uma declaração objetiva de verdade atemporal.

O argumento acima segue naturalmente dos próprios métodos e raciocínios 
usados ​​por Du Mez em Jesus and John Wayne. Não é preciso saber um único fato 
sobre o evangelicalismo americano ou uma única afirmação de fé mantida pelos 

11Robyn Henderson-Espinoza, Activist Theology (Minneapolis: Fortress Press, 
2019), p. 87.



57

cristãos para refutar o evangelicalismo apenas com base nisso. Um leitor cristão 
que deseje evitar essa conclusão, ou que veja por que esse raciocínio não funciona 
quando aplicado ao Credo Niceno, pode duvidar de sua adoção de um livro de-
pendente dos mesmos antecedentes.

Uma espada que corta nos dois sentidos

O mesmo ceticismo que Du Mez usa em suas críticas de várias redes evangélicas pode 
ser voltado contra a própria para ver quão pouco peso sua crítica deve receber.

Du Mez destaca o fato de que John Piper, Mark Driscoll e Douglas Wilson 
trabalharam um com o outro com certa frequência:

Wilson convidou Driscoll para falar em sua igreja; Piper convidou Wilson para dis-
cursar na conferência de seu pastor; os líderes compartilharam palcos, divulgaram os 
livros uns dos outros, falaram nas conferências uns dos outros e endossaram uns aos 
outros como homens de Deus com um coração para o ensino do evangelho. Dentro 
dessa rede, diferenças — divergências doutrinárias significativas, divergências sobre 
os méritos relativos da escravidão e da Guerra Civil – poderiam ser suavizadas no in-
teresse de promover ‘questões divisoras de águas’ como complementarismo, proibição 
da homossexualidade, existência do inferno e expiação. Mais fundamentalmente, eles 
estavam unidos em um compromisso mútuo com o poder patriarcal.

Por meio dessa rede em expansão, líderes e organizações evangélicas “respeitá-
veis” deram cobertura a seus “irmãos no evangelho” que estavam promovendo 
expressões mais extremas do patriarcado, tornando cada vez mais difícil dis-
tinguir as margens do mainstream. Com o tempo, um compromisso comum 
com o poder patriarcal começou a definir os limites do próprio movimento 
evangélico, como descobriram rapidamente aqueles que se chocavam com es-
sas ortodoxias.12

À luz desses comentários, o que devemos fazer com o fato de que Robyn Hender-
son-Espinoza (o teólogo mencionado anteriormente que disse que todo o cristianismo 
pós-Constantino é uma “religião-império”) dividiu um palco com Brian McLaren e 
que Brian McLaren endossou o livro de Henderson-Espinoza e Jesus and John Wayne? 

12Du Mez, Jesus and John Wayne, p. 244.



58

O que devemos fazer com o fato de que, em resposta ao endosso de McLaren, Du Mez 
disse: “E @brianmclaren também está nisso, mas ele é um dos mocinhos”?13 Já que Du 
Mez está endossando McLaren como “um dos os mocinhos”, e já que McLaren en-
dossou o próprio livro em que Henderson-Espinoza declarou que todo o cristianismo 
pós-Constantino é uma religião do império, agora podemos tirar conclusões sobre Du 
Mez da mesma forma que ela tira conclusões sobre os outros? Este livro divulgando, 
endossando e compartilhando estágios não é exatamente o que Du Mez diz que Piper, 
Wilson e Driscoll fizeram quando ela junta os três?

Du Mez deixa claro que ela deseja examinar cautelosamente as redes de 
contatos do evangelicalismo americano:

Tentei me esforçar para diferenciar mesmo quando identifiquei afinidades. E 
muitos evangélicos são moldados pelo mainstream e influências ‘extremistas’. 
O que é um recurso e o que é um bug? Podemos descer em lugares diferentes, 
mas esta é uma questão essencial. [Para que conste], continuo mais convencida 
agora do que nunca de que é de fato ‘a relação entre os centros e as margens que 
exige escrutínio’.14

Du Mez é ávida a “interrogar” o informal (algumas vezes formal) uso das 
redes de contato cristãs para espalhar suas ideias. Nós podemos fazer as mes-
mas coisas com Du Mez e suas ideias. Vamos mapear quem no lado progressista 
está se colocando em plataforma, compartilhando palcos, impulsionando sinais e 
criando redes informais e formais para espalhar ideias progressistas. Vamos ver 
onde Kristin Kobes Du Mez se encaixa nessa rede, de quais relacionamentos ela 
se beneficia e quais ideias as pessoas com quem ela está associada estão promo-
vendo. Talvez possamos reinterpretar (e talvez até desconstruir) o trabalho de 
Kristin Du Mez com base em como essas perguntas são respondidas.

Du Mez é enganada por seu próprio padrão. Para citar Jesus: “Pelas tuas 
palavras serás absolvido e pelas tuas palavras serás condenado”.

De fato.
Os métodos, atitudes e raciocínios pós-modernos que Du Mez usa dissol-

13Kristin Du Mez, post no Twitter, 21/02/2020, 7:14 p.m., https://twitter.com/kk-
dumez/status/1231009208532979713.

14Kristin Du Mez, post no Twitter, 29/01/2021, 10:33 p.m., https://twitter.com/
kkdumez/status/1355358423701999618?s=20&t=dEaTFifQSEk3As57T6vCZA.



59

verão tudo a que se aplicam. Nada pode sobreviver ao banho de ácido da análise 
pós-moderna. A diferença entre esses métodos e os métodos do pensamento cris-
tão é a diferença entre iluminar o mundo e incendiá-lo.

Em seu livro On deconstruction, Jonathan Culler diz: “O efeito das análises 
desconstrutivas, como muitos leitores podem atestar, é conhecimento e sentimen-
tos de domínio.”15

No entanto, deixe o leitor entender: embora o primeiro gole de descons-
trução e pós-modernismo tenha gosto de maestria e libertação, o relativismo e o 
niilismo estão esperando por você no fundo do copo.

Publicado originalmente em American Reformer, 
em 11 de março de 2022. 

Publicado com permissão. 

15Jonathan Culler, On deconstruction: theory and criticism after structuralism (Ithaca: 
Cornell University Press, 1982), p. 225.

É um escritor e pesquisador focado em cultura, filosofia 
política e a ascensão do pós-modernismo. Ele também 
é Visiting Fellow for Culture no Center for Renewing 
America. Seus ensaios, que foram fundamentais para 
moldar a reação contra o marxismo cultural, bem como 
o pós-modernismo e a justiça social crítica, podem ser 
encontrados no Counterweight.

Sobre o autor

Michael Young


