
5

O uso de Isaías em Apocalipse: 
hermenêutica e escatologia 
intratestamentárias

Carlos Osvaldo

I. Introdução

Mesmo uma leitura casual do livro de Apocalipse deixa a impressão 
de que seu autor foi profundamente afetado pelos livros proféticos 
do Antigo Testamento. As esperanças messiânicas eram tão ele-

vadas entre os cristãos primitivos quanto haviam sido entre os judeus durante 
os dois séculos imediatamente anteriores e posteriores ao nascimento de Jesus 
Cristo. João tirou partido destas altas expectativas, ao apresentar uma descrição  
semi-apocalíptica1 da tomada soberana do poder universal por Jesus Cristo, de 
modo a estimular em sua própria geração a mesma lealdade exclusiva que a der-
radeira geração de cristãos irá demonstrar ao Rei que estará prestes a retornar.

1Considerando as características marcantes da literatura apocalíptica, sugeridas por 
autores como D. S. Russell e Leon Morris, entendo que nosso Apocalipse de João não é um 
exemplo típico do gênero; daí a expressão.



6

Ao fazer isso, o vidente de Patmos recorreu a citações extensas e a frequentes 
alusões à literatura profética do Antigo Testamento (de agora em diante designado 
por AT). O método e propósito de João, todavia, não se percebem tão facilmente. 
Suas citações e alusões mais óbvias vêm de Daniel e Ezequiel, ao passo que outras 
fontes são de identificação mais difícil. O primeiro objetivo deste artigo é examinar 
e classificar as alusões ao profeta Isaías no livro de Apocalipse. O segundo objetivo 
é aplicar observações ao estudo de um assunto controvertido na área da escatolo-
gia, ou seja, a localização dos eventos e lugares mencionados em Apocalipse 21.

1. A necessidade deste estudo

É importante entender as técnicas literárias de um autor quando este compõe seu 
trabalho. É ponto pacífico entre os intérpretes do Novo Testamento (de agora 
em diante designado por NT) que os seus autores nem sempre tratam os ter-
mos extraídos do AT com um rigor literalista. Ao lidar com citações e alusões 
veterotestamentárias, o intérprete precisa dar prioridade ao conceito de revelação 
progressiva como uma das forças que podem ter contribuído para que o autor 
neotestamentário tivesse uma compreensão expandida de um texto do AT.

No caso específico de Isaías e Apocalipse, a preocupação deste autor é a in-
terpretação errônea de Isaías 65 e 66, quando de seu uso por João, em relação aos 
novos céus e à nova terra. O teólogo reformado Anthony Hoekema propôs uma 
mudança significativa na hermenêutica e escatologia aliancistas, ao sugerir que as 
profecias concernentes ao reino messiânico fossem entendidas mais literalmente.2 
Hoekema as vê recebendo cumprimento mais “literal”, mas não na terra histórica e 
sim na nova terra do ἒσχατον (eschaton). Esta guinada escatológica teve influência 
aparente sobre teólogos dispensacionalistas mais recentes, que parecem dispostos 
a considerar a posição de Hoekema como compatível com o dispensacionalisrno.3

2Ver seu livro A Bíblia e a Futuro (Casa Editora Presbiteriana, 1989), particularmen-
te sua análise das teorias milenistas (cap. 14) e sua proposta escatológica (cap. 20).

3Refiro-me aqui ao artigo de Craig Blaising em Bibliotheca Sacra 145:579 (julho-se-
tembro 1988) 254-80. Este autor tem a sensação de que a aproximação entre conservado-
res de várias nuanças durante o debate sobre inerrância, que ocorreu no início da década 
de 80 nos Estados Unidos, contribuiu para uma maior permeabilidade hermenêutica no 
final da década passada.



7

Ao investigar o uso joanino do “profeta evangélico”, este artigo tentará de-
terminar se João modificou ou não o sentido da expressão “novos céus e nova 
terra”, encontrada em Isaías 65.17.

2. Método de estudo
O processo a ser seguido é o seguinte: o primeiro passo será o estabelecimento de 
uma lista razoavelmente abrangente das alusões a Isaías em Apocalipse; o segun-
do passo será determinar o método ou a abordagem empregada por João ao citar 
a profecia de Isaías. Os dois últimos passos serão um estudo mais detalhado de 
Isaías 34, que é o capítulo ao qual João mais alude, e um exame de Isaías 65.17 e 
Apocalipse 21.1, na tentativa de determinar como João usa a frase “novos céus e 
nova terra”, visando avaliar a posição proposta por Hoekema e sua compatibilida-
de ou não com uma escatologia dispensacionalista.

Em geral, o artigo espera atacar o problema levantado por Merrill Tenney, 
que escreveu:

Com uma ou duas exceções, nas quais as referências são bastante vagas, as res-
tantes são identificáveis, apesar de indiretas. As alusões são suficientemente de-
finidas para identificarmos sua fonte, mas não explícitas o bastante para que possa 
ser detectado um padrão consecutivo de pensamento baseado no Antigo Testamento.4

II. O uso de Isaías em Apocalipse

1. Definição

O uso que João faz de Isaías (e de outros profetas do AT) em Apocalipse é bas-
tante variado. Não há citações formais precedidas por fórmulas tal como se vê em 
outros livros do NT. Não há citações literais, mas sim referências a palavras, frases 
ou simplesmente a conceitos encontrados na obra original.

Tais referências serão aqui chamadas alusões. Este termo tem recebido de-
finições diferentes como categoria literária. O Novo Dicionário Aurélio assim 
o define: “referência vaga e indireta” ou “menção, referência, relação” ou ainda 
“apreciação indireta de uma pessoa ou um ato, por meio de referência a um fato 
ou personagem conhecidos”.5 Uma definição mais “literária” afirma que alusão é 

4M. C. Tenney, Interpreting Revelation, p. 112.
5Aurélio Buarque de Holanda Ferreira, Novo Dicionário Aurélio (Rio de Janeiro: 

Nova Fronteira, 1986), p. 95.



8

costumeiramente uma referência implícita, talvez a outra obra de literatura 
ou arte, a uma pessoa ou a um evento. Frequentemente se trata de uma es-
pécie de apelo a que o leitor compartilhe alguma experiência com o autor. 
Uma alusão pode, por meio de associações, enriquecer um texto e dar-lhe 
profundidade.6

Embora exatas do ponto de vista literário, tais definições mal se referem à 
pessoa que é o alvo da alusão, ou seja, o leitor! Uma definição mais exata nos é 
oferecida por Ziva ben-Porath, que afirma:

Num texto literário, alusão é um recurso pelo qual o leitor liga um ou mais ele-
mentos no referido texto a outros elementos independentes e diferentes em 
outro texto evocado.7

Esta definição é aqui adotada, por perceber e valorizar o elemento de pro-
pósito embutido no processo alusivo. Na verdade, ben-Porath nos oferece uma 
descrição útil do processo literário conhecido por alusão:

O processo de efetivar uma alusão pode ser esquematizado, grosso modo, em 
cinco estágios: (1) identificação do marcador (aquilo que evoca a associação); 
(2) identificação da fonte; (3) compreensão do componente marcado — a ati-
vação de seus componentes contextuais relevantes, seguida de (4) a ligação dos 
elementos relevantes a partir de seus respectivos contextos; e (5) o ajuste de um 
novo padrão ou de novos padrões no texto de onde parte a alusão.8

Este projeto proposto pela erudita americana será aqui parcialmente aplica-
do às alusões que Apocalipse faz à profecia de Isaías. Esta divisão do artigo tratará 
dos estágios (1) e (2). A próxima divisão tratará dos estágios (3) e (5) com respeito 
ao capítulo 34 de Isaías.

6J. A. Cuddon, A Dictionary of Literary Terms, p. 31.
7Ziva ben-Porath, “The Poetics of Allusion”. Dissertação de doutoramento não-pu-

blicada da Universidade da Califórnia em Berkeley, 1973, p. iii.
8Ibidem, iv.



9

2. Alusões a Isaías em Apocalipse

O que se segue é uma lista praticamente completa de alusões ao livro de Isaías en-
contradas em Apocalipse. A passagem em questão é citada, e a passagem aludida 
em Isaías é identificada e citada.

Apocalipse

1.4	 daquele que é, que era e que há de vir
1.4 	 dos sete Espíritos que se acham diante do seu trono
1.6	 e nos constituiu reino, sacerdotes para o seu Deus. Também 5.10; 20.6.
1.8 	 Eu sou o Alfa e o Ômega, diz o Senhor Deus.
1.16 	 e da boca sai-lhe uma afiada espada de dois gumes. Também 2.12,16.
1.17 	 Eu sou o primeiro e o último. Também 2.8; 21.6; 22.13.
2.17	 ... e sobre essa pedrinha branca escrito um nome novo. Também 3.12.
2.27 	 ... e as reduzirá a pedaços como se fossem objetos de barro.
3.7 	 ... aquele que tem a chave de Davi, que abre c ninguém fechará, e que 
	 fecha e ninguém abre.
3.9 	 ... farei que venham adorar prostrados aos teus pés e saibam que eu te 		
	 amo. 
3.18	 Aconselho-te que de mim compres ...
4.2 	 ... eis armado no céu um trono, e no trono alguém sentado;
4.4 	 ... e assentados nos tronos vinte e quatro anciães ...
4.8 	 ... tendo cada um deles respectivamente seis asas ...
5.5 	 ... a Raiz de Davi venceu ...
5.6,12	 ... de pé, um Cordeiro, como tinha sido morto ...
5:9 	 ... e entoavam um novo cântico ... Também 14.3.
6.12	 O sol se tornou negro como saco de crina.
6.13 	 ... as estrelas do céu caíram pela terra, como a figueira, quando abalada 
	 por um grande vento, deixa cair os seus figos verdes.
6.14	 ... e o céu recolheu-se como um pergaminho que se enrola.
	 Então todos os montes e ilhas foram movidos dos seus lugares.
6.15 	 ... se esconderam nas cavernas e nos penhascos dos montes.
7.16	 Jamais terão fome, nunca mais terão sede.
7.17	 E Deus lhes enxugará dos olhos toda lágrima.
9.1 	 e vi uma estrela caída do céu na terra ...



10

11.2 	 estes por quarenta e dois meses calcarão aos pés a cidade santa.
12.2	 que, achando-se grávida, grita com as dores de parto, sofrendo tormentos 
	 para dar à luz.
12.3,4	 ... e eis um dragão, grande, vermelho, com sete cabeças, dez chifres ...
12.9	 ... sim, foi atirado para a terra.
14.5	 e não se achou mentira na sua boca ...
14.8	 Caiu, caiu a grande Babilônia ...
14.10	 ... também esse beberá do vinho da cólera de Deus ... do cálice da sua ira 
	 ... Também 15.7; 16.19
14.11	 A fumaça do seu tormento sobe pelos séculos dos séculos ...
14.19	 ... e vindimou a videira da terra e lançou-a no grande lagar da cólera de 
	 Deus.
15.4 	 ... todas as nações virão e adorarão diante de Ti.
15.8 	 O santuário se encheu de Fumaça ... da glória de Deus ..
16.1 	 Ouvi, vinda do santuário, uma grande voz ... as sete taças da cólera de 
	 Deus. Também 16.17.
16.6 	 também sangue lhes tens dado a beber ...
16.12 	 o grande rio Eufrates, rujas águas secaram para que se preparasse o 
	 caminho para os reis que vêm do lado do nascimento do sol.
18.2	 ... e se tornou morada de demônios, covil de toda espécie de espírito 
	 imundo, e esconderijo de todo gênero de ave imunda e detestável.
18.4	 Retirai-vos dela, povo meu ...
18.7 	 ... porque diz consigo mesma: “Estou sentada como rainha. Viúva não 
	 sou. Pranto nunca hei de ver.
18.8 	 Por isso em um só dia sobrevirão os seus flagelos ...
18.20	 Exultai sobre ela, ó céus ...
18.22	 E voz de harpistas, de músicos, de tocadores de flautas e de clarins jamais 
	 em ti se ouvirá.
18.23	 ... os teus mercadores foram os grandes da terra ...
19.3	 E a sua fumaça sobe pelos séculos dos séculos.
19.8	 Porque o linho finíssimo são os atos de justiça dos santos.
19.11	 ... e julga e peleja com justiça.
19.13	 Está vestido com um manto tinto de sangue. Também 14.20.
19.15	 ... para com ela ferir as nações.



11

19.17	 Vinde, reuni-vos para a grande ceia de Deus.
19.20	 Os dois foram lançados vivos dentro do lago do fogo que arde com 
	 enxofre. Também 20.10,15.
20.4	 ... e viveram e reinaram com Cristo ...
21.1	 Vi novo céu e nova terra.
21.2 	 ... ataviada como noiva adornada para o seu esposo.
21.4	 ... já não haverá luto, nem pranto, nem dor ...
21.6 	 Eu, a quem tem sede darei de graça da fonte da água da vida.
	  Também 22.17.
21.11	 a qual tem a glória de Deus ...
21.19	 Os fundamentos da muralha da cidade estão adornados de toda espécie 
	 de pedras preciosas.
21.21	 As doze portas são doze pérolas ...
21.23	 A cidade não precisa nem do sol nem da lua para lhe darem claridade ... 
	 Também 22.5.
21.24	 As nações andarão mediante a sua luz ...
21.25	 As suas portas nunca jamais se fecharão de dia porque nela não 
	 haverá noite.
21.27	 Nela nunca jamais peneirará coisa alguma contaminada, nem o que 
	 pratica abominação e mentira.
22.12	 E eis que venho sem demora, e comigo está o meu galardão para retribuir 
	 a cada um segundo as suas obras.
22.16	 Eu sou a raiz e a geração de Davi.

Isaías

41.4 	 ... eu, o Senhor, o primeiro, c com os últimos eu mesmo.
11.2 	 ... o Espírito do Senhor ... temor do Senhor
61.6 	 Mas vós sereis chamados sacerdotes do Senhor, e vos chamarão 
	 ministros do nosso Deus.
41.4 	 ... eu, o Senhor, o primeiro, e com os últimos eu mesmo.
49.2 	 fez a minha boca como uma espada aguda
48.12	 ... sou o primeiro e também o último. Também 44.6.
62.2	 ... e serás chamado por um nome novo ...
65.15 	 ... e a seus servos chamará por outro nome.



12

30.14 	 O Senhor o quebrará como se quebra o vaso do oleiro ...
22.22 	 Porei sobre o seu ombro a chave da casa de Davi; ele abrirá e ninguém 
	 fechará, fechará e ninguém abrirá.
60.14 	 Também virão a ti, inclinando-se, os filhos dos que te oprimiram; 
	 prostrar-se-ão até às plantas dos teus pés todos os que te desdenharam. 
	 Também 45.14 e 49.23.
55.1 	 Vinde às aguas... vós os que não tendes dinheiro, vinde, comprai, 
	 e comei...
6.1 	 ... eu vi o Senhor assentado num alto e sublime trono ...
24.23 	 ... quando o Senhor dos Exércitos reinar no monte Sião e em 
	 Jerusalém; perante os seus anciães haverá glória.
6.2 	 Serafins ... cada um tinha seis asas ...
11.10 	 Naquele dia recorrerão as nações à Raiz de Jessé que está posta por 
	 estandarte dos povos.
53.7	 ... como cordeiro foi levado para o matadouro ..
42.10	 Cantai ao Senhor um cântico novo ...
50.3	 Eu visto os céus de negridão e lhes ponho pano de saco por sua coberta. 
	 Também 13.10.
34.4	 Todo o exército dos céus se dissolverá ... todo o seu exército cairá como 
	 cai a folha da vide e a folha da figueira.
34.4	 ... os céus se enrolarão como um pergaminho ...
54.10	 Porque os montes se retirarão e os outeiros serão removidos.
2.10	 Vai, entra nas rochas e esconde-te no pó ante o terror do Senhor ...
	 Não terão fome nem sede.
25.8	 ... e assim enxugará o Senhor Deus as lágrimas de todos os rostos ...
14.12	 Como caíste do céu, ó estrela da manhã ...
52.1	 ... ó Jerusalém, cidade santa ...
63.18	 ... nossos adversários pisaram o teu santuário.
66.7,8	 Antes que estivesse de parto, deu à luz; antes que lhe viessem as dores, 
	 nasceu-lhe um menino.
27.1	 ... o Senhor castigará ... o dragão ... e matará o monstro que está no mar.
14.12	 ... Como foste lançado por terra ...
53.9	 ... nem dolo algum se achou em sua boca.
21.9	 ... Caiu, caiu Babilônia ...
51.17	 ... que da mão do Senhor bebeste o cálice da sua ira, o cálice de 
	 atordoamento ... Também 51.22.



13

34.8-10	Porque será o dia da vingança do Senhor ... subirá para sempre a sua 
	 [de Edom] fumaça.
63.3	 O lagar eu o pisei sozinho ... pisei as uvas na minha ira; no meu furor 
	 as esmaguei ...
66.23	 ... virá toda a carne a adorar perante mim, diz o Senhor.
6.4	 As bases do limiar se moveram à voz do que clamava c a casa se encheu 
	 de fumaça.
66.5,6	 Ouvi ... voz do templo, voz do Senhor que dá o pago aos seus inimigos.
49.26	 ... e com seu próprio sangue se embriagarão ...
11.15	 ... e com a força do seu vento moverá a mão contra o Eufrates ... de sorte 
	 que qualquer o atravessará de sandálias. Também 44.27.
34.14	 As feras do deserto se encontrarão com as hienas e os sátiras clamarão 
	 uns para os outros. Também 13.19-22.
52.11	 Retirai-vos, retirai-vos, saí de lá. Também 48.20
47.7,8	 E disseste: Eu serei senhora para sempre ... não ficarei viúva nem 
	 conhecerei a perda dos filhos.
47.9	 Mas ambas estas causas sobrevirão a ti num só momento, no mesmo dia ...
44.23	 Regozijai-vos, ó céus ...
24.8	 Cessou o folguedo dos tamboris, acabou o ruído dos que exultam, 
	 e descansou a alegria da harpa.
23.8	 cujos mercadores são príncipes e cujos negociantes são os mais nobres 
	 da terra.
34.10	 ... subirá para sempre a sua fumaça ...
61.10	 ... porque me cobriu de vestes de salvação e me envolveu com um manto 
	 de justiça.
11.4	 ... julgará com justiça os pobres, e decidirá com equidade a favor 
	 dos mansos ...
63.3	 ... o seu sangue me salpicou as vestes e me manchou o traje todo.
11.4	 ... ferirá a terra com a vara de sua boca ...
34.6	 ... porque o Senhor tem sacrifício em Bozra, e grande matança na 
	 terra de Edom.
30.33	 ... a pira é profunda e larga ... o assopro do Senhor como torrente de 
	 enxofre a acenderá.
26.19	 Os vossos mortos ressuscitarão ...



14

65.17	 Pois eis que eu crio novos céus e nova terra ... Também 66.22.
61.10	 ... como noiva que se enfeita com suas joias.
65.19	 ... e nunca mais se ouvirá nela nem voz de choro nem de clamor.
55.1	 Ah, todos vós os que tendes sede vinde às águas ... vós os que não tendes 
	 dinheiro, vinde, comprai, e comei ...
60.1	 ... e a glória do Senhor nasce sobre ti.
60.19	 ... mas o Senhor será a tua luz perpétua, e o teu Deus a tua glória.
54.11,12	... e te fundarei sobre safiras ... e toda a tua muralha de pedras preciosas.
54.12	 ... as tuas portas de carbúnculos ...
24.23	 A lua se envergonhará e o sol se confundirá ... Também 60.19,20.
60.3	 As nações se encaminham para a tua luz ...
60.11	 As tuas portas estarão abertas de contínuo; nem de dia nem de noite se 
	 fecharão ...
52.1	 ... porque não mais entrará em si incircunciso nem impuro.
62.11	 ... Eis que vem o teu salvador; vem com ele a sua recompensa, e diante 
	 dele o seu galardão.
11.10	 Naquele dia recorrerão as nações à Raiz de Jessé ...

3. Observações quanto ao uso das alusões

As primeiras observações a serem feitas são de natureza estatística. Há um total 
de 71 alusões a Isaías. Destas, 28 vêm dos primeiros 39 capítulos da profecia; as 
43 restantes originam-se na parte final do livro (caps. 40—66).

O capítulo de Isaías com o maior número de alusões em Apocalipse é o 34, 
com seis menções específicas; seguem-se os capítulos 11 e 60 com cinco alusões cada 
um. Parece que João escolheu concentrar sua atenção em capítulos explicitamente 
messiânicos de Isaías, ora enfatizando os benefícios desfrutados pelo povo de Deus, 
ora a vingança divina contra Seus inimigos ao tempo da manifestação do Messias.

Tal é o tom que João usa ao aludir a Isaías 34, onde o leitor, de fato, encontra 
temas intimamente relacionados com punição, destruição, batalha escatológica, 
vingança divina e distúrbios cósmicos. Os outros dois capítulos, 11 e 60, embora 
também focalizem questões escatológicas, falam mais do Messias como pessoa 
e das bênçãos de que o povo de Deus desfrutará no ἒσχατον.

Os parágrafos que se seguem oferecem uma visão panorâmica dos principais 
temas isaianos encontrados em Apocalipse:



15

a. A pessoa e a obra do Messias. Aqui, João enfoca o Messias como o Deus 
eterno, a associação do Messias com o Espírito ubíquo e onisciente de Deus, a au-
toridade davídica outorgada ao Messias, que é a Raiz de Davi. O Messias aparece 
como cordeiro e justo governante da Terra. A palavra do Messias é o instrumento 
da justiça retribuidora de Deus, e a Sua vinda é a oportunidade de recompensa 
para os crentes.

b. Os crentes. Os crentes são sacerdotes e parte do reino de Deus, possuem um 
novo nome, verão seus inimigos curvando-se diante deles. Os redimidos cantarão 
um cântico novo e desfrutarão de eterna felicidade. João enfoca ainda os crentes 
como continuadores da obra e do caráter do Servo, ressuscitados, vestidos de 
justiça, receptores da livre oferta da água da vida, adornados como (a) noiva (do 
Cordeiro).

c. Escatologia. Nesta categoria, João apresenta o Messias despedaçando as 
nações, distúrbios cósmicos, o terror universal diante dos juízos divinos, Jerusalém 
sendo pisada pelos gentios, a queda da Babilônia, o cálice da ira de Deus, a derrota 
definitiva dos inimigos de Deus, a Tribulação como o lagar de Deus, o louvor 
universal a Deus, a vingança associada com o templo, o julgamento da Babilônia, 
a batalha escatológica como o banquete divino, os novos céus e a nova terra, a 
glória divina na Nova Jerusalém, com seus alicerces feitos de pedras preciosas e 
seus portões semelhantes a joias, o livre acesso a Deus na cidade, que será a luz e 
o guia das nações, e Deus como a luz da Nova Jerusalém.

d. Outros temas. João dedica ainda atenção a Deus como soberano, ao con-
vite feito aos descrentes para que venham e bebam (ou comprem), à presença de 
anciãos diante de Deus, a seres angelicais de seis asas, à queda de Satanás, a Israel 
como mulher em trabalho de parto, a Satanás como dragão que é derrotado por 
Deus e ao castigo com fogo e enxofre.

4. Um problema sério

Embora as observações alistadas acima indiquem que o uso de Isaías por João foi 
extenso e que o filho de Amoz merece um lugar ao lado de Daniel e Ezequiel 
como fonte principal para o panorama apocalíptico de João, elas não nos ofere-
cem uma indicação imediata do processo hermenêutico e teológico empregado 
pelo apóstolo para aludir ao profeta em Apocalipse. É necessário entender como 
e por que usou o que parecia ser histórico e particular em Isaías com um pro-



16

pósito escatológico e universal em Apocalipse. Além disso, quem acredita num 
cumprimento literal de profecia messiânica precisa justificar tal crença diante da 
aparente liberdade com que João transfere da terra para o céu características da 
Jerusalém messiânica de Isaías.9 Este é o ponto em que Hoekema ataca os dis-
pensacionalistas:

... o Velho Testamento nada fala sobre tal reino milenar. Passagens comumente 
interpretadas como descrições do Milênio descrevem, na verdade, a nova terra 
que é o ápice da obra redentora de Deus.

... Parece que os editores desta Bíblia (Scofield), embora compelidos a admitir 
que o versículo 17 descreve a nova terra final, restringem o significado dos versos 
18 a 25 a uma descrição do milênio que deve preceder a nova terra. Porém, só se 
pode encontrar uma descrição do milênio, nesta passagem, se deliberadamente 
ignorar o que é dito nos versos 17 a 19. O verso 17 fala inequivocamente acerca 
dos novos céus e nova terra (que o livro de Apocalipse reconhece como marcan-
do o estado final; ver Ap 21.1) ... O que se segue, no verso 19, acrescenta outro 
detalhe que, em Apocalipse 21.4, é uma marca do estado final: “Nunca mais se 
ouvirá nela (a nova Jerusalém) nem voz de choro nem de clamor”.10

O ataque de Hoekema não pode ser ignorado ou tratado levianamente. Há 
um grau de incerteza entre os dispensacionalistas quanto à interpretação de Apo-
calipse 21. J. Dwight Pentecost aparentemente prefere alternar entre o estado 
eterno (21.1-8) e o milênio (21.9-27),11 ao passo que Ryrie e Walvoord defendem 
uma sequência cronológica do livro, designando 21.1—22.5 como uma descri-
ção do estado eterno.12 Nenhum dos dois autores, todavia, tenta explicar por que 
João usou a terminologia isaiana para indicar um conceito radicalmente diferente  
daquele proposto pelo profeta.

9Tal é o caso de Isaías 60.3 e Apocalipse 21.24, onde características da Jerusalém 
milenar são aplicadas à Jerusalém celestial.

10A. Hoekema, op. cit., p. 270.
11J. Dwight Pentecost, notas de aula do curso Seminário sobre Literatura Joanina, 

Dallas, Theological Seminary, 1989.
12Charles C. Ryrie, Revelation, Everyman’s Bible Commentary, 118. John F. Wal-

voord, The Revelation of Jesus Christ, 318-9.



17

Este é o problema complexo com que precisamos lidar. A proposta deste 
artigo é que João, validamente, sob a direção do Espírito Santo, extrapolou o con-
ceito de restauração encontrado em Isaías, de modo a incluir nele, muito além de 
Israel, todo o cosmos. Poderia, assim, sem violentar o sentido original de Isaías, 
expandir conceitos e características que, ao mesmo tempo, se assemelham aos 
seus protótipos proféticos e deles diferem significativamente.

III. Isaías 34 como teste para método joanino de alusão

Isaías 34 é o capítulo ao qual João mais frequentemente alude em Apocalipse. Se 
esta porção da profecia de Isaías deve aqui servir para elucidar o método joani-
no de utilizar material veterotestamentário, deve ser primeiro examinada em seu 
contexto, de modo a podermos determinar seu papel na profecia e, assim, validar 
o uso que dela faz o apóstolo. Depois disso, um exame mais minucioso de suas 
ocorrências em Apocalipse deverá determinar se nossa perspectiva é acertada, à 
luz de uma interpretação dispensacionalista do Apocalipse. Estes passos cobrirão 
as três últimas fases do processo sugerido por Ziva ben-Porath (cf. supra 3).

1. A mensagem e o propósito de Isaías

O livro de Isaías enfatiza a singularidade de Javé como fonte de esperança e se-
gurança para a nação de Israel. Enquanto os partidos políticos na corte faziam o 
reino cambalear de um lado para outro, ora voltando-se para O Egito, ora incli-
nando-se para a Assíria, Isaías estimulava os reis a dependerem unicamente de 
Javé para sua sobrevivência e bem-estar.

Essa espécie de neutralidade divina seria mais tarde interpretada, erronea-
mente, como uma panaceia para os pecados da nação, mas não fora este o pro-
pósito com que Isaías a anunciara. O mesmo Senhor que poderia salvar teria 
primeiro que remover em juízo uma ordem antropocêntrica universal para, então, 
introduzir a era de bênção universal.

O redondo fracasso de Israel em se conformar aos padrões divinos (Is 1.2-8; 
42.18-20; cf. 6.9-13) para sua missão na terra preparou o caminho para a mani-
festação escatológica do Servo, que incorpora em Sua pessoa e obra tudo aquilo 
que Israel deveria ter sido e feito. Ele é o Israel ideal, por meio de quem Javé rea-
lizará o julgamento e a libertação definitivos. À luz de tais observações, a seguinte 
mensagem pode ser proposta para Isaías:



18

A salvação prometida por Javé consiste da remoção da presente ordem antropo-
cêntrica rebelde e do estabelecimento de uma ordem teocêntrica sob a autorida-
de de Seu Servo, em quem a bênção universal se tornará realidade.13

O propósito da profecia era duplo. Em primeiro lugar, era a condenação 
judicial de Judá e das nações circunvizinhas, e um aviso solene de julgamento 
iminente. Em segundo lugar, trazia lima mensagem de conforto para aqueles cuja 
experiência da ira de Deus pudesse ter levado a pensar que tudo estava perdido. 
Um remanescente arrependido ainda retomaria à terra prometida a Israel para 
experimentar plenitude de bênção sob a égide do Servo de Javé.

2. A mensagem de Isaías 34

O livro de Isaías é mais apropriadamente dividido em três partes. A primeira de-
las lida com a remoção da ordem antropocêntrica sob cujo controle se encontra a 
nação (caps. 1—35). A segunda parte é como uma dobradiça literária em torno da 
qual giram os dois temas de julgamento e libertação, conforme ilustrados na am-
bígua experiência do rei Ezequias (caps. 36—39). A terceira parte, por fim, trata 
do estabelecimento da nova ordem divina em que a rebeldia idólatra é punida e 
o reino universal de bênção e salvação centralizado em Sião é transformado em 
realidade pelo Servo.14

A mensagem da primeira parte, onde se encontra o capítulo 34, é assim 
proposta por este autor:

13Esta mensagem foi formulada à luz do estudo particular do livro. De um modo 
geral, os atuais comentários de Isaías não contêm sequer tentativas de sumarizar o ensino 
do livro. Mesmo o excelente trabalho de J. N. Oswalt, The Book of Isaiah 1-39, da série 
New International Commentary on the Old Testament, contém tal resumo.

14Este autor prontamente reconhece certas diferenças de conteúdo entre o que estu-
diosos costumam chamar de Primeiro, Segundo e Terceiro Isaías. E sua convicção, toda-
via, que tais diferenças são complementares em suas ênfases e não oferecem base sequer 
razoável para que postule uma autoria tríplice para o livro. Os argumentos de Oswald 
Allis (The Unity of Isaiah) e aqueles compilados por Gleason Archer (Merece Confiança o 
Antigo Testamento?) contundentemente negam o que Doderleim, Duhm e seus seguido-
res propuseram ao longo destes dois últimos séculos.



19

A salvação prometida por Javé exige a remoção da presente ordem rebelde em 
Judá e nas nações circunvizinhas (1.1—35.10).

Além disso, a porção desta primeira parte, em que se encontra o capítulo 34, 
tem a seguinte mensagem:

A salvação definitiva será realizada por Javé por meio de um julgamento universal 
sobre Seus inimigos e a plena restauração de Seu povo e sua terra (34.1—35.10),

mensagem esta que nos leva ao resumo exegético do capítulo 34:

A salvação definitiva será realizada por Javé por mero de julgamentos universais 
contra Seus inimigos (34.1-17).

O capítulo demonstra como a indignação divina será derramada em propor-
ções cósmicas (34.1-4), como Seu julgamento vingativo em defesa de Sião con-
sumirá completamente seus inimigos (34.5-15), e afirma a certeza da promessa 
divina de julgamento, já que esta foi dada pelo Espírito de Deus (34.16,17).15

3. O uso de Isaías 34 em Apocalipse

a. Os distúrbios cósmicos. Isaías 34 recebe seis alusões em Apocalipse. As duas pri-
meiras ocorrências aparecem em 6.13, onde João descreve distúrbios cósmicos 
ligados aos juízos da Grande Tribulação. Será que João usa Isaías de maneira 
compatível com o sentido tencionado pelo profeta?

O profeta descreve a promessa de juízo contra as nações que ameaçavam Judá 
com o ֶםרֶח (herem), a guerra santa de extermínio. O resultado de tal intenção é que 
elas seriam colocadas sob o ֶםרֶח, divino e totalmente destruídas. Uma vez que o capí-
tulo 33 trata da ameaça assíria, seria natural ver Isaías projetando tal ameaça para o fu-
turo, assim como um artista pinta uma obra-prima a partir de um esboço rudimentar.

Já que a descrição aqui aponta para um distúrbio maior do que aquele 
descrito em Isaías 13.10-13, onde encontramos a descrição do juízo divino 

15J. Oswalt sugere, acertadamente, que estes capítulos (34—35) servem para enfa-
tizar a sabedoria de se confiar em Deus e a loucura de se confiar nas nações, formando 
assim o ápice de toda a divisão; The Book of Isaiah 1-39, 607.



20

contra a Babilônia, a interpretação escatológica parece ser justificada.16 No que 
diz respeito ao versículo 4, portanto, a alusão joanina a Isaías 34 não apresen-
ta problemas. Em 34.5, todavia, a menção que o profeta faz de Edom parece 
apresentar uma dificuldade. Será que a passagem não é um oráculo dirigido a 
uma nação específica, em vez de ser universal? Será que a referência à cidade 
de Bozra (34.6) não indica que o capítulo 34 é geograficamente restrito e  
localizado?

Aceitando o risco de ser seletivamente literal, este autor prefere afirmar 
que, nesta passagem, Edom é o inimigo típico, ou melhor, arquetípico de Sião.17 
As referências a Bozra no capítulo 63 sugerem que a extremidade sul do Mar 
Morto terá papel estratégico no desenvolvimento da batalha final entre Deus 
e Suas criaturas rebeldes. Isaías 34, portanto, usa Edom não em sentido étnico, 
mas geográfico e arquetípico (em virtude da secular inimizade entre Seir e 
Sião), onde Edom aparece como o inimigo-padrão, cuja rebelião Deus punirá 
por meio de distúrbios cósmicos de magnitude sem precedentes.

b. O juízo contra os adoradores da besta. O terceiro uso de Isaías 34 em Apoca-
lipse ocorre em 14.11, onde se anuncia a punição eterna dos adoradores da besta. 
Isto, mais uma vez, apresenta um possível problema, pois Isaías descreve nova-
mente um juízo físico e localizado, nos quais os wadis de Edom serão inundados 
de piche e sua terra ficará desolada por gerações sem conta. Será que a alusão 
joanina é compatível com a prática da interpretação literal de profecia?

16Este autor prefere ver Isaías 13.1-16 como uma referência à destruição histórica 
da Babilônia, em 687 a.C. pelos exércitos assírios de Senaqueribe, onde fenômenos como 
os descritos em 13.10-16 poderiam ser localizados (devido às circunstâncias da batalha), 
ou a linguagem poderia ser entendida figuradamente em relação à religião astral dos 
caldeus. No entanto, na medida em que o “dia do Senhor” está em vista, o referencial 
escatológico pode ser validamente mantido. Minha opinião é baseada em alguns dos ar-
gumentos de Seth Erlandsson em The Burden of Babylon, embora eu rejeite sua tese final 
de que a passagem como um todo foi dirigida não à Babilônia mas à Assíria e posterior-
mente modificada por um editor.

17Assim o entendem H. Ridderbos, Isaías: Introdução e Comentário, 262-3; J. Oswalt, 
The Book of Isaiah 1-39, 610-1. E. J. Young não o afirma explicitamente, mas toma todo o 
capítulo num sentido mais espiritual (The Book of Isaiah, 2:430). A alusão joanina, portan-
to, toma em sentido universal aquilo que era arquetípico, sendo, assim, válida.



21

É particularmente instrutivo percebermos que o próprio Isaías se vale de 
alusão no capítulo 34. A linguagem aqui traz reminiscências da destruição de 
Sodoma e Gomorra (cf. Gn 19.24-28; ver ainda Jr 49.18, onde a derrocada final 
de Edom é semelhante à de Sodoma e Gomorra). Esta simples observação pode 
muito bem sugerir que Isaías não tinha em mente uma descrição literal, tentan-
do, isto sim, relacionar tipologicamente seu julgamento universal a um arquétipo 
prévio, Sodoma e Gomorra. João, portanto, tirou partido do exemplo do profeta 
e usou linguagem semelhante para descrever o castigo eterno daqueles que se re-
belam contra Deus. Na verdade, as situações são notavelmente semelhantes. Em 
Gênesis, Sodoma e Gomorra são obstinadas em seus pecados e não dão ouvidos 
às advertências divinas; a menção de fogo e enxofre em ambas as passagens não é 
mera casualidade. Ela retrata a intensidade do castigo e a agonia que ele produz.

Uma confirmação interessante desta prática alusionista vem do Targum de 
Isaías, onde o versículo 9 é assim parafraseado: E as correntes de Roma se transfor-
marão em piche, e a sua poeira em enxofre, e sua terra se tornará em piche incandescen-
te.18 Embora a data final do Targum de Isaías não possa ser precisada, seu conteú-
do é contemporâneo do Apocalipse (ou anterior a ele), o que sugere que a prática 
de aplicar material profético a situações políticas específicas não era propriedade 
exclusiva dos autores bíblicos.

O contraste entre Isaías e Apocalipse encontra-se em suas concepções de 
“para sempre”. O termo םָלֺועְל,֭ usado por Isaías, é qualificado pela menção de 
gerações sucessivas, o que sugere um castigo temporal na terra em que o Messias 
derrotar Seus inimigos. A expressão joanina εις αιώνας αιώνων (eis aiönas 
aiönön) soa a eternidade (uma passagem mais do que adequadamente explicada 
pelo conceito de progresso de revelação), essa “sensação interpretativa” pela men-
ção dos “santos anjos e do Cordeiro”, os agentes do inexorável juízo de Deus.

Certo padrão parece formar-se aqui. João está lançando mão de imagens do 
AT e expandindo-as, às vezes em relação ao tempo (como aqui), às vezes além de 
seu significado literal (como em 6.13,14). Em nenhum dos dois casos, todavia, o 
sentido normal das palavras de Isaías é violado. O que João faz, guiado pelo Espí-
rito Santo, é ampliar o referencial de que o sentido original é capaz.19 ְ

18O Targum de Isaías, p. 112.
19O que se sugere aqui não é a prática do sensus plenior (i.e., a descoberta de sentidos 



22

c. A queda da Babilônia. A quarta ocorrência de Isaías 34 acontece na des-
crição da queda da Babilônia escatológica, em Apocalipse 18. Quer o intérprete 
veja a Babilônia como um nome críptico correspondente a Roma ou como uma 
Babilônia literal, restaurada nos últimos tempos, permanece o fato de que João 
associou o castigo divino a esta prolongada maldição do próprio solo em que  
outrora se ergueu este centro anti-Deus.

Além da destruição física, o solo em que Babilônia se ergueu permanecerá 
(durante o reino milenar) como solene aviso a todas as nações da loucura da ido-
latria e da rebelião. A Babilônia se tornará o local de encontro de animais impuros 
e demônios. A associação destes dois elementos encontra-se também em Isaías 
13, onde a Babilônia histórica é o assunto da profecia, e pode apontar para a refe-
rência profética às mitologias assíria e babilônica (o termo חִליִל; (lîlît, 34.14), 
traduzido na ARA por “fantasma”, corresponde ao termo acadiano Lilîtu, um 
demônio feminino noturno da mitologia mesopotâmica).20

Esta referência a espíritos malignos e animais imundos como moradores 
da Babilônia, se tomada ao pé da letra, é um bom argumento para uma posição 
pré-milenista, pois se tornaria sem sentido sob uma interpretação amilenista do 
Apocalipse. Hendriksen simplesmente evita o assunto, ao afirmar que “mesmo os 
espíritos imundos e aves imundas e detestáveis a consideram uma prisão!”21 

É mais apropriado argumentar que as ruínas perpetuamente fumegantes da 
Babilônia escatológica servirão tanto de prisão terrena para espíritos imundos  

múltiplos diferentes, não-relacionados, ou até mesmo contraditórios), mas o reconheci-
mento de que o sentido original único era passível de uma multiplicidadc de referenciais. 
E. E. Johnson assim expressou esta opção interpretativa: “O sentido único é capaz de im-
plicar um significado mais rico e uma plenitude de referências” (Expository Hermeneutics: 
An Introduction, 185). J. I. Packer, embora utilizando a expressão que aqui foi impugnada, 
afirma a unicidade do sentido, ao dizer que “o sensus plenior que textos adquirem em seu 
contexto bíblico mais amplo permanece uma extrapolação no plano gramático-histórico”.

20Cf. Brown-Driver-Briggs, Hebrew and English Lexicon of the Old Testament, 539. 
E. J. Young, The Book of Isaiah, 2:440-1. Ridderbos utiliza a feliz expressão “bruxa noturna” 
(embora a edição portuguesa do comentário transcreva erradamente a palavra como lili-
th), Isaías: Introdução e Comentário, 264-5. Oswalt prefere uma tradução mais “biológica” à 
luz do contexto, “ave noturna”, apesar de reconhecer as associações mitológicas da palavra, 
The Book of Isaiah 1-39, 616.

21W. Hendriksen, More Than Conquerors, 207.



23

(cf. Ap 9.13-15) quanto de memorial macabro do furor da ira retribuidora de 
Deus para os moradores da terra milenar.

É preciso novamente levantar a questão da fidelidade joanina ao sentido 
de Isaías. A resposta deve ser encontrada no contexto de Isaías, que sentiu plena 
liberdade de associar Edom e Babilônia sob a mesma descrição do juízo divino 
(caps. 13 e 34). A razão para tal associação foi a ameaça que ambas as nações 
representavam para a sobrevivência de Israel.

No contexto de Isaías 13, a Babilônia era uma ameaça, por causa da falsa sen-
sação de segurança que uma aliança política com os caldeus oferecia ao incrédulo 
povo israelita. No capítulo 34, Edom era uma ameaça, devido a ataques literais 
contra Jerusalém (cf. 2 Cr 28.17). Já que a Babilônia escatológica representa ambas 
as ameaças para o povo de Deus durante a Tribulação, João parece ter justificati-
vas teológicas para associar tais ameaças aos juízos divinos contra os inimigos do 
Seu povo. O expositor bíblico deve, portanto, defender um cumprimento literal da 
predição de Isaías em termos de uma realidade maior do que aquela representada 
individualmente por Edom ou Babilônia. Novamente, não se trata de advogar sen-
sus plenior, mas de postular um referencial maior, onde o sentido básico é mantido 
(ou seja, a completa destruição dos inimigos do povo de Deus, com suas ruínas 
calcinadas e fumegantes a servir de duradouro lembrete da ferrenha ira de Deus 
contra o pecado), mas o objeto do sentido é expandido validamente dentro dos 
limites impostos pelo assunto central da passagem profética original.

d. O júbilo pela queda da Babilônia. A quinta alusão a Isaías 34 em Apocalipse 
deriva de 34.10 (“subirá para sempre a sua fumaça”). A alusão encontra-se em 
19.3 e não exige um exame particular, pois evoca os mesmos sentimentos e ideias 
tratadas na seção anterior. A meretriz escatológica (Babilônia) partilhará o desti-
no dos inimigos viscerais de Deus no passado. Cabe ao povo de Deus, portanto, 
rejeitá-la e a seu ímpio estilo de vida, alegrando-se, pelo contrário, na promessa 
de sua destruição definitiva.

É interessante observar também que, assim como Isaías terminou sua 
descrição do juízo de Edom com uma garantia divina de que tais coisas certa-
mente aconteceriam (34.16,17), João também o faz, pela boca de um anjo: “São 
estas as verdadeiras palavras de Deus” (19.9).

e. A Batalha de Armagedom. A última alusão a Isaías 34 em Apocalipse está 
ligada à batalha monumental que marcará o fim da Grande Tribulação. Embora 



24

João não ofereça detalhes específicos de localização, somos informados de que 
a batalha se travará entre as forças da Besta e o Cavaleiro Celestial, o Messias e 
Seus exércitos.

Isaías 34.6 usa linguagem poética para descrever uma batalha feroz na qual 
o Senhor derrota definitivamente Seus inimigos. A figura empregada (uma hipo-
catástase) é a de um gigantesco abate de animais para sacrifício. A mesma figura é 
encontrada em Jeremias (46.10; 50.27; 51.40) e Ezequiel (39.17-19, que usa uma 
símile em lugar da hipocatástase). A figura é apropriada, pois retrata a impotên-
cia das nações, quando finalmente se acham face a face com o Messias e Sua ira 
longamente reprimida.

A enumeração de animais em Isaías enquadra-se com a lista hierárquica 
oferecida por João, embora não seja possível (ou necessário) estabelecer uma cor-
respondência direta entre elas.

O restante da descrição de Armagedom no Apocalipse reflete a mesma im-
potência sugerida por Isaías. A Besta e seu acólito, o falso profeta, são aprisiona-
dos e lançados, sem qualquer esforço, ao lago de fogo. Seus exércitos são dizima-
dos pelo sopro (espada) da boca do Cavaleiro Celestial.

Esta alusão, portanto, é bem clara e direta, não exigindo maiores explicações 
depois que a conexão temática batalha-abate tenha sido estabelecida. Poder-se-ia 
argumentar, todavia, que João está falando de um banquete, não de um sacrifício. 
Tal objeção não é insuperável, já que a figura do banquete é bem estabelecida como 
um símbolo do reino escatológico (cf. Is 25.6). João pode muito bem ter associado 
a batalha que abrirá caminho para o estabelecimento do reino com a figura empre-
gada para o próprio reino. Outra maneira de explicar a ideia do banquete em Apo-
calipse 19 é considerar os abates citados em Isaías 34 e Ezequiel 39 não como sacri-
fícios litúrgicos, mas como preparativos necessários para uma gigantesca celebração.

O contraste óbvio em Apocalipse acha-se entre o patético banquete de Ar-
magedom e a jubilosa celebração de 19.9, as bodas do Cordeiro, celebradas na 
Terra pelo Senhor, Sua Noiva (a Igreja) e Seus convidados (redimidos do AT e da 
Grande Tribulação).22

f. Resumo. Seis alusões a Isaías 34 em Apocalipse foram examinadas. Seguin-
do o método sugerido por Ziva ben-Porath para efetivar uma alusão, a mensagem 

22J. D. Pentecost, Things to Come, p. 228.



25

contextual de Isaías 34 foi apresentada, estabelecendo-se uma interação herme-
nêutica entre os dois textos.

Enquanto três das alusões propostas eram interpretativamente neutras, por assim 
dizer, três delas sugeriam que João assumiu o vocabulário de Isaias, reteve as categorias 
amplas de sentido dentro das quais o vocabulário poderia ser usado, e o investiu de um refe-
rencial maior, tornando-o assim aplicável aos eventos escatológicos que estava descrevendo.

Já que seu propósito era exortar os crentes de sua geração a uma lealdade ex-
clusiva a Jesus, tais alusões a profecias passadas na descrição de eventos escatoló-
gicos encorajariam os crentes, enquanto estes enfrentavam forças que espelhavam 
aquelas sobre as quais Cristo haverá de triunfar.

IV. Alusões joaninas aos novos céus e à nova terra

Até aqui este artigo tentou demonstrar que a técnica empregada por João para 
citar Isaías foi usar o vocabulário do profeta em seu sentido genérico com um 
referencial expandido.

O capítulo 34 foi escolhido como exemplo de tal técnica alusiva. Outros 
exemplos poderiam ter sido discutidos, se fosse maior o escopo deste trabalho. 
O capítulo 60, por exemplo, seria outro candidato. João alude a ele em sua carta 
à igreja de Filadélfia (3.9), usando como marcadores a fé e a fidelidade dos fila-
délfios, tomando como elemento marcado em Isaías (60.14) a firme confiança 
em Javé demonstrada pelo remanescente fiel diante de inimigos poderosos e da 
apostasia generalizada em Israel. Outras referências nesse capítulo de Isaías di-
zem respeito à Jerusalém restaurada, à qual João alude quando se refere à cidade 
celestial nos capítulos finais de Apocalipse.

A preocupação maior deste artigo era a aparente incoerência em que incor-
rem intérpretes dispensacionalistas, ao lidarem com o conceito de novos céus e 
nova terra em Apocalipse e Isaías (cf. p. 41, 42, acima).

Uma vez que a obra de Anthony Hoekema foi citada em relação ao proble-
ma, é apropriado interagir com ela antes de aplicar a técnica alusiva de João às 
passagens em questão. Embora correto em criticar os dispensacionalistas por seu 
tratamento algo nebuloso de Isaías 65, o próprio Hoekema não se sai melhor do 
que eles ao tratar daquele capítulo.

Ao defender seu ponto de vista de que somente os novos céus e a nova terra 
são focalizados em Isaías 65.17-25, Hoekema acaba presa do mesmo problema 



26

de que acusa os dispensacionalistas, i.e, ignorar o contexto. Para escapar ao fato 
do pecado e da morte no que ele afirma ser o estado eterno, Hoekema recorre a 
uma exegese tortuosa.23

É bem verdade que dispensacionalistas, mesmo os mais recentes, também 
sacrificam suas premissas ao tratar desta passagem. John A. Martin, por exemplo, 
embora prefira ver toda a passagem como uma referência ao milênio, (desvian-
do-se assim da abordagem dispensacionalista tradicional), obscurece distinções 
teológicas necessárias, ao afirmar que “Isaías não distingue entre esses dois aspec-
tos o governo de Deus; ele os vê juntos, como um só”.24 Este é outro exemplo da 
convergência teológica mencionada na Introdução.

A convicção deste autor é de que a verdade seria mais bem tratada se, em vez 
de negarmos a Isaías a crença fundamental (para não usar o termo mais forte “exclu-
siva”) em um reino terreno que cumprisse as promessas da aliança davídica, ou de 
importar sentidos neotestamentários para a profecia de Isaías (no final das contas, 
tanto Hoekema quanto aqueles que ele ataca fazem exatamente isso), ou ainda de 
forçar João a dizer exatamente aquilo que Isaías disse, fosse permitido ao profeta do 
AT falar de um cenário mais limitado, e ao profeta do NT (em linha com o conceito 
de revelação progressiva) tomar posse da expressão isaiana e aplicá-la a um referen-
cial mais amplo, estando, todavia, sob o guarda-chuva da categoria maior, isto é, o 
governo de Deus sobre Sua criação, vencendo o mal e recompensando o bem.

Em outras palavras, enquanto Isaías falou, por meio de hipérboles, de condi-
ções vastamente melhoradas numa terra não-amaldiçoada durante um reino mile-
nar literal, João teria falado de um universo radicalmente transformado depois de 
um reino milenar literal na terra.

Se a abordagem alusiva sugerida acima for aplicada a esta passagem contro-
vertida, tanto dispensacionalistas quanto aliancistas encontrarão a solução para 
seus problemas. Aqueles não mais precisarão passar do estado eterno (65.17) para 

23Hoekema virtualmente entrega sua premissa fundamental (a de interpretar mais 
literal- mente o AT), quando enfrenta Isaías 65.20 e iguala “morte” a uma descrição fi-
gurativa das “vidas incalculavelmente longas” dos habitantes da nova terra. O leitor deste 
artigo deve verificar por si mesmo a ginástica interpretativa do Prof. Hoekema em A 
Bíblia e o Futuro, 270-l.

24John A. Martin, “Isaiah”, no Bible Knowledge Commentary – Old Testament Edi-
tion, 1120.



27

a terra milenar (65.18ss.), e estes não terão de quebrar sua espinha hermenêutica 
para justificar o uso das palavras morte e pecado durante o estado eterno. É ne-
cessário investigar o contexto de Isaías 65 para descobrir se tal abordagem é válida 
neste caso.

1. A mensagem de Isaías 65

A terceira parte do livro de Isaías contém profecias relacionadas à consolação 
derivada da intervenção de Deus em favor de Israel depois de seu sofrimento na 
Babilônia. A primeira divisão (caps. 40—48) trata da promessa da restauração de 
Israel. A segunda divisão (caps. 49—57) trata da salvação oferecida pelo Servo, 
por meio de Seus sofrimentos e em Sua glória. A terceira divisão (caps. 58—66) 
fala da consumação da restauração de Israel com a vinda do Messias. Israel é 
advertido por causa de seus pecados (caps. 58—59) e a glória futura de Sião é 
apresentada a título de motivação à pureza no presente (cap. 60). O ministério 
universal de esperança e renovação (cap. 61) encontra uma nota de equilíbrio 
na descrição dos severos juízos contra o pecado humano (caps. 63 e 65). O livro 
termina com uma profecia sobre a reunião de Israel e a manifestação da justiça 
divina em salvação e juízo (66). A mensagem desta terceira parte do livro pode 
ser assim resumida:

A salvação prometida por Javé consiste do estabelecimento de uma ordem teo-
cêntrica sob a autoridade do Servo, em quem as bênçãos universais são concre-
tizadas (40.1—66.25).

O capítulo 65 é precedido por uma comovida e comovente oração oferecida 
pelo remanescente fiel da nação que anseia o restabelecimento do governo de 
Deus sobre Israel e o mundo. À medida que o capítulo se desenvolve, a perfor-
mance desapontadora de Israel como povo escolhido é contrastada com a manei-
ra intensa em que Ele foi buscado pelo gentios (v. 1-7). A seguir, a punição do 
grosso da nação é contrastada com a promessa de preservação e prosperidade para 
o remanescente fiel (v. 8-16). O parágrafo final apresenta a realidade da promessa 
de restauração de Israel. A nova ordem de Israel será um reino universal sobre uma 
terra renovada da qual terá sido removida a maldição e onde habitarão paz e jus-
tiça (v. 17-25). A mensagem do capítulo pode ser assim resumida:



28

A promessa de Javé em resposta à oração de Isaías é que o presente contraste 
entre a nação ímpia e o remanescente piedoso também será visto em seus res-
pectivos destinos de juízo e bênção na vinda do Messias.

A não ser que, com Hoekema, o intérprete flagrantemente ignore a natu-
reza terrena de promessas como as que começam a surgir em Gênesis 12, Isaías 
não pode falar do estado eterno. A simples menção de um remanescente dentro 
da nação torna completamente inaceitável a equação Israel = Igreja proposta por  
Hoekema (e por muitos outros autores, aliancistas ou não). De igual modo, a pe-
sada ênfase em restauração, no remanescente, na ָץרֶא (´ärets, terra) deveria fazer 
com que intérpretes dispensacionalistas deixassem ele entende ֲםישִׁדָח  e ֲהשָׁדָח  
(hadäshîm, hadäshâ; novos, nova) como termos absolutos. A menção de grupos étni-
cos e localidades específicas no contexto geral desta passagem oferece apoio extra 
contra a teoria da “novidade absoluta” que se encontra na Bíblia de Scofield e na Bí-
blia Anotada, obras ele alcance popular, e em outras obras de escopo mais erudito.25

2. Novos Céus e Nova Terra em Apocalipse 21.1

Se Isaías não quer dizer “absolutamente novo” ao falar ele novos céus e nova terra, 
será que o uso joanino da expressão é válido, já que ele se refere ao estado eterno? 
A resposta é um retumbante sim, porque sua visão se encaixa dentro da categoria 
mais ampla de sentido contida no texto de Isaías 65.17.26

Esta categoria mais ampla é o estabelecimento do domínio de Deus sobre 
o universo. Do ponto de vista de Isaías, isso seria realizado em um reino terre-
no, onde, contudo, a presença do pecado e da morte — embora grandemente 
diminuída — faria que o triunfo inevitável de Deus sobre o mal tivesse caráter 
incompleto e provisório.

João, por sua vez, vê mais além de Isaías um mundo sem mal, sem tristeza, 
morte ou mesmo mar (um símbolo frequente de caos e separação no AT). Na 

25A Bíblia de Scofield, 731; A Bíblia Anotada, 916; J. D. Pentecost, Things to Come, 56l.
26S. Lewis Johnson, Jr. advoga, com outras palavras, que Jesus empregou este mesmo 

princípio de utilização do AT em seu famoso diálogo com os líderes de Israel em João 10, 
quando explorou a plenitude de sentidos da palavra םיִהֺלֱא (’elohîm [The Old Testament in 
the New, 29-37]).



29

visão joanina, o domínio de Deus sobre o universo se tornou absoluto e completo; 
depois de os últimos inimigos terem sido vencidos (cf. 1 Co 15.24-26) o reino foi 
entregue ao Deus e Pai que agora será tudo em todos. Enquanto Isaías vê con-
tinuidade (por focalizar as promessas feitas a Israel e ainda por se cumprirem), 
João vê a descontinuidade entre a presente ordem (por mais melhorada que ela 
tenha sido no milênio) e a eterna morada dos remidos com Deus. Para usar uma 
ilustração, se alguém que mora num barraco for convidado a se hospedar numa 
sala muito rica e sofisticada, poderá contentar-se em ficar na varanda, pois só ali 
encontrará muitos dos confortos de que não partilhava em sua humilde moradia. 
Ao entrar na casa propriamente dita, ficará deslumbrado, ao perceber quão mag-
níficas são as condições de vida ali. Isaías percebeu e descreveu a varanda; João 
entrou e descreveu a casa.

V. Conclusão

Este artigo focalizou as alusões a Isaías no livro de Apocalipse. No que diz res-
peito a passagens escatológicas, o uso joanino parece consistir de levar seu tema 
a Isaías, encontrar ali uma categoria específica que o profeta explora mas não 
exaure, lançar mão de alusão ou linguagem evocativa e expandir o referencial ou 
o horizonte profético da passagem isaiana. Ao fazer isso, com frequência trans-
porta o histórico para o eterno, o localizado para o universal e o corriqueiro para 
o sublime.

Tais observações sugerem que não é correto afirmar que Isaías proclamou 
a mesma nova ordem celestial encontrada em Apocalipse. Fazer isso resultaria 
numa ênfase exagerada no eterno em detrimento do histórico (A. Hoekema) ou 
numa exegese incoerente de Isaías 65 e 66 (alguns dispensacionalistas).

As doutrinas da inspiração verbal e da inerrância não sofrem dano quando 
os horizontes proféticos de Isaías são limitados. A técnica alusiva aqui defendida 
não contradiz a interpretação normal (às vezes chamada de literal) das Escrituras. 
Verifica-se aqui apenas aquilo que S. L. Johnson Jr. afirmou: “... a vontade do autor 
divino vai além da vontade do autor humano”.27 Além disso, distinções normativas 
dentro do dispensacionalismo ficam protegidas de uma sujeição indevida a pres-
sões hermenêuticas da teologia do pacto.

27The Old Testament in the New, p. 50.



30

Espera-se com este estudo abrir a porta para estudos mais completos da 
técnica alusiva de João, que deverão dar prova mais completa e adequada do que 
aqui foi apresentado de forma inicial e exploratória.

Bacharel em Teologia, Mestre e Doutor em Teologia. 
Professor de Línguas Originais e Teologia. Foi reitor 
e chanceler do Seminário Bíblico Palavra da Vida e 
coordenador do Mestrado em Teologia e Exposição 
Bíblica daquela casa. Autor de diversos livros de 
teologia e línguas originais. Faleceu em 15 de outubro 
de 2014. Era casado com Artemis Pinto e deixa 3 filhos: 
Lailah, Yerusha e Tirzah.

Sobre o autor

Carlos Osvaldo Pinto


