
5

O Templo — sua história e seu futuro

Randall K. Cook

O templo da época de Jesus era aquele que Herodes construiu. Na realida-
de, ele havia remodelado o templo de Zorobabel, construído no período 
persa, mas a obra foi de tal tamanho que praticamente consistiu de uma 

nova construção.
A respeito deste imenso projeto, o Talmude1 diz: “Quem não viu o templo de 

Herodes, nunca viu um belo prédio.” A beleza deste prédio foi considerada uma das 
sete maravilhas do mundo antigo e levou os discípulos de Jesus a comentarem sobre 
o tamanho das pedras e a beleza da sua construção (Mc 13.1; Lc 21.5).

1O Talmude é uma compilação de literatura judaica composta de comentários e opi-
niões legais dos rabinos até o quinto século d.C. Esta tradição oral foi reduzida à escrita 
em c. 450 d.C. e tem como núcleo outra coleção de opiniões rabínicas [citada pelo rabino 
Judá ha-Nasi, em c. 200 d.C., conhecida como a Mishná. O conteúdo rege praticamente 
todas as áreas da vida e é dividido em 6 ordens (sidurim): 1. Sementes (zeraim), 2. Festas 
(moed), 3. Mulheres (nashim), 4. Danos (nezikin), 5. Coisas Sagradas (kodashim) e 6. 
Pureza (tohorot). Os 63 tratados (massektot) que compõem o total são divididos em 
seções (perakim). Os comentários (midrashim) são de dois tipos: halakha (“caminho” ou 
regras de vida) e haggadah (“narração” ou aplicações homiléticas). A língua da Mishná é 
o hebraico, enquanto a maior parte do Talmude é o aramaico.



6

O papel do templo nas Escrituras e na vida de Israel tem tanta importância 
que será falho qualquer estudo da Bíblia que não o considere. O assunto tem 
suas raízes no tempo de Moisés e na ordem de construção do tabernáculo, e sua 
conclusão só virá com a Nova Jerusalém, que não terá um templo, “porque o seu 
santuário é o Senhor, o Deus Todo-Poderoso e o Cordeiro” (Ap 21.22). Neste ar-
tigo, faremos um breve resumo do templo e uma consideração de como e quando 
ele será reconstruído.

O Tabernáculo

O Tabernáculo (mishkan) foi construído sob direção divina por Moisés, logo após 
o Êxodo do Egito.2 Este santuário portátil foi utilizado durante os quarenta anos 
da peregrinação no deserto, mas também depois da conquista, por um período de 
mais de 400 anos. Foi localizado em Silo no período dos juízes ( Js 18.1). Duran-
te o reinado de Saul foi transferido para Nobe (1Sm 21) e posteriormente para 
Gibeom (1Cr 16.39).

Esta tenda, feita de peles de animais e linho, era retangular, medindo 10 x 30 
côvados (c. 4,3 x 12,8 metros), e situava-se dentro de um átrio de 50 x 100 côva-
dos (c. 21,4 x 42,8 metros). No santuário (ohel ha-moéd) havia um candelabro de 
sete braços, uma mesa para os pães da proposição e um altar para incenso. O San-
to dos Santos (kodesh ha-kodashim) continha apenas a Arca da Aliança, onde 
se encontravam as tábuas de pedra com os Dez Mandamentos (posteriormente 
foram incluídos também a vara de Arão e um vaso com maná; ver Êx 16.33, Nm 
17.10 e Hb 9.4). O tabernáculo era mantido e transportado pelos levitas, sendo 
sustentado por uma taxa anual. Os sacrifícios eram feitos pelos sacerdotes (coha-
nim) descendentes de Arão, o primeiro sumo sacerdote.

Davi trouxe a Arca da Aliança para Jerusalém (2Cr 1.4) e preparou uma 
tenda para ela. Aparentemente, a tenda original não mais existia, pois a Bíblia não 

2Conforme 1Reis 6.1 e Juízes 11.23, isto aconteceu em 1446 a.C. Apesar da quase 
total rejeição da data bíblica, nenhuma descoberta arqueológica tem contrariado esta 
datação e há boa base arqueológica para sua confirmação. Veja os argumentos do artigo 
recente (e muito comentado até na imprensa secular) de Bryant G. Wood, “Did the Isra-
elites Conquer Jericho? A New Look at the Archaeological Evidence”, Biblical Archae-
logy Review (março/abril de 1990): 44-59.



7

a menciona e não temos informações do que lhe aconteceu. Com a construção do 
templo feita por Salomão ela não era mais necessária.

O primeiro templo

O sonho de Davi foi realizado no décimo século a.C.,3 quando Salomão cons-
truiu o primeiro templo no Monte Moriá, no mesmo local do altar de Abraão (2 
Cr 3.1; Gn 22.2, 9). O Senhor havia indicado o lugar exato por meio do profeta 
Gade, e Davi erigiu ali um altar, na ocasião da peste destruidora (2Sm 24.18-19). 
O monte servia na época como eira pertencente a Araúna, o jebuseu, e Davi o 
comprou para a futura construção do templo (1Cr 21.18—22.6, esp. 22.1).

Apesar das descrições detalhadas na Bíblia quanto aos preparativos e à pró-
pria construção (1Rs 6—7 e 2Cr 3—4), não dispomos de informações sobre as 
dimensões do primeiro templo. Salomão certamente usou o tabernáculo como 
padrão, e sabemos que dobrou as medidas do santuário e do Santo dos Santos 
(2Cr 3.3, 8 com Êx 26). Então, pode-se deduzir logicamente que ele também 
dobrou as medidas dos átrios. Isto resultaria numa área de 100 x 200 côvados ou 
c. 42,8 x 85,6 metros, dependendo do tamanho do côvado da época.4

3A construção começou na primavera do ano 966 a.C., no “segundo dia do segundo 
mês do quarto ano” do reinado de Salomão (2Cr 3.2 e 1Rs 6.1), e o templo foi dedicado 
vinte anos depois (ver os sete anos de 1Rs 6.37, 38 e os treze anos de 1Rs 7.1 com 1Rs 9.10).

4Sendo que a medida original foi determinada pela anatomia humana (24 dedos = 6 
palmos = 1 braço ou côvado), havia grande variedade na sua exatidão. Pelo menos quatro 
“côvados” foram estabelecidos na antiguidade e podem ser identificados na Bíblia:

Côvado de Moisés = 42,8 cm. (o “côvado de um homem”, em Dt 3.11)
Côvado de Esdras = 43,7 cm. (o côvado “do primitivo padrão”, em 2 Cr 3.3)
Côvado comum = 44,6 cm. (o “côvado nobre”, em Ez 41.8)
Côvado Real ou Egípcio = 52,5 cm (o côvado “de um côvado comum e um pal-

mo”, em Ez 40.5 e 43.13)

Ver artigos de:
A. Ben-David, “The Hebrew-Phoenician Cubit”, Palestine Exploration Quar-

terly (janeiro-junho de 1978): 27-28.
Asher S. Kaufman, “Determining the Length of the Medium Cubit”, Palestine 

Exploration Quarterly (julho-dezembro de 1984) 120-132.



8

Figura 1: O estilo arquitetônico da Fenícia (1Rs 5.1-12; 2 Cr 2.1-18) e o padrão do ta-
bernáculo de Moisés foram as duas maiores influências na planta do primeiro templo.

Esta área total de 3.660 m2 foi coberta posteriormente pela construção da 
plataforma herodiana (de c. 165.000 m2). Apenas a “Pedra de Fundação” (even 
shetiyah) continuava exposta dentro do Santo dos Santos. Segundo o Tosefta,5 a 
Arca da Aliança tinha de repousar diretamente numa superfície de pedra natural, 
mas havia uma parte da pedra elevada três dedos acima do restante, marcando a 
posição exata da arca.6

O sumo sacerdote era a única pessoa que tinha permissão para entrar no 
Santo dos Santos (devir), e isto só uma vez por ano, na ocasião do Dia da Expia-
ção, quando ele entrava para aspergir a Arca da Aliança. Os demais sacerdotes 
ministravam no santuário (heichal), onde se encontravam os dez candelabros, o 
altar de incenso, e a mesa dos pães da apresentação.

O templo de Salomão teve uma existência de 410 anos, até sua destruição 
por Nabucodonosor, no nono dia do mês de Av (tisha beAv), no ano 586 a.C. A 
destruição da cidade de Jerusalém resultou na morte de milhares de judeus, e os 
sobreviventes foram levados à Babilônia em três deportações ( Jr 52.28-30).

O segundo templo

Depois da conquista da Babilônia pelo rei Ciro da Pérsia, a política de deporta-
ções mudou. Num decreto de 539 a.C., ele autorizou a volta dos judeus à terra de 

R. B. Y. Scott, “The Hebrew Cubit”, Journal of Biblical Literature (setembro de 
1958) 205-214.

5O Tosefta (“acréscimos”) é uma coleção semelhante de comentários, opiniões e 
decisões com aproximadamente a mesma idade da Mishná.

6Yom Ha-Kippurim 3.6 (ver também Mishná Yoma 5.2).



9

Israel (Ed 1.2-5). Sob a liderança de Zorobabel e com o apoio dos profetas Ageu 
e Zacarias, o templo foi reconstruído. A dedicação foi em 516 a.C., setenta anos 
depois da sua destruição pelos babilônios.

O templo de Zorobabel era mais humilde (Ed 3.12) e faltavam muitos dos 
artigos originais. Por exemplo, Josefo e outras fontes rabínicas indicam que a Arca 
da Aliança não ocupava mais sua posição no Santo dos Santos. Existem quatro 
teorias quanto à história subsequente da Arca. Uma delas, baseada no fato de a 
Arca não ser mencionada na lista dos utensílios trazidos de volta da Babilônia 
(Ed 1.9-11), diz que ela foi destruída junto com o templo e que não foi levada à 
Babilônia. A segunda teoria diz que ela foi destruída ou mantida na Babilônia e, 
por isso, não consta das listas daquilo que voltou com Sesbazar. A terceira afirma 
que, se Apocalipse 11.19 for uma referência à Arca da Aliança (e não a outra 
arca), ela está agora no céu.

A quarta teoria, a mais popular, presume que a arca foi escondida pelos sacer-
dotes, antes da destruição do templo em 586 a.C., e só será trazida à luz quando o 
Messias restaurar o terceiro templo. Existem várias opiniões quanto a localização 
da arca hoje, mas a ideia predominante é de que permanece em algum esconderijo 
subterrâneo no próprio Monte do templo.7

O templo de Zorobabel foi saqueado pelos sírios em 169 a.C., e uma ima-
gem de Zeus foi levantada no local. Dois anos depois, por ordem de Antíoco IV, 
porcos foram sacrificados no altar e o culto judaico foi suspenso até a revolta dos 
macabeus.8

Jerusalém foi conquistada pelos romanos em 63 a.C., mas o culto no templo 
não foi interrompido, devido ao respeito que Pompeu tinha pela religião judaica. 
Em 36 a.C, Herodes, o Grande, foi nomeado “rei da Judeia” e assassinou os últi-
mos membros da dinastia hasmoneana. Querendo manter o apoio dos judeus, ele 
elaborou um imenso projeto de reconstrução do templo.

7Certamente não está num depósito esquecido em Washington, D.C., aguardando 
um futuro episódio de Indiana Jones!

8Macabeu (“martelo”) era o apelido de Judas, filho de Matatias, chefe da insurreição 
dos judeus contra Antíoco Epifânio. O apelido veio a incluir tanto seus irmãos que o 
sucederam na liderança como o período inteiro da história judaica. Também é usado o 
termo “dinastia hasmoneana” para indicar o período macabeu (165-63 a.C). Este nome é 
derivado do pai de Matatias.



10

O templo de Herodes

Herodes, o Grande, foi proclamado “rei da Judeia” pelo senado romano em 40 
a.C., mas só assumiu o poder em 37 a.C., após a derrota da família hasmoneana. 
Em pouco tempo, obteve a fama de ser o rei mais odiado da história dos judeus, 
conhecido por sua tirania e crueldade. Por causa do medo de ter um candidato 
rival ao trono, mandou matar sua esposa, três filhos, sua sogra, um cunhado, um 
tio e várias outras pessoas (e. g. os meninos de Belém, Mt 2.16). Isto levou o im-
perador Augusto a comentar que era mais seguro ser um porco (em grego, hus) do 
que filho (em grego, huios) de Herodes.

Por outro lado, Herodes tentou receber apoio dos judeus de duas maneiras: 
primeira, casando-se com Mariamne, da família hasmoneana, e, segunda, recons-
truindo o templo. A arqueóloga Kathleen Kenyon denominou a construção de 
Herodes como o “terceiro templo”, mas esta terminologia nunca foi adotada e 
é usada hoje para indicar uma construção futura do templo. O termo “segundo 
templo” inclui tanto o templo de Zorobabel como o de Herodes, pelo fato de não 
ter cessado o culto no local.

O fato de que a construção de Herodes não foi uma simples reforma do 
templo de Zorobabel é evidente pelo tamanho da obra. Muralhas de arrimo fo-
ram construídas nos quatro lados do Monte Moriá, para criar uma plataforma

O monte do templo durante o período do Segundo Templo

Reconstrução baseada em evidências arqueológicas e históricas

1. Muralha ocidental
2. Arco de Wilson
3. Portão de Barelay
4. Rua herodiana
5. Restos de lojas
6. Arco de Robinson
7. Cidade alta
8. Pilastras
9. Portão Duplo
10. Portão Triplo



11

11. Escada monumental
12. Praça
13. Pórtico Real
14. Palácio (?)
15. Palácio (?)
16. Acesso à área do templo
17. Balneário (mikvaot)
18. Câmara do conselho
19. Escada para a rua
20. Torre herodiana
21. Fortaleza Amônia
22. Portão de Warren
23. Pedras de cantaria herodianas

Figura 2: Reproduzido com permissão do desenhista, Leen Ritmeyer.

Retangular, dobrando o espaço e criando uma área plana para novos átrios, 
pórticos, e outras construções. O santuário foi completamente demolido e recons-
truído com o dobro do tamanho anterior. Toda esta construção foi supervisionada 
pelos sacerdotes, e a construção do templo propriamente dito foi realizada por 
eles. A construção foi iniciada em 20 a.C. e completada apenas em 64 d.C., num 
total de oitenta e quatro anos!9

9João 2.20 diz que levou “46 anos para construir”, mas isto foi só até aquele dia, pro-



O tamanho e a beleza da obra são comentados por todos os que escrevem so-
bre Jerusalém — desde Josefo até Leen Ritmeyer. Este, um cristão holandês que 
hoje mora na Inglaterra, participou das escavações no Monte do Templo, chefia-
das pelo Prof. Benjamin Mazar, da Universidade Hebraica. Este projeto começou 
em 1968, logo depois da Guerra de Seis Dias. Apesar de não terem acesso ao topo 
da plataforma herodiana, muito foi revelado sobre as construções herodianas em 
volta do templo. Leen Ritmeyer, com a ajuda da sua esposa irlandesa Kathleen, 
foi o desenhista da obra.10

A obra herodiana não só dobrou a área original (caberiam doze campos de 
futebol na plataforma!) como também modificou permanentemente a topografia 
da cidade. Hoje é difícil ao observador leigo identificar um monte embaixo da 
plataforma, e o vale central é apenas uma pequena depressão. A pedra virgem 
encontra-se vinte e um metros abaixo do nível da praça moderna, em frente à 
Muralha Ocidental. Quase 2000 anos depois da sua morte, Herodes continua a 
dominar o horizonte de Jerusalém.

No ano 66 d.C., os judeus se revoltaram contra a opressão romana. Em 
apenas quatro anos, no ano 70 d.C., foram derrotados, e Jerusalém foi destruída 
por ordem do Imperador Tito. Como no caso do primeiro templo, o templo de 
Herodes foi queimado e totalmente destruído, no dia nove de Av.

Na segunda revolta, liderada por Shimon Bar Kochbah, em 132-134 d.C., 
houve uma tentativa de se restaurar o templo. Foi construído um altar no Mon-
te do templo e iniciou-se um novo alicerce. Mas tudo foi perdido na vitória 
dos romanos, em 135 d.C. Logo depois, o Imperador Hadriano construiu no 
local um templo ao deus Júpiter, e os judeus viveram dezenove séculos de exílio  
e dispersão.

vavelmente no ano 26 d.C. A construção do prédio do templo propriamente dito levou 
apenas dezoito meses, em 20-19 a.C.

10Uma coleção de artigos no Biblical Arcliaeology Review de novembro/dezembro 
de 1989 revela os resultados do trabalho dos Ritmeyers. O artigo “Reconstructing He-
rod’s Temple Mount in Jerusalem” (p. 23-42) traz muitos dos desenhos do casal, incluin-
do o que é reproduzido com permissão neste artigo. Detalhes do templo propriamente 
dito foram publicados por Joseph Patrich, “Reconstructing the Magnificent Temple He-
rod Built”, Bible Review (outubro de 1988).



13

Figura 3: A planta do templo de Herodes

O terceiro templo

Hoje, a reconstrução do templo é assunto de enorme interesse para judeus or-
todoxos e muitos cristãos. Uma interpretação literal das Escrituras resultará na 
conclusão de que haverá novamente um templo em Jerusalém, durante o perío-
do da tribulação (Dn 9.26-27; Mt 24.15; 2Ts 2.4; Ap 11.1-2). Se ele virá a ser 
construído em nossos dias é uma pergunta que ainda não tem resposta. Para os 
judeus ortodoxos,11 as dificuldades envolvidas apresentam uma série de obstáculos 
à construção:

a questão da autorização divina;
a seleção dos sacerdotes para liderar a construção e reiniciar o culto;
a ausência dos móveis e utensílios sagrados originais;
a falta de uma planta exata e completa das construções anteriores;
acesso ao local e permissão para construir, diante da oposição muçulmana;
a questão da idoneidade da presente geração; e
a questão da reinstituição ou não dos sacrifícios de animais.

11O material que segue é adaptado de três fontes principais: (1) uma entrevista com 
Gershom Salomon, líder dos “Fiéis do Monte do Templo”, publicada no Jerusalem Post 
International Edition (13 de abril de 1991): 10-11, (2) o artigo publicado na coluna “To-
rah Today” pelo Rabino Pinchas H. Peli, “A. Place for the Lord”, Jerusalem Post (10 de 
fevereiro de 1989): 11 e (3) o artigo de J. Jay Wolf, “It’s Time to Plan our Next Temple”, 
Forum (primavera de 1985): 107-117.



14

1. A autorização divina

Não havendo qualquer proibição divina e baseado na ausência de uma autori-
zação divina para o templo de Herodes (que não limitou o seu sucesso e popu-
laridade dentre a liderança espiritual da época), a maioria concorda que não há 
necessidade de uma maior autorização além daquela existente em Êxodo 25.8: “E 
me farão um santuário para que eu possa habitar no meio deles.”

Os rabinos Rashi, Rashbam, Hezkuni e Maimónides são citados como  
autoridades para esta interpretação.12 De outro modo, não teria sentido a repeti-
ção da Amidá em todas as ocasiões em que judeus oram nas sinagogas:

Pousa a tua glória na tua cidade, Jerusalém, como prometeste, e o trono de Da-
vid, teu servo, ali seja depressa restabelecido [sic]; e reconstrói-a, fazendo dela 
uma construção eterna, depressa em nossos dias [...] Compraze-te, eterno, nos-
so Deus, com o teu povo de Israel e as suas orações recebe. Reconduz o serviço 
Divino do santuário da tua casa.13

A conclusão é de que “por mais desejável que seja a intervenção divina, não 
seria considerada um pré-requisito inalterável para se iniciar a restauração”.14

2. A seleção dos sacerdotes

É grande a falta de genealogias adequadas para se estabelecer a linhagem sacer-
dotal. Todavia, não há razão para se pensar que esta situação vá melhorar com 
o passar do tempo. Certamente, não há falta de candidatos (todos aqueles cujo 
sobrenome é Cohen, Cohn, ou algo semelhante), e todos os judeus que estudam o 
Talmude conhecem as obrigações e funções dos sacerdotes, segundo descritas nos 
tratados Zevachim, Tarnid e Middot.

Outro problema em relação aos sacerdotes é sua purificação cerimonial, que 
requer as cinzas do bezerro vermelho. Antes de purificar o local do templo, é 
necessário purificar os sacerdotes, e isto só poderá ser feito depois de se escolher 

12Peli, op. cit.
13Wolf, op. cit., 112.
14Meir Matzliah Melumed, Sidur Tefitlat Matzlioh (Rio: Congregação Religiosa 

Israelita Beth-EI, 1978): 80.



15

um animal perfeito que deve ser sacrificado e queimado no Monte das Oliveiras 
para produzir as cinzas necessárias (Nm 19.10). Apesar de algumas tentativas 
de Wendell Jones15 e muito interesse da parte da liderança do rabinato chefe de 
Israel, ainda não há solução para este problema.

3. A falta dos utensílios

Além da crença popular já citada de que a arca está preservada embaixo do Monte 
do Templo, existem outras soluções para a falta do equipamento necessário para o 
culto no templo. Na realidade, não são necessárias as peças originais, uma vez que 
em cada reconstrução do templo foram produzidos alguns novos utensílios (e.g. 
Saio mão só usou a Arca da Aliança do tabernáculo e o segundo templo sequer 
tinha arca). Existem na Bíblia, na Mishná, e no Talrnude descrições detalhadas de 
cada artigo necessário, embora nem sempre concordem entre si.

Desde 1973, o “Instituto do Templo” em Jerusalém tem feito pesquisas e já 
completou vários projetos relacionados com a mobília do templo e as roupas dos 
sacerdotes. O projeto mais recente foi o menorah (candelabro de sete braços), 
que será colocado no Santos dos Santos. Este projeto só espera um doador de 43 
quilos de ouro para que seja completado!16

4. As plantas originais

Sendo que nenhum dos templos seguiu a mesma planta, não são necessárias 
maiores informações, além das que já existem quanto às medidas. O problema 
maior é quanto à certeza da posição exata do templo no monte. Absolutamente 
nada pode ser feito, até que se resolva a questão de onde deve ser construído. Já na 
ocasião da primeira reconstrução do templo encontramos esta preocupação com 
a localização exata do altar.17

15Jones é do estado norte-americano de Indiana e foi a inspiração para a figura de 
“Indiana Jones”!

16Jerusalem Post Internationol Edition (24 de agosto de 1991): 13.
17Esdras 3.3 diz que eles “firmaram o altar sobre suas bases” (mechonotav). O léxico 

de Brown-Driver-Briggs (p. 467d) dá como significado da raiz deste termo “lugar fixo ou 
estabelecido”. O seu uso em outros contextos (Êx 15.17; 1Rs 8.39,43,49; Sl 104.5) pode 
ser interpretado como um ponto determinado, não apenas uma base sólida (ver tb. o uso 
do termo em relação ao templo, em Esdras 2.68).



16

Até recentemente, esta questão teria tido uma resposta relativamente sim-
ples. É comum identificar a pedra18 debaixo da Cúpula da Rocha como o lugar 
certo. Mas, lugar certo para quê? São oferecidas duas respostas: 19 a pedra é (1) o 
lugar do Santo dos Santos ou (2) do altar de ofertas queimadas. Mas não se pode 
permitir tanta incerteza. Outras dificuldades também surgem quando se tenta 
relacionar todos os elementos do templo e seus átrios a esta posição.

Nos últimos quinze anos, o trabalho de Asher Kaufman20 tem contribuído 
muito para a solução deste problema. Kaufman partiu do fato de que a Mishná21 
afirma que o átrio maior do Monte do templo estava ao sul do templo, o segundo 
a leste, o terceiro ao norte, e o menor a oeste. Simplesmente não é possível en-
caixar esta descrição com uma posição do templo no mesmo local da Cúpula da 
Rocha.22 O fato é que a pedra virgem é visível em dois lugares no monte. Aproxi-
madamente a 100 metros a norte-noroeste da Cúpula da Rocha, há uma pequena 
cúpula de pedra que tem como nome “Cúpula de Tabletes”, situada sobre uma 

18Esta pedra chamada “as Sakhra”, na língua árabe, é venerada pelos muçulmanos 
como o lugar de onde Maomé ascendeu aos céus. Eles podem até mostrar a pegada que 
seu cavalo el-Buraq deixou na pedra antes de subir.

19Veja, por exemplo, o Novo Dicionário da Bíblia (São Paulo: Vida Nova, 1966) 
1569, que dá as duas sugestões. A identificação desta pedra como o lugar certo pode ser 
remontado apenas ao oitavo século d.C. ao Wahb ibn Manabbih, um judeu convertido 
ao islã.

20Ele tem contribuído com artigos aos anuários da Encyclopaedia Judaica sobre o 
assunto e os resultados das suas pesquisas já apareceram cm muitas publicações arqueo-
lógicas, notavelmente o “best-seller” que popularizou a sua hipótese, “Where the Ancient 
Temple of Jerusalem Stood”, Biblical Archaeology Review (março/abril de 1983) 40-59. 
Por não ser arqueólogo (ele é professor de física na Universidade Hebraica em Jerusa-
lém), o seu trabalho não foi levado a sério pela comunidade arqueológica de início, mas 
hoje tem recebido maior aceitação. Sua conclusão quanto a localização do templo já é 
publicada como “Local Alternativo” nos mapas oficiais do Estado de Israel, nos mapas 
publicados pela Carta e no atlas do Pictorial Archive.

21Middot 2.1.
22Apoio para a não-identificação desta pedra como o lugar do templo é o fato de que 

dificilmente haveria uma eira no pico de uma montanha. Se não for a base do altar nem 
do Santo dos Santos, como identificamos então esta pedra? Uma possibilidade surge da 
Mishná (Taánit 3.8 com Baba Metzia 2.1·6) que fala de uma “Pedra dos Requerentes” ao 
sul do templo que funcionava como uma espécie de “Achados e Perdidos”.



17

pequena área de pedra virgem exposta. Este é o lugar identificado por Kaufman 
como a “Pedra de Fundação” no Santo de Santos.

Um argumento forte na sua teoria é o alinhamento desta pedra com o Por-
tão Dourado.23 Uma referência na Mishná24 indica que, quando o sumo sacerdote 
sacrificava o bezerro vermelho num ponto elevado no Monte da Oliveiras, ele 
podia olhar sobre o Portão Dourado para dentro do santuário do templo.25

Hoje, apesar da impossibilidade de escavações no local,26 Kaufman tem mais 
de cinquenta evidências arqueológicas, além das evidências literárias de Josefo e 
da Mishná, para apoiar a sua teoria.27 Não devem existir muitas dúvidas quanto 
ao lugar certo para a reconstrução do templo.

5. Acesso e permissão para construir

Devido à situação política de hoje, é duvidoso que haja uma solução pacífica para 
esta dificuldade. Por outro lado, se a posição correta do templo está 100 metros 
ao norte da Cúpula da Rocha, há espaço suficiente para sua construção, sem que 
o edifício muçulmano seja demolido.

23Em 1981, o presente autor estava no Jardim do Getsêmani, tirando uma foto do 
Portão Dourado, quando observou que a Cúpula da Rocha estava a mais de 100 metros 
ao sul daquele ponto! Após reflexão, concluiu que 1) ou o Portão não era o portão original 
que dava entrada à área do templo ou 2) o templo não estava localizado na posição da 
Cúpula da Rocha. Posteriormente descobriu que a identificação do Portão Dourado com 
a posição (a estrutura atual é de um tempo mais recente) do portão original foi confirma-
da por uma descoberta da parte de Jumes Fleming, em 1969, e publicada por ele no ar-
tigo “The Undiscovered Cate Bencath Jerusalem’s Golden Gate”, Biblical Archaecology 
Review (janeiro/fevereiro de 1(83): 24-37.

24Middot 2.4 (com 1.3).
25O presente autor descobriu que este alinhamento inclui não somente o Portão 

Dourado e o lugar aqui identificado para o Santo dos Santos como também o lugar 
(tradicional) da ascensão de Cristo no Monte das Oliveiras, o Jardim do Getsêmani no 
Vale Kidron (Cedrom) e o Gólgota na Igreja do Santo Sepulcro. Numa foto aérea de 
Jerusalém uma régua ligaria perfeitamente os cinco pontos!

26Veja o apêndice no final deste artigo.
27Asher S. Kaufman, “New Light upon Zion: The Plan and Precise Location of the 

Second Temple”, Ariel (Nº 43, 1977): 62-99.



18

É evidente que esta solução não será do agrado nem dos judeus nem dos 
muçulmanos, mas, sem tentar proferir uma profecia (como Amós, “não sou pro-
feta, nem filho de profeta”!), quero sugerir que é exatamente o tipo de solução 
que o anticristo poderá dar para firmar um pacto com Israel e “resolver” o conflito 
árabe/israelense (Dn 9.27). Simplesmente não podemos saber como Deus pre-
parará o caminho para a reconstrução do templo, mas se for uma coisa dos anos 
vindouros, a remoção da Cúpula da Rocha não é essencial.

6. A idoneidade da presente geração

É um tanto difícil argumentar sobre este ponto, uma vez que só Deus é juiz destas 
coisas. No tempo do tabernáculo, só duas pessoas de toda a congregação de Israel 
foram consideradas idôneas para entrarem na Terra Prometida. O profeta Zaca-
rias foi informado de que o pecador Josué foi “um tição tirado do fogo”, escolhido 
para ser o sumo sacerdote durante a construção do templo de Zorobabel (Zc 3). 
Se a presente geração é digna desta honra ou não, só Deus pode dizer. A profecia 
de Ezequiel (caps. 36 e 37, esp. 36.25) indica que Israel será restaurado à terra na 
incredulidade (“ossos secos”) e só então será restaurado espiritualmente por um 
ato divino (“e o espírito entrou neles”; 37.10). Depois disto, Deus promete: “... e 
porei o meu santuário no meio deles para sempre” (37.26).

7. A reinstituição de sacrifícios

A resistência da parte de muitos evangélicos à ideia da restauração dos sacrifícios 
no futuro (baseado em Ez 43.18—46.24; esp. 45.22) é resultado ele uma con-
cepção errada do seu papel no passado. Nunca os sacrifícios tiraram o pecado de 
alguém (Hb 10.4-14); apenas serviram como cobertura, até que fosse revelado  
“o Cordeiro de Deus que tira o pecado do mundo” ( Jo 1.29).

Assim, a reinstituição dos sacrifícios também não terá eficácia na remoção 
dos pecados. Somente o sangue derramado de Jesus, o Messias, pode fazer isto. 
Todavia, da mesma forma como nossa celebração da Ceia do Senhor é um me-
morial da morte de Cristo (e não uma nova oferta dele cada vez que a celebramos, 
como ensinam os católicos), assim também os sacrifícios futuros terão o mesmo 
valor como memorial da morte do Supremo Sacrifício no passado.28

28Veja, p. ex., a explicação de Charles C. Ryrie, A Bíblia Anotada (São Paulo: Mun-
do Cristão, 1991) 1066.



19

Entre judeus há debates semelhantes:
Judeus conservadores e “esclarecidos” [ficam] embaraçados com a ideia de 

sangue e incenso como parte do culto religioso e estão ainda debatendo se 
devem manter a referência aos sacrifícios no Livro de Orações com as palavras 
ve´sham na áse (e lá faremos), algo que um dia queremos ver restaurado, ou com 
as palavras ve´sham asu (e lá faziam), como uma lembrança daquilo que se fazia 
no passado.29

Conclusão

Davi escreveu: “Uma causa peço ao Senhor, e a buscarei: que eu possa morar na 
casa do Senhor todos os dias da minha vida, para contemplar a beleza do Senhor, 
e meditar no seu templo” (Sl 27.4).

O famoso rabino Maimónides (1135-1204) determinou quatro eventos que 
deverão caracterizar os últimos dias: 1) a volta dos judeus para a terra de Israel, 
2) o estabelecimento de um rei da casa de Davi (o NT diria “um Rei”), 3) o ex-
termínio dos amalequitas (os inimigos de Israel), e 4) a reconstrução do templo. 
Hoje, provavelmente, a maioria dos judeus concordará com as palavras do Rabino 
Peli: “Mesmo que esta seja a ordem ideal dos eventos, os eventos em si não são 
necessariamente interdependentes, e nossa responsabilidade é cumprir aquele que 
for possível a qualquer momento.”30

Será isto em nossos dias?

Apêndice

Hoje, a escavação arqueológica é politicamente impossível, devido à situação 
do conflito árabe/israelense e à presença das mesquitas e outros monumentos 
muçulmanos no local. Por isso, a pesquisa está limitada à observação de vestígios 
na superfície e às fontes literárias. Em várias ocasiões este autor foi proibido de 
tirar fotos dos elementos aqui descritos e uma vez foi expulso pelo Waqf,31 por 
tentar medir uma pedra visível na superfície.

29Peli, op. cit.
30Idem.
31O Concílio Religioso Muçulmano.



20

O problema atual teve origem no decreto do General Moshe Dayan, logo 
após a vitória israelense na Guerra de Seis Dias, em junho de 1967. Presumi-
velmente para evitar uma “Guerra Santa” (jihad) com os árabes, ele reinstituiu 
a autoridade religiosa muçulmana sobre o Haram el Sharif (o antigo Monte do 
templo) e proibiu a oração pública de judeus no local. Judeus ortodoxos também 
são proibidos de entrar pelo rabinato, devido ao perigo de pisarem em alguma 
área santa, mas esta ordem não é aceita por todos.

Um destes grupos ortodoxos, “The temple mount faithful” [Os fiéis do monte 
do templo], abriu um processo judicial no Supremo Tribunal de Israel, em junho 
de 1991. Citando inúmeros casos documentados32 e uma destruição progressiva 
das antiguidades pelas autoridades muçulmanas, este grupo está tentando forçar o 
governo de Israel a assumir a responsabilidade de proteger este patrimônio nacio-
nal. Está exigindo uma pesquisa científica de toda a área, para identificar e medir 
todas as antiguidades. Um dos advogados preparou um excelente resumo das leis 
que regem o caso.33 

32Ver, p. ex., o editorial “Ancient Remains on the Temple Mount Must Not Be Des-
troyed”, Biblical Archaeology Review (março/abril de 1983): 60, 61.

33Stephen J. Adler, “The Temple Mount in Court”, Biblical Archaeology Review 
(setembro/outubro de 1991): 60-68, 72.

Foi o consultor de geografia e de arqueologia da 
comissão de tradução da Nova Versão Internacional e 
trabalhou na tradução de alguns livros históricos do 
Antigo Testamento da NVI. É mestre em teologia pelo 
Regular Baptist Seminary, EUA. Filho de missionários 
americanos no Brasil, dedicou-se ao estudo do hebraico 
e da arqueologia. Viveu muitos anos em Israel, onde 
especializou-se na história, geografia e arqueologia da 
Terra Santa. Lecionou por muitos anos no Seminário 
Batista Regular de São Paulo, SP. Além de ter lecionado 
em Israel por vários anos, atualmente é professor da 
área bíblica do Masters College, Califórnia, EUA,  
onde reside.

Sobre o autor

Randall K. Cook


