
Teologia Brasileira
Nº 95 | 2022 ISSN 2238-0388

O templo — sua história e seu futuro	 5
Randall K. Cook

Duas diásporas e duas voltas	 21
Frans Leonard Schalkwijk

A cura da alma: cultivando hábitos espirituais  
e pastorais saudáveis	 33
Juan de Paula

Uma Constituição para as nossas comunidades  
em miniatura: A família como uma célula  
de resistência	 38
Ben C. Dunson

Lançamentos	 47



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Eliel Vieira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!
Nesta edição, apresentamos um artigo de 1992 

do professor Randall K. Cook sobre o papel do templo nas  
Escrituras e na vida de Israel. Neste artigo, o autor faz um belo 
resumo do templo e uma consideração de como e quando ele 
será reconstruído.

Frans Leonard, por sua vez, discute sete perguntas críticas 
que pesam na balança contra uma segunda volta dos judeus 
para sua terra como cumprimento da promessa de Deus.

Juan de Paula resenha uma das recentes obras de Harold 
L. Senkbeil que trata sobre a natureza do ministério pastoral e 
como o ministro se mantém espiritualmente saudável em meio 
a tantas demandas internas e externas. 

Por fim, Ben C. Dunson examina a ideia da família como 
uma pequena comunidade em geral e também vê a necessida-
de de essas famílias serem formadas e reguladas por meio da 
prática de um ensino sólido.

No vídeo desta edição, disponibilizamos um vídeo apre-
sentado durante o 9º Congresso de Teologia Vida Nova. Nele, 
G. K. Beale explora o uso do Antigo Testamento em Apoca-
lipse e como isso se relaciona com a inspiração bíblica.

Boa leitura!

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY




5

O Templo — sua história e seu futuro

Randall K. Cook

O templo da época de Jesus era aquele que Herodes construiu. Na realida-
de, ele havia remodelado o templo de Zorobabel, construído no período 
persa, mas a obra foi de tal tamanho que praticamente consistiu de uma 

nova construção.
A respeito deste imenso projeto, o Talmude1 diz: “Quem não viu o templo de 

Herodes, nunca viu um belo prédio.” A beleza deste prédio foi considerada uma das 
sete maravilhas do mundo antigo e levou os discípulos de Jesus a comentarem sobre 
o tamanho das pedras e a beleza da sua construção (Mc 13.1; Lc 21.5).

1O Talmude é uma compilação de literatura judaica composta de comentários e opi-
niões legais dos rabinos até o quinto século d.C. Esta tradição oral foi reduzida à escrita 
em c. 450 d.C. e tem como núcleo outra coleção de opiniões rabínicas [citada pelo rabino 
Judá ha-Nasi, em c. 200 d.C., conhecida como a Mishná. O conteúdo rege praticamente 
todas as áreas da vida e é dividido em 6 ordens (sidurim): 1. Sementes (zeraim), 2. Festas 
(moed), 3. Mulheres (nashim), 4. Danos (nezikin), 5. Coisas Sagradas (kodashim) e 6. 
Pureza (tohorot). Os 63 tratados (massektot) que compõem o total são divididos em 
seções (perakim). Os comentários (midrashim) são de dois tipos: halakha (“caminho” ou 
regras de vida) e haggadah (“narração” ou aplicações homiléticas). A língua da Mishná é 
o hebraico, enquanto a maior parte do Talmude é o aramaico.



6

O papel do templo nas Escrituras e na vida de Israel tem tanta importância 
que será falho qualquer estudo da Bíblia que não o considere. O assunto tem 
suas raízes no tempo de Moisés e na ordem de construção do tabernáculo, e sua 
conclusão só virá com a Nova Jerusalém, que não terá um templo, “porque o seu 
santuário é o Senhor, o Deus Todo-Poderoso e o Cordeiro” (Ap 21.22). Neste ar-
tigo, faremos um breve resumo do templo e uma consideração de como e quando 
ele será reconstruído.

O Tabernáculo

O Tabernáculo (mishkan) foi construído sob direção divina por Moisés, logo após 
o Êxodo do Egito.2 Este santuário portátil foi utilizado durante os quarenta anos 
da peregrinação no deserto, mas também depois da conquista, por um período de 
mais de 400 anos. Foi localizado em Silo no período dos juízes ( Js 18.1). Duran-
te o reinado de Saul foi transferido para Nobe (1Sm 21) e posteriormente para 
Gibeom (1Cr 16.39).

Esta tenda, feita de peles de animais e linho, era retangular, medindo 10 x 30 
côvados (c. 4,3 x 12,8 metros), e situava-se dentro de um átrio de 50 x 100 côva-
dos (c. 21,4 x 42,8 metros). No santuário (ohel ha-moéd) havia um candelabro de 
sete braços, uma mesa para os pães da proposição e um altar para incenso. O San-
to dos Santos (kodesh ha-kodashim) continha apenas a Arca da Aliança, onde 
se encontravam as tábuas de pedra com os Dez Mandamentos (posteriormente 
foram incluídos também a vara de Arão e um vaso com maná; ver Êx 16.33, Nm 
17.10 e Hb 9.4). O tabernáculo era mantido e transportado pelos levitas, sendo 
sustentado por uma taxa anual. Os sacrifícios eram feitos pelos sacerdotes (coha-
nim) descendentes de Arão, o primeiro sumo sacerdote.

Davi trouxe a Arca da Aliança para Jerusalém (2Cr 1.4) e preparou uma 
tenda para ela. Aparentemente, a tenda original não mais existia, pois a Bíblia não 

2Conforme 1Reis 6.1 e Juízes 11.23, isto aconteceu em 1446 a.C. Apesar da quase 
total rejeição da data bíblica, nenhuma descoberta arqueológica tem contrariado esta 
datação e há boa base arqueológica para sua confirmação. Veja os argumentos do artigo 
recente (e muito comentado até na imprensa secular) de Bryant G. Wood, “Did the Isra-
elites Conquer Jericho? A New Look at the Archaeological Evidence”, Biblical Archae-
logy Review (março/abril de 1990): 44-59.



7

a menciona e não temos informações do que lhe aconteceu. Com a construção do 
templo feita por Salomão ela não era mais necessária.

O primeiro templo

O sonho de Davi foi realizado no décimo século a.C.,3 quando Salomão cons-
truiu o primeiro templo no Monte Moriá, no mesmo local do altar de Abraão (2 
Cr 3.1; Gn 22.2, 9). O Senhor havia indicado o lugar exato por meio do profeta 
Gade, e Davi erigiu ali um altar, na ocasião da peste destruidora (2Sm 24.18-19). 
O monte servia na época como eira pertencente a Araúna, o jebuseu, e Davi o 
comprou para a futura construção do templo (1Cr 21.18—22.6, esp. 22.1).

Apesar das descrições detalhadas na Bíblia quanto aos preparativos e à pró-
pria construção (1Rs 6—7 e 2Cr 3—4), não dispomos de informações sobre as 
dimensões do primeiro templo. Salomão certamente usou o tabernáculo como 
padrão, e sabemos que dobrou as medidas do santuário e do Santo dos Santos 
(2Cr 3.3, 8 com Êx 26). Então, pode-se deduzir logicamente que ele também 
dobrou as medidas dos átrios. Isto resultaria numa área de 100 x 200 côvados ou 
c. 42,8 x 85,6 metros, dependendo do tamanho do côvado da época.4

3A construção começou na primavera do ano 966 a.C., no “segundo dia do segundo 
mês do quarto ano” do reinado de Salomão (2Cr 3.2 e 1Rs 6.1), e o templo foi dedicado 
vinte anos depois (ver os sete anos de 1Rs 6.37, 38 e os treze anos de 1Rs 7.1 com 1Rs 9.10).

4Sendo que a medida original foi determinada pela anatomia humana (24 dedos = 6 
palmos = 1 braço ou côvado), havia grande variedade na sua exatidão. Pelo menos quatro 
“côvados” foram estabelecidos na antiguidade e podem ser identificados na Bíblia:

Côvado de Moisés = 42,8 cm. (o “côvado de um homem”, em Dt 3.11)
Côvado de Esdras = 43,7 cm. (o côvado “do primitivo padrão”, em 2 Cr 3.3)
Côvado comum = 44,6 cm. (o “côvado nobre”, em Ez 41.8)
Côvado Real ou Egípcio = 52,5 cm (o côvado “de um côvado comum e um pal-

mo”, em Ez 40.5 e 43.13)

Ver artigos de:
A. Ben-David, “The Hebrew-Phoenician Cubit”, Palestine Exploration Quar-

terly (janeiro-junho de 1978): 27-28.
Asher S. Kaufman, “Determining the Length of the Medium Cubit”, Palestine 

Exploration Quarterly (julho-dezembro de 1984) 120-132.



8

Figura 1: O estilo arquitetônico da Fenícia (1Rs 5.1-12; 2 Cr 2.1-18) e o padrão do ta-
bernáculo de Moisés foram as duas maiores influências na planta do primeiro templo.

Esta área total de 3.660 m2 foi coberta posteriormente pela construção da 
plataforma herodiana (de c. 165.000 m2). Apenas a “Pedra de Fundação” (even 
shetiyah) continuava exposta dentro do Santo dos Santos. Segundo o Tosefta,5 a 
Arca da Aliança tinha de repousar diretamente numa superfície de pedra natural, 
mas havia uma parte da pedra elevada três dedos acima do restante, marcando a 
posição exata da arca.6

O sumo sacerdote era a única pessoa que tinha permissão para entrar no 
Santo dos Santos (devir), e isto só uma vez por ano, na ocasião do Dia da Expia-
ção, quando ele entrava para aspergir a Arca da Aliança. Os demais sacerdotes 
ministravam no santuário (heichal), onde se encontravam os dez candelabros, o 
altar de incenso, e a mesa dos pães da apresentação.

O templo de Salomão teve uma existência de 410 anos, até sua destruição 
por Nabucodonosor, no nono dia do mês de Av (tisha beAv), no ano 586 a.C. A 
destruição da cidade de Jerusalém resultou na morte de milhares de judeus, e os 
sobreviventes foram levados à Babilônia em três deportações ( Jr 52.28-30).

O segundo templo

Depois da conquista da Babilônia pelo rei Ciro da Pérsia, a política de deporta-
ções mudou. Num decreto de 539 a.C., ele autorizou a volta dos judeus à terra de 

R. B. Y. Scott, “The Hebrew Cubit”, Journal of Biblical Literature (setembro de 
1958) 205-214.

5O Tosefta (“acréscimos”) é uma coleção semelhante de comentários, opiniões e 
decisões com aproximadamente a mesma idade da Mishná.

6Yom Ha-Kippurim 3.6 (ver também Mishná Yoma 5.2).



9

Israel (Ed 1.2-5). Sob a liderança de Zorobabel e com o apoio dos profetas Ageu 
e Zacarias, o templo foi reconstruído. A dedicação foi em 516 a.C., setenta anos 
depois da sua destruição pelos babilônios.

O templo de Zorobabel era mais humilde (Ed 3.12) e faltavam muitos dos 
artigos originais. Por exemplo, Josefo e outras fontes rabínicas indicam que a Arca 
da Aliança não ocupava mais sua posição no Santo dos Santos. Existem quatro 
teorias quanto à história subsequente da Arca. Uma delas, baseada no fato de a 
Arca não ser mencionada na lista dos utensílios trazidos de volta da Babilônia 
(Ed 1.9-11), diz que ela foi destruída junto com o templo e que não foi levada à 
Babilônia. A segunda teoria diz que ela foi destruída ou mantida na Babilônia e, 
por isso, não consta das listas daquilo que voltou com Sesbazar. A terceira afirma 
que, se Apocalipse 11.19 for uma referência à Arca da Aliança (e não a outra 
arca), ela está agora no céu.

A quarta teoria, a mais popular, presume que a arca foi escondida pelos sacer-
dotes, antes da destruição do templo em 586 a.C., e só será trazida à luz quando o 
Messias restaurar o terceiro templo. Existem várias opiniões quanto a localização 
da arca hoje, mas a ideia predominante é de que permanece em algum esconderijo 
subterrâneo no próprio Monte do templo.7

O templo de Zorobabel foi saqueado pelos sírios em 169 a.C., e uma ima-
gem de Zeus foi levantada no local. Dois anos depois, por ordem de Antíoco IV, 
porcos foram sacrificados no altar e o culto judaico foi suspenso até a revolta dos 
macabeus.8

Jerusalém foi conquistada pelos romanos em 63 a.C., mas o culto no templo 
não foi interrompido, devido ao respeito que Pompeu tinha pela religião judaica. 
Em 36 a.C, Herodes, o Grande, foi nomeado “rei da Judeia” e assassinou os últi-
mos membros da dinastia hasmoneana. Querendo manter o apoio dos judeus, ele 
elaborou um imenso projeto de reconstrução do templo.

7Certamente não está num depósito esquecido em Washington, D.C., aguardando 
um futuro episódio de Indiana Jones!

8Macabeu (“martelo”) era o apelido de Judas, filho de Matatias, chefe da insurreição 
dos judeus contra Antíoco Epifânio. O apelido veio a incluir tanto seus irmãos que o 
sucederam na liderança como o período inteiro da história judaica. Também é usado o 
termo “dinastia hasmoneana” para indicar o período macabeu (165-63 a.C). Este nome é 
derivado do pai de Matatias.



10

O templo de Herodes

Herodes, o Grande, foi proclamado “rei da Judeia” pelo senado romano em 40 
a.C., mas só assumiu o poder em 37 a.C., após a derrota da família hasmoneana. 
Em pouco tempo, obteve a fama de ser o rei mais odiado da história dos judeus, 
conhecido por sua tirania e crueldade. Por causa do medo de ter um candidato 
rival ao trono, mandou matar sua esposa, três filhos, sua sogra, um cunhado, um 
tio e várias outras pessoas (e. g. os meninos de Belém, Mt 2.16). Isto levou o im-
perador Augusto a comentar que era mais seguro ser um porco (em grego, hus) do 
que filho (em grego, huios) de Herodes.

Por outro lado, Herodes tentou receber apoio dos judeus de duas maneiras: 
primeira, casando-se com Mariamne, da família hasmoneana, e, segunda, recons-
truindo o templo. A arqueóloga Kathleen Kenyon denominou a construção de 
Herodes como o “terceiro templo”, mas esta terminologia nunca foi adotada e 
é usada hoje para indicar uma construção futura do templo. O termo “segundo 
templo” inclui tanto o templo de Zorobabel como o de Herodes, pelo fato de não 
ter cessado o culto no local.

O fato de que a construção de Herodes não foi uma simples reforma do 
templo de Zorobabel é evidente pelo tamanho da obra. Muralhas de arrimo fo-
ram construídas nos quatro lados do Monte Moriá, para criar uma plataforma

O monte do templo durante o período do Segundo Templo

Reconstrução baseada em evidências arqueológicas e históricas

1. Muralha ocidental
2. Arco de Wilson
3. Portão de Barelay
4. Rua herodiana
5. Restos de lojas
6. Arco de Robinson
7. Cidade alta
8. Pilastras
9. Portão Duplo
10. Portão Triplo



11

11. Escada monumental
12. Praça
13. Pórtico Real
14. Palácio (?)
15. Palácio (?)
16. Acesso à área do templo
17. Balneário (mikvaot)
18. Câmara do conselho
19. Escada para a rua
20. Torre herodiana
21. Fortaleza Amônia
22. Portão de Warren
23. Pedras de cantaria herodianas

Figura 2: Reproduzido com permissão do desenhista, Leen Ritmeyer.

Retangular, dobrando o espaço e criando uma área plana para novos átrios, 
pórticos, e outras construções. O santuário foi completamente demolido e recons-
truído com o dobro do tamanho anterior. Toda esta construção foi supervisionada 
pelos sacerdotes, e a construção do templo propriamente dito foi realizada por 
eles. A construção foi iniciada em 20 a.C. e completada apenas em 64 d.C., num 
total de oitenta e quatro anos!9

9João 2.20 diz que levou “46 anos para construir”, mas isto foi só até aquele dia, pro-



O tamanho e a beleza da obra são comentados por todos os que escrevem so-
bre Jerusalém — desde Josefo até Leen Ritmeyer. Este, um cristão holandês que 
hoje mora na Inglaterra, participou das escavações no Monte do Templo, chefia-
das pelo Prof. Benjamin Mazar, da Universidade Hebraica. Este projeto começou 
em 1968, logo depois da Guerra de Seis Dias. Apesar de não terem acesso ao topo 
da plataforma herodiana, muito foi revelado sobre as construções herodianas em 
volta do templo. Leen Ritmeyer, com a ajuda da sua esposa irlandesa Kathleen, 
foi o desenhista da obra.10

A obra herodiana não só dobrou a área original (caberiam doze campos de 
futebol na plataforma!) como também modificou permanentemente a topografia 
da cidade. Hoje é difícil ao observador leigo identificar um monte embaixo da 
plataforma, e o vale central é apenas uma pequena depressão. A pedra virgem 
encontra-se vinte e um metros abaixo do nível da praça moderna, em frente à 
Muralha Ocidental. Quase 2000 anos depois da sua morte, Herodes continua a 
dominar o horizonte de Jerusalém.

No ano 66 d.C., os judeus se revoltaram contra a opressão romana. Em 
apenas quatro anos, no ano 70 d.C., foram derrotados, e Jerusalém foi destruída 
por ordem do Imperador Tito. Como no caso do primeiro templo, o templo de 
Herodes foi queimado e totalmente destruído, no dia nove de Av.

Na segunda revolta, liderada por Shimon Bar Kochbah, em 132-134 d.C., 
houve uma tentativa de se restaurar o templo. Foi construído um altar no Mon-
te do templo e iniciou-se um novo alicerce. Mas tudo foi perdido na vitória 
dos romanos, em 135 d.C. Logo depois, o Imperador Hadriano construiu no 
local um templo ao deus Júpiter, e os judeus viveram dezenove séculos de exílio  
e dispersão.

vavelmente no ano 26 d.C. A construção do prédio do templo propriamente dito levou 
apenas dezoito meses, em 20-19 a.C.

10Uma coleção de artigos no Biblical Arcliaeology Review de novembro/dezembro 
de 1989 revela os resultados do trabalho dos Ritmeyers. O artigo “Reconstructing He-
rod’s Temple Mount in Jerusalem” (p. 23-42) traz muitos dos desenhos do casal, incluin-
do o que é reproduzido com permissão neste artigo. Detalhes do templo propriamente 
dito foram publicados por Joseph Patrich, “Reconstructing the Magnificent Temple He-
rod Built”, Bible Review (outubro de 1988).



13

Figura 3: A planta do templo de Herodes

O terceiro templo

Hoje, a reconstrução do templo é assunto de enorme interesse para judeus or-
todoxos e muitos cristãos. Uma interpretação literal das Escrituras resultará na 
conclusão de que haverá novamente um templo em Jerusalém, durante o perío-
do da tribulação (Dn 9.26-27; Mt 24.15; 2Ts 2.4; Ap 11.1-2). Se ele virá a ser 
construído em nossos dias é uma pergunta que ainda não tem resposta. Para os 
judeus ortodoxos,11 as dificuldades envolvidas apresentam uma série de obstáculos 
à construção:

a questão da autorização divina;
a seleção dos sacerdotes para liderar a construção e reiniciar o culto;
a ausência dos móveis e utensílios sagrados originais;
a falta de uma planta exata e completa das construções anteriores;
acesso ao local e permissão para construir, diante da oposição muçulmana;
a questão da idoneidade da presente geração; e
a questão da reinstituição ou não dos sacrifícios de animais.

11O material que segue é adaptado de três fontes principais: (1) uma entrevista com 
Gershom Salomon, líder dos “Fiéis do Monte do Templo”, publicada no Jerusalem Post 
International Edition (13 de abril de 1991): 10-11, (2) o artigo publicado na coluna “To-
rah Today” pelo Rabino Pinchas H. Peli, “A. Place for the Lord”, Jerusalem Post (10 de 
fevereiro de 1989): 11 e (3) o artigo de J. Jay Wolf, “It’s Time to Plan our Next Temple”, 
Forum (primavera de 1985): 107-117.



14

1. A autorização divina

Não havendo qualquer proibição divina e baseado na ausência de uma autori-
zação divina para o templo de Herodes (que não limitou o seu sucesso e popu-
laridade dentre a liderança espiritual da época), a maioria concorda que não há 
necessidade de uma maior autorização além daquela existente em Êxodo 25.8: “E 
me farão um santuário para que eu possa habitar no meio deles.”

Os rabinos Rashi, Rashbam, Hezkuni e Maimónides são citados como  
autoridades para esta interpretação.12 De outro modo, não teria sentido a repeti-
ção da Amidá em todas as ocasiões em que judeus oram nas sinagogas:

Pousa a tua glória na tua cidade, Jerusalém, como prometeste, e o trono de Da-
vid, teu servo, ali seja depressa restabelecido [sic]; e reconstrói-a, fazendo dela 
uma construção eterna, depressa em nossos dias [...] Compraze-te, eterno, nos-
so Deus, com o teu povo de Israel e as suas orações recebe. Reconduz o serviço 
Divino do santuário da tua casa.13

A conclusão é de que “por mais desejável que seja a intervenção divina, não 
seria considerada um pré-requisito inalterável para se iniciar a restauração”.14

2. A seleção dos sacerdotes

É grande a falta de genealogias adequadas para se estabelecer a linhagem sacer-
dotal. Todavia, não há razão para se pensar que esta situação vá melhorar com 
o passar do tempo. Certamente, não há falta de candidatos (todos aqueles cujo 
sobrenome é Cohen, Cohn, ou algo semelhante), e todos os judeus que estudam o 
Talmude conhecem as obrigações e funções dos sacerdotes, segundo descritas nos 
tratados Zevachim, Tarnid e Middot.

Outro problema em relação aos sacerdotes é sua purificação cerimonial, que 
requer as cinzas do bezerro vermelho. Antes de purificar o local do templo, é 
necessário purificar os sacerdotes, e isto só poderá ser feito depois de se escolher 

12Peli, op. cit.
13Wolf, op. cit., 112.
14Meir Matzliah Melumed, Sidur Tefitlat Matzlioh (Rio: Congregação Religiosa 

Israelita Beth-EI, 1978): 80.



15

um animal perfeito que deve ser sacrificado e queimado no Monte das Oliveiras 
para produzir as cinzas necessárias (Nm 19.10). Apesar de algumas tentativas 
de Wendell Jones15 e muito interesse da parte da liderança do rabinato chefe de 
Israel, ainda não há solução para este problema.

3. A falta dos utensílios

Além da crença popular já citada de que a arca está preservada embaixo do Monte 
do Templo, existem outras soluções para a falta do equipamento necessário para o 
culto no templo. Na realidade, não são necessárias as peças originais, uma vez que 
em cada reconstrução do templo foram produzidos alguns novos utensílios (e.g. 
Saio mão só usou a Arca da Aliança do tabernáculo e o segundo templo sequer 
tinha arca). Existem na Bíblia, na Mishná, e no Talrnude descrições detalhadas de 
cada artigo necessário, embora nem sempre concordem entre si.

Desde 1973, o “Instituto do Templo” em Jerusalém tem feito pesquisas e já 
completou vários projetos relacionados com a mobília do templo e as roupas dos 
sacerdotes. O projeto mais recente foi o menorah (candelabro de sete braços), 
que será colocado no Santos dos Santos. Este projeto só espera um doador de 43 
quilos de ouro para que seja completado!16

4. As plantas originais

Sendo que nenhum dos templos seguiu a mesma planta, não são necessárias 
maiores informações, além das que já existem quanto às medidas. O problema 
maior é quanto à certeza da posição exata do templo no monte. Absolutamente 
nada pode ser feito, até que se resolva a questão de onde deve ser construído. Já na 
ocasião da primeira reconstrução do templo encontramos esta preocupação com 
a localização exata do altar.17

15Jones é do estado norte-americano de Indiana e foi a inspiração para a figura de 
“Indiana Jones”!

16Jerusalem Post Internationol Edition (24 de agosto de 1991): 13.
17Esdras 3.3 diz que eles “firmaram o altar sobre suas bases” (mechonotav). O léxico 

de Brown-Driver-Briggs (p. 467d) dá como significado da raiz deste termo “lugar fixo ou 
estabelecido”. O seu uso em outros contextos (Êx 15.17; 1Rs 8.39,43,49; Sl 104.5) pode 
ser interpretado como um ponto determinado, não apenas uma base sólida (ver tb. o uso 
do termo em relação ao templo, em Esdras 2.68).



16

Até recentemente, esta questão teria tido uma resposta relativamente sim-
ples. É comum identificar a pedra18 debaixo da Cúpula da Rocha como o lugar 
certo. Mas, lugar certo para quê? São oferecidas duas respostas: 19 a pedra é (1) o 
lugar do Santo dos Santos ou (2) do altar de ofertas queimadas. Mas não se pode 
permitir tanta incerteza. Outras dificuldades também surgem quando se tenta 
relacionar todos os elementos do templo e seus átrios a esta posição.

Nos últimos quinze anos, o trabalho de Asher Kaufman20 tem contribuído 
muito para a solução deste problema. Kaufman partiu do fato de que a Mishná21 
afirma que o átrio maior do Monte do templo estava ao sul do templo, o segundo 
a leste, o terceiro ao norte, e o menor a oeste. Simplesmente não é possível en-
caixar esta descrição com uma posição do templo no mesmo local da Cúpula da 
Rocha.22 O fato é que a pedra virgem é visível em dois lugares no monte. Aproxi-
madamente a 100 metros a norte-noroeste da Cúpula da Rocha, há uma pequena 
cúpula de pedra que tem como nome “Cúpula de Tabletes”, situada sobre uma 

18Esta pedra chamada “as Sakhra”, na língua árabe, é venerada pelos muçulmanos 
como o lugar de onde Maomé ascendeu aos céus. Eles podem até mostrar a pegada que 
seu cavalo el-Buraq deixou na pedra antes de subir.

19Veja, por exemplo, o Novo Dicionário da Bíblia (São Paulo: Vida Nova, 1966) 
1569, que dá as duas sugestões. A identificação desta pedra como o lugar certo pode ser 
remontado apenas ao oitavo século d.C. ao Wahb ibn Manabbih, um judeu convertido 
ao islã.

20Ele tem contribuído com artigos aos anuários da Encyclopaedia Judaica sobre o 
assunto e os resultados das suas pesquisas já apareceram cm muitas publicações arqueo-
lógicas, notavelmente o “best-seller” que popularizou a sua hipótese, “Where the Ancient 
Temple of Jerusalem Stood”, Biblical Archaeology Review (março/abril de 1983) 40-59. 
Por não ser arqueólogo (ele é professor de física na Universidade Hebraica em Jerusa-
lém), o seu trabalho não foi levado a sério pela comunidade arqueológica de início, mas 
hoje tem recebido maior aceitação. Sua conclusão quanto a localização do templo já é 
publicada como “Local Alternativo” nos mapas oficiais do Estado de Israel, nos mapas 
publicados pela Carta e no atlas do Pictorial Archive.

21Middot 2.1.
22Apoio para a não-identificação desta pedra como o lugar do templo é o fato de que 

dificilmente haveria uma eira no pico de uma montanha. Se não for a base do altar nem 
do Santo dos Santos, como identificamos então esta pedra? Uma possibilidade surge da 
Mishná (Taánit 3.8 com Baba Metzia 2.1·6) que fala de uma “Pedra dos Requerentes” ao 
sul do templo que funcionava como uma espécie de “Achados e Perdidos”.



17

pequena área de pedra virgem exposta. Este é o lugar identificado por Kaufman 
como a “Pedra de Fundação” no Santo de Santos.

Um argumento forte na sua teoria é o alinhamento desta pedra com o Por-
tão Dourado.23 Uma referência na Mishná24 indica que, quando o sumo sacerdote 
sacrificava o bezerro vermelho num ponto elevado no Monte da Oliveiras, ele 
podia olhar sobre o Portão Dourado para dentro do santuário do templo.25

Hoje, apesar da impossibilidade de escavações no local,26 Kaufman tem mais 
de cinquenta evidências arqueológicas, além das evidências literárias de Josefo e 
da Mishná, para apoiar a sua teoria.27 Não devem existir muitas dúvidas quanto 
ao lugar certo para a reconstrução do templo.

5. Acesso e permissão para construir

Devido à situação política de hoje, é duvidoso que haja uma solução pacífica para 
esta dificuldade. Por outro lado, se a posição correta do templo está 100 metros 
ao norte da Cúpula da Rocha, há espaço suficiente para sua construção, sem que 
o edifício muçulmano seja demolido.

23Em 1981, o presente autor estava no Jardim do Getsêmani, tirando uma foto do 
Portão Dourado, quando observou que a Cúpula da Rocha estava a mais de 100 metros 
ao sul daquele ponto! Após reflexão, concluiu que 1) ou o Portão não era o portão original 
que dava entrada à área do templo ou 2) o templo não estava localizado na posição da 
Cúpula da Rocha. Posteriormente descobriu que a identificação do Portão Dourado com 
a posição (a estrutura atual é de um tempo mais recente) do portão original foi confirma-
da por uma descoberta da parte de Jumes Fleming, em 1969, e publicada por ele no ar-
tigo “The Undiscovered Cate Bencath Jerusalem’s Golden Gate”, Biblical Archaecology 
Review (janeiro/fevereiro de 1(83): 24-37.

24Middot 2.4 (com 1.3).
25O presente autor descobriu que este alinhamento inclui não somente o Portão 

Dourado e o lugar aqui identificado para o Santo dos Santos como também o lugar 
(tradicional) da ascensão de Cristo no Monte das Oliveiras, o Jardim do Getsêmani no 
Vale Kidron (Cedrom) e o Gólgota na Igreja do Santo Sepulcro. Numa foto aérea de 
Jerusalém uma régua ligaria perfeitamente os cinco pontos!

26Veja o apêndice no final deste artigo.
27Asher S. Kaufman, “New Light upon Zion: The Plan and Precise Location of the 

Second Temple”, Ariel (Nº 43, 1977): 62-99.



18

É evidente que esta solução não será do agrado nem dos judeus nem dos 
muçulmanos, mas, sem tentar proferir uma profecia (como Amós, “não sou pro-
feta, nem filho de profeta”!), quero sugerir que é exatamente o tipo de solução 
que o anticristo poderá dar para firmar um pacto com Israel e “resolver” o conflito 
árabe/israelense (Dn 9.27). Simplesmente não podemos saber como Deus pre-
parará o caminho para a reconstrução do templo, mas se for uma coisa dos anos 
vindouros, a remoção da Cúpula da Rocha não é essencial.

6. A idoneidade da presente geração

É um tanto difícil argumentar sobre este ponto, uma vez que só Deus é juiz destas 
coisas. No tempo do tabernáculo, só duas pessoas de toda a congregação de Israel 
foram consideradas idôneas para entrarem na Terra Prometida. O profeta Zaca-
rias foi informado de que o pecador Josué foi “um tição tirado do fogo”, escolhido 
para ser o sumo sacerdote durante a construção do templo de Zorobabel (Zc 3). 
Se a presente geração é digna desta honra ou não, só Deus pode dizer. A profecia 
de Ezequiel (caps. 36 e 37, esp. 36.25) indica que Israel será restaurado à terra na 
incredulidade (“ossos secos”) e só então será restaurado espiritualmente por um 
ato divino (“e o espírito entrou neles”; 37.10). Depois disto, Deus promete: “... e 
porei o meu santuário no meio deles para sempre” (37.26).

7. A reinstituição de sacrifícios

A resistência da parte de muitos evangélicos à ideia da restauração dos sacrifícios 
no futuro (baseado em Ez 43.18—46.24; esp. 45.22) é resultado ele uma con-
cepção errada do seu papel no passado. Nunca os sacrifícios tiraram o pecado de 
alguém (Hb 10.4-14); apenas serviram como cobertura, até que fosse revelado  
“o Cordeiro de Deus que tira o pecado do mundo” ( Jo 1.29).

Assim, a reinstituição dos sacrifícios também não terá eficácia na remoção 
dos pecados. Somente o sangue derramado de Jesus, o Messias, pode fazer isto. 
Todavia, da mesma forma como nossa celebração da Ceia do Senhor é um me-
morial da morte de Cristo (e não uma nova oferta dele cada vez que a celebramos, 
como ensinam os católicos), assim também os sacrifícios futuros terão o mesmo 
valor como memorial da morte do Supremo Sacrifício no passado.28

28Veja, p. ex., a explicação de Charles C. Ryrie, A Bíblia Anotada (São Paulo: Mun-
do Cristão, 1991) 1066.



19

Entre judeus há debates semelhantes:
Judeus conservadores e “esclarecidos” [ficam] embaraçados com a ideia de 

sangue e incenso como parte do culto religioso e estão ainda debatendo se 
devem manter a referência aos sacrifícios no Livro de Orações com as palavras 
ve´sham na áse (e lá faremos), algo que um dia queremos ver restaurado, ou com 
as palavras ve´sham asu (e lá faziam), como uma lembrança daquilo que se fazia 
no passado.29

Conclusão

Davi escreveu: “Uma causa peço ao Senhor, e a buscarei: que eu possa morar na 
casa do Senhor todos os dias da minha vida, para contemplar a beleza do Senhor, 
e meditar no seu templo” (Sl 27.4).

O famoso rabino Maimónides (1135-1204) determinou quatro eventos que 
deverão caracterizar os últimos dias: 1) a volta dos judeus para a terra de Israel, 
2) o estabelecimento de um rei da casa de Davi (o NT diria “um Rei”), 3) o ex-
termínio dos amalequitas (os inimigos de Israel), e 4) a reconstrução do templo. 
Hoje, provavelmente, a maioria dos judeus concordará com as palavras do Rabino 
Peli: “Mesmo que esta seja a ordem ideal dos eventos, os eventos em si não são 
necessariamente interdependentes, e nossa responsabilidade é cumprir aquele que 
for possível a qualquer momento.”30

Será isto em nossos dias?

Apêndice

Hoje, a escavação arqueológica é politicamente impossível, devido à situação 
do conflito árabe/israelense e à presença das mesquitas e outros monumentos 
muçulmanos no local. Por isso, a pesquisa está limitada à observação de vestígios 
na superfície e às fontes literárias. Em várias ocasiões este autor foi proibido de 
tirar fotos dos elementos aqui descritos e uma vez foi expulso pelo Waqf,31 por 
tentar medir uma pedra visível na superfície.

29Peli, op. cit.
30Idem.
31O Concílio Religioso Muçulmano.



20

O problema atual teve origem no decreto do General Moshe Dayan, logo 
após a vitória israelense na Guerra de Seis Dias, em junho de 1967. Presumi-
velmente para evitar uma “Guerra Santa” (jihad) com os árabes, ele reinstituiu 
a autoridade religiosa muçulmana sobre o Haram el Sharif (o antigo Monte do 
templo) e proibiu a oração pública de judeus no local. Judeus ortodoxos também 
são proibidos de entrar pelo rabinato, devido ao perigo de pisarem em alguma 
área santa, mas esta ordem não é aceita por todos.

Um destes grupos ortodoxos, “The temple mount faithful” [Os fiéis do monte 
do templo], abriu um processo judicial no Supremo Tribunal de Israel, em junho 
de 1991. Citando inúmeros casos documentados32 e uma destruição progressiva 
das antiguidades pelas autoridades muçulmanas, este grupo está tentando forçar o 
governo de Israel a assumir a responsabilidade de proteger este patrimônio nacio-
nal. Está exigindo uma pesquisa científica de toda a área, para identificar e medir 
todas as antiguidades. Um dos advogados preparou um excelente resumo das leis 
que regem o caso.33 

32Ver, p. ex., o editorial “Ancient Remains on the Temple Mount Must Not Be Des-
troyed”, Biblical Archaeology Review (março/abril de 1983): 60, 61.

33Stephen J. Adler, “The Temple Mount in Court”, Biblical Archaeology Review 
(setembro/outubro de 1991): 60-68, 72.

Foi o consultor de geografia e de arqueologia da 
comissão de tradução da Nova Versão Internacional e 
trabalhou na tradução de alguns livros históricos do 
Antigo Testamento da NVI. É mestre em teologia pelo 
Regular Baptist Seminary, EUA. Filho de missionários 
americanos no Brasil, dedicou-se ao estudo do hebraico 
e da arqueologia. Viveu muitos anos em Israel, onde 
especializou-se na história, geografia e arqueologia da 
Terra Santa. Lecionou por muitos anos no Seminário 
Batista Regular de São Paulo, SP. Além de ter lecionado 
em Israel por vários anos, atualmente é professor da 
área bíblica do Masters College, Califórnia, EUA,  
onde reside.

Sobre o autor

Randall K. Cook



21

Duas diásporas e duas voltas

Frans Leonard Schalkwijk

Pessoalmente creio que a volta atual dos judeus à terra de Israel é um cumpri-
mento da promessa de Deus.1 Mas será que é bíblico pensar assim? Pois não 
será que todas essas promessas sobre o retorno já se cumpriram na volta do 

exílio babilônico? E não é a conversão de Israel a condição da sua volta? Assim já 
ouvi pelo menos sete perguntas críticas que pesam na balança contra uma segunda 
volta dos judeus para sua terra como cumprimento da promessa de Deus. Vamos 
ouvir com muita atenção essas objeções fraternais (quatro bíblicas e três práticas) 
para não errar na interpretação e no ensino fiel da Palavra de Deus (2Tm 2.15).  

1. Cumprimento realizado

A primeira objeção tem peso histórico muito grande: a volta atual não pode ser o 
cumprimento da promessa divina, pois essas promessas já se cumpriram na volta 
do exílio babilônico, em 539 a.C. Vamos então reler umas promessas de volta e 
perceberemos que todas são muito semelhantes, mas umas se encaixam mais no 

1Cf. meu texto anterior, “Israel voltando para casa”, em: https://teologiabrasileira.
com.br/israel-voltando-para-casa/.



22

dia de hoje do que no primeiro retorno. De fato, há semelhanças e diferenças en-
tre a volta da diáspora babilônica depois daqueles 70 anos preditos por Jeremias 
29.10 e a volta atual da diáspora romana, que depois do ano 70 durou mais de 
19 séculos. A diferença principal está no seu volume. Pensando nas promessas 
como estrelas (Gn 15.5), há promessas que são como uma estrela maior ou, quem 
sabe, podíamos dizer que há promessas que são como uma “estrela dupla”, uma 
menor na frente com uma maior atrás. Sem telescópio mal dá para ver que é uma 
estrela dupla.2 A volta da diáspora babilônica é relativamente pequena, contada 
em milhares (Ed 2.64), mas a volta da diáspora romana é enorme, pelo menos 
duas vezes maior.3 Vamos focalizar alguns aspectos das promessas sobre a volta e 
seu cumprimento.

De onde voltam? No ano 539 a.C., os judeus vieram basicamente da Meso-
potâmia e da Pérsia, então do nordeste de Canaã. Mas já uns vinte anos depois 
daquela volta, o Senhor falou de novo, desta vez por meio do profeta Zacarias: 
“Salvarei meu povo, tirando-o da terra do oriente e da terra do ocidente” (8.7). 
E na profecia de Isaías 43.5-6 o âmbito geográfico é ainda muito maior: “Tra-
zei meus filhos de longe, e as minhas filhas das extremidades da terra”. Em 539 
a.C. eles vieram do nordeste. Mas, atualmente, vieram do norte e do sul, do leste 
e do oeste, da Rússia e da África do Sul, da Índia e de Marrocos, das Améri-
cas e da Austrália; agora, de mais de cem países, quase do mundo inteiro. Mas  
alguém perguntaria: “Este seria realmente a volta prometida?” E a resposta podia 
ser formulada em outras perguntas: “Não são os que voltam judeus?” “E não estão 
voltando para Israel?” De qualquer forma é uma volta. Mas, por cima, não há 
atualmente um fenômeno interessante complementar? Pois cristãos estão ajudan-
do nesta aliya,4 como a organização “Operação Êxodo” com muitos cooperadores 

2Lembre-se também que, às vezes, as promessas de Deus são mais ricas do que 
pensamos e, às vezes, se cumprem por enquanto parcialmente ou em etapas. Assim, na 
sinagoga de Nazaré, o Senhor Jesus leu a promessa em Isaías sobre o ministério do Mes-
sias, mas Ele parou no meio da frase pois não tinha chegado ainda a hora do juízo final 
(Lc 4.19).

3Imigração na Terra Santa: em milhares: 539 a.C.: 42.000 (Ed 2.64); 1948 A.D.: 
101.000; 1949: 239.000; 1950: 170.000. Veja https://www.jewishvirtuallibrary.org/lates-
t-population-statistics-for-israel.

4Alija significa subir para Jerusalém.



23

voluntários de várias nacionalidades, como Isaías já tinha profetizado (49.22).5 E 
mais: Jeremias enfatizou que viriam da “terra do Norte” (16.15). Há um capitó-
lio exatamente ao norte de Jerusalém, Moscou. É que a gigante Rússia abrigava 
mais de dois milhões de judeus, mas a emigração começou somente depois da 
implosão da União Soviética (1991). Stalin tinha criado uma nova pátria judaica, 
Birobidshan, no extremo oriente da Sibéria na fronteira com a China (1928). 
Era uma região autônoma (oblast) de confissão religiosa ateísta, mas na bandeira 
tinha um candelabro estilizado; e, depois do russo, a língua oficial era yiddish, um 
dialeto judeu-alemão da Europa oriental escrito com letras hebraicas. Agora, de-
pois de 1991, a maioria emigrou para América ou Israel onde 15% da população 
fala russo. 

De fato, a volta do exílio romano é como a volta do exílio babilônica, porém 
agora em escala mundial e, como profetizado, especialmente do Norte e ainda por 
cima com a ajuda de estrangeiros. Três coincidências?

Quem está voltando? É nossa segunda pergunta. Como na volta da Babilô-
nia, é o “restante” que está voltando agora, inclusive aleijados e mulheres grávidas 
( Jr 31.7-8). Há ainda mais um paralelo, sinistro, entre as duas voltas do “restante”, 
pois uns sessenta anos depois do primeiro regresso houve uma tentativa frus-
trada de Esaú de genocídio do “restante” de Jacó no império persa (Ester, 480 
a.C.). Outro paralelo amargo são as lágrimas do “restante” pois desta vez havia 
muito mais choro ainda de Raquel e das mães de Israel pelos seus filhos, pois 
“já não existem” ( Jr 31.15-17). É que na Europa havia nove milhões de judeus, 
porém dois terços deles foram mortos (dos quais 1,5 milhão de crianças) naquele 
Holocausto satânico. E não somente na Alemanha, pois quando os nazistas in-
vadiram a União Soviética, em dois dias mataram em Kiev, capital da Ucrânia, 
mais de 30.000 judeus (1941, Babi Yar). Mortos, e não somente pelos nazistas. 
Naquele mesmo ano, quase 800 judeus conseguiram fugir da Romênia num velho 
cargueiro de gado, o Struma, com destino a Palestina. Mas a Inglaterra, que go-
vernava aquele mandatório, recusou a entrada. Refugiou-se no porto de Istanbul. 
Quando, depois de uns dias, ficou claro que a Inglaterra não permitiria mesmo 
a entrada num porto da terra prometida, o Struma foi puxado para alto mar e 

5Cf. Ebenezer — Operation Exodus: https://ebenezer-oe.org/pt-br/; Christians for 
Israel International: https://www.c4israel.org/.



24

no dia seguinte torpedeado pelo submarino russo Shch-213. Houve apenas um 
sobrevivente.6 A Inglaterra recusou a muito mais sobreviventes do Holocausto a 
entrada na Palestina,7 devolveu o mandato às Nações Unidas (1947) e definhou 
como potência mundial (cf. Is 60.12).

De fato, há muitos paralelos, entre o “restante” das duas voltas, mas também 
diferenças: mais gente, mais lágrimas.

Sobreviver como? Uma terceira comparação entre as duas voltas pode ser 
como os imigrantes sobreviveram depois da chegada em Canaã. Sem dúvida, nos 
dois casos, era basicamente pela agricultura. Mas havia diferenças. Depois da 
Babilônia, a terra ainda não tinha se tornada em deserto, pois outros pequenos 
grupos étnicos tinham imigrado para lá e a agricultura voltou a produzir bem. 
Mas depois daquele longo exílio romano, a terra tinha se tornado um deserto ou 
pantanais infestados de mosquitos com malária e febre amarela. Assim, todos os 
viajantes do século 19, como Mark Twain, observaram: a Palestina é um deserto 
(1867). Mas os judeus, desta vez voltando depois de mais de 40 gerações, com-
praram essas terras e os antigos donos (que moravam em Beirute, Damasco, etc.) 
riram, pois conseguiram um bom dinheiro por terrenos que não valiam nada. Mas 
como trabalharam esses donos “novos”! E foi interessante que muitos jovens de 
outras nações vieram ajudá-los! Interessante, sim, mas assim se cumpriu outra 
profecia de Isaías que estrangeiros trabalhariam nas lavouras e vinhedos (61.5). 

De fato, a “segunda volta” é como a volta de Babilônia pois são judeus que 
precisam trabalhar para sobreviver, mas é diferente pois ocorre em escala mundial 
e com ajuda mundial como profetizado.

Morar onde? Uma outra pergunta básica que imigrantes enfrentam é onde 
morar. E, de novo, há muita semelhança entre as duas voltas, simplesmente por-
que estes judeus eram pessoas com as mesmas necessidades básicas. Só que na 
segunda volta em escala maior, e encontramos até profecias complementares a res-
peito deste assunto. Assim Isaías diz 61.4, diz: “Edificarão os lugares antigamente 
assolados [...] e as cidades arruinadas...”. Assim, hoje, diferente do que ocorreu no 
Egito, em Israel há muitas cidades novas nos lugares, e com nomes antigos: Berseba, 
Lachis, Bete-Seã, etc., reconstruídas (sempre depois de pesquisas arqueológicas).  

6Veja https://en.wikipedia.org/wiki/MV_Struma.
7Leon Uris, Exodus (Rio de Janeiro: Record, 2018). 



25

E Sofonias profetizou especificamente sobre uma parte da região dos filisteus: 
“O litoral pertencerá aos restantes da casa de Judá; nele apascentarão os seus 
rebanhos, e à tarde se deitarão nas casas de Ascalom...” (2.7). Hoje, Ascalom, 
reconstruída por judeus sul-africanos (1951), é uma cidade moderna de uns dez 
quilômetros, ao norte da faixa de Gaza, com esse mesmo versículo bíblico afirma. 

De fato, essa segunda volta é como a volta de Babilônia, somente em escala 
mundial e, às vezes, com alguma profecia complementar, como esta sobre Ascalom.

Nação forte? Refugiados que, depois de anos, voltam para casa, encontram 
pessoas que ocuparam o espaço vazio e que, de repente, se tornam seus piores 
inimigos. Por isso precisam se organizar bem para poder sobreviver. Mas, estan-
do dentro do plano de Deus, eles podem ter certeza que o Fiel os ajudará. Uma 
profecia de Miqueias 4.6-7 trata especialmente deste problema dos inimigos. E, 
na primeira volta, o Senhor cumpriu sua promessa quando o árabe Gesém e seus 
companheiros resistiram ao governador Neemias (Ne 2.9). Mas a mesma pro-
messa valeu também para o que parece ser uma segunda volta prometida, pois 
apesar dos muitos inválidos pelos campos de concentração, Deus prometeu que 
os faria “uma poderosa nação”!  E Deus cumpriu sua Palavra! Pois como foi um 
milagre que o novo Estado de Israel conseguiu vencer as guerras de extermínio 
que seus novos vizinhos travaram contra ele. Logo depois do país nascer, eclodiu 
a guerra da independência, de 1948; depois a guerra de seis dias, em 1967; outra 
em 1973; e as seguintes. Mas Israel sobreviveu, e hoje é uma nação forte! 

A promessa entregue pelo profeta Miqueias valeu para todas essas circuns-
tâncias adversas, tanto na primeira como na segunda volta. E somente nesta últi-
ma, em escala cem vezes maior e perigosa! 

Todos nós já sabíamos da história, que, de fato, há duas diásporas, a babilônica 
e a romana. Pessoalmente creio que podemos também distinguir duas voltas e reco-
nhecer essa última também como cumprimento das profecias naquela “estrela du-
pla”. Como acabamos de ver, em cinco áreas há paralelos claros, mas também “coin-
cidências complementares”8 nas profecias mencionadas que apontam nesta direção.

A grande pergunta honesta e fraterna permanece: “será que a volta atual dos 
judeus à terra de Israel de fato é um cumprimento da promessa de Deus?” No 
primeiro ponto procuramos responder à objeção que todas essas promessas sobre 

8Co-incident? God-incident!



26

o retorno dos judeus já se cumpriram na volta do exílio babilônico. Mas há pelo 
menos mais seis réplicas que pesam na balança contra uma segunda volta como 
cumprimento da promessa de Deus.

2. Condição

Na primeira objeção, a do cumprimento realizado, podíamos apontar para as di-
ferenças óbvias entre as duas voltas, mas na segunda objeção a resposta talvez seja 
mais difícil: não é que Deus estipulou uma condição? Não é que o SENHOR 
prometeu esse retorno à terra somente depois do retorno a Deus (Dt 30.1-6)? 
Estão voltando, mas será que já se converteram? Hoje em dia talvez somente 
1,5% da população é judeu messiânico. Pensando neste ponto crucial temos de 
concluir: sim, estão voltando, mas praticamente sem conversão. 

Que os judeus estão voltando para a terra prometida não há dúvida, pois 
desde 1900 este é um simples fato histórico e, se não, nem existiria um Estado de 
Israel. Então, há duas opções: ou é uma “volta carnal”, sem a bênção do Eterno, ou 
é pela graça imerecida de Deus. Pessoalmente creio que esta volta é um milagre 
da graça pelo sopro do Espírito Santo, numa certa altura da história geral. Pois 
quando é que o jornalista Theodor Herzl tocou a trombeta? Não foi um pouco 
antes do ano 1900?9 Será que foi como por um sopro do Espírito Santo? Se for, 
de certo a igreja de Cristo também percebeu esse sopro, pois quando o vento 
sopra, todo o mundo nota. Será que a igreja percebeu algo desse sopro? Será que 
a ordem cronológica neste sopro seria também: primeiramente o judeu, depois 
o grego? Parece que sim, pois um pouco depois de 1900 nasceu entre os crentes 
gentílicos o movimento pentecostal, e começou uma campanha de evangelização 
que, apesar de problemas, se provou ter sido a maior depois de Pentecoste (como 
o historiador Mark Noll observou). Pessoas simples, mas que tinham estado com 
Jesus (At 4.13)! Alguém poderia dizer: “Pura coincidência”. Mas eu acredito que 
a volta da diáspora romana é um milagre da graça e um milagre profetizado. Pois 
em Ezequiel 37 a sequência do cumprimento é: primeiro, a reunião dos ossos 
secos — antes da conversão.

Agora, sem dúvida, um reviver espiritual entre os judeus poderia aconte-
cer em qualquer lugar da vasta diáspora existente, como ocorre também entre os 

9Der Judenstaat, 1896.



27

gentios. Mas nessa profecia específica há um ponto centripetal, a terra de Israel 
(Ez 37.12). Neste caso, o juntar dos ossos em Israel é algo preparatório. E o que 
seria esse juntar dos ossos outro do que juntar judeus para ser um povo, uma 
comunidade organizada, provavelmente um estado, para poder sobreviver como 
um povo tão perseguido. Na entrada do Yad vaShem, o memorial do Holocausto 
em Jerusalém, se encontra gravado o versículo 14, revelando o que seus diretores 
judeus acreditam sobre a volta atual: “Porei em vós o meu Espírito, e vivereis, e 
vos estabelecerei na vossa própria terra”.10

3. Silêncio do Novo Testamento

Além da objeção que falta conversão e por isso a volta a Israel não pode ser o 
cumprimento da profecia, ainda há o problema aparente do quase silêncio total 
do Novo Testamento sobre a restauração de Israel. E, pensando bem, a ausência 
significativa de algo tão importante pode ser uma prova indireta que estamos na 
pista errada. E talvez seja por causa deste silêncio que muitos crentes pensam que 
a maioria das promessas do Tanach devam ser espiritualizadas. 

Antes de chegar à essa conclusão devíamos nos lembrar do contexto. Sa-
bemos que, nascidos e criados judeus, para o Senhor Jesus e seus discípulos, as 
promessas no Antigo Testamento, inclusive sobre a volta da diáspora, eram tão 
certas, transparentes, subentendidas e concretas que ninguém estranhou a per-
gunta: “Será este o tempo em que restaurarás o reino a Israel?” (At 1.6). Depois 
da resposta clara e negativa do seu próprio Rei (parafraseando: “Agora não! Nem 
chronos nem kairos!”), a ordem positiva para esta nova época da graça era muito 
clara: agora é evangelizar o mundo inteiro!

Mas em si, o fato de ter poucas referências não invalida essas poucas. Ou-
çamos então as poucas palavras do próprio Senhor Jesus e do seu apóstolo Paulo 
sobre o assunto. A mais conhecida talvez seja o “até” no sermão escatológico do 
Senhor Jesus em Lucas 21.24 sobre Jerusalém: “Cairão ao fio da espada e serão 
levados cativos para todas as nações; e, até que os tempos dos gentios se comple-
tem, Jerusalém será pisada por eles”. 

10Yad vaShem email ( Jerusalem, 18/9/22): further to your query, yes, the quotation 
is from the book of Ezekiel, Chapter 37, verse 14: “And I shall put my spirit in you, and 
you shall live, and I shall place you in your own land.”



28

A pequena palavra “até” é como uma fronteira: sempre tem dois lados, o para 
cá e o para lá. Assim também em Lucas. “Para lá” uma esperança desconhecida 
ainda, mas “para cá” uma advertência demorada de tom severo, que nos faz pensar 
na “medida dos pecados” dos povos gentílicos, que está se enchendo (Gn 15.16). 
E de alguma forma a história de Jerusalém está conectada com esse medidor, 
indicando o prazo da paciência de Deus com os gentios, incluindo as ameaças e 
ataques deles contra seu povo e seu país. Mas o que acontecerá com Jerusalém 
depois dos tempos dos gentios?

Para isto vamos ler o outro “até” conhecido sobre este assunto: Romanos 
11.25-26: “Endurecimento veio em parte a Israel, até que haja entrado a plenitu-
de dos gentios. E assim todo o Israel será salvo”. Como o Senhor Jesus, também 
Paulo fala sobre dois grupos étnicos: é um “até” promissor e alertador tanto para 
judeus como para não-judeus. Aponta para um futuro certo, mas de data aberta, 
o final da época da graça para os gentios, quando a porta da arca da salvação será 
fechada. E para os judeus é uma preparação para seu reavivamento, e ao mesmo 
tempo, uma última chamada clara para os outros povos.

Anualmente, judeus diziam no final da mesa pascoal: “No próximo ano em 
Jerusalém.” Era como uma oração pelo cumprimento das promessas no Antigo Tes-
tamento sobre a volta: “Até quando, Senhor?” Na sua palavra de despedida, na última 
mesa pascoal com seus discípulos, o Senhor Jesus não disse: “No próximo ano em 
Jerusalém”, mas deu outra indicação temporal no seu último “até”: “Desta hora em 
diante não beberei deste fruto da videira até aquele dia em que o hei de beber, novo, 
convosco no reino de meu Pai” (Mt 26.29-30). E tendo cantado um hino saíram 
para o Monte das Oliveiras de onde partiria em breve, depois da morte e ressurrei-
ção, e onde os seus pés estarão de novo numa outra plenitude do tempo (Zc 14.4). 

Há ainda outro trecho onde o Senhor Jesus fala sobre o futuro de Israel. Na 
“Revelação de Jesus Cristo”, no capítulo 7, Jesus nos mostrou os selados de “todas 
as tribos dos filhos de Israel” diferenciando-os da “grande multidão [...]  de todas 
as nações, tribos, povos e línguas” (Ap 1.1; 7.4-10). Mas ambos os grupos foram 
salvos pela graça, pela fé no Cordeiro de Deus! É como o cumprimento da pro-
messa apontada pelo apóstolo Paulo em Isaías sobre o remanescente de Israel que 
será salvo depois da plenitude dos gentios (Rm 9.27; 11.25). 

Diante destas referências, o pequeno Novo Testamento não parece tão silencio-
so sobre esse assunto como comumente se pensa. E mais, onde ele fala, as palavras  



29

sempre estão em harmonia com as promessas do vasto Antigo Testamento, aguar-
dando uma restauração espiritual de Israel, inclusive daquilo que vem antes disso. 
Entre nós, não há dúvida sobre o acordar espiritual de Israel no fim dos tempos. A 
única diferença entre irmãos reformados talvez seja que uns estão pensando logo 
na fase final e outros também, mais sobre as várias etapas anteriores.

4. Tiago

Um quarto argumento bíblico forte contra a ideia de uma volta prometida seria 
sobre uma hermenêutica específica: como o apóstolo Tiago interpretou Amós 
9.11-12 sobre a reconstrução do tabernáculo de Davi como se referindo à entrada 
dos gentios na igreja (At 15.15-18). O assunto naquele concílio apostólico era a 
posição dos crentes gentílicos entrando numa igreja cristã composta de crentes 
judeus. A decisão da assembleia deixou claro que crentes-das-nações não preci-
sam se transformar em judeus (pela circuncisão e lei cerimonial). Mas, por outro 
lado, ficou subentendido também que judeus não se tornam “gentios” quando 
vêm a Jesus, permanecendo judeus etnicamente. Ao mesmo tempo, embora cada 
grupo pudesse preservar suas características étnicas, Deus requer de todos uma 
etnicidade santificada (Ap 21.24; Is 24.16). E todos esses crentes são irmãos no 
Messias! Numa família, irmãos são diferentes, cada um com seus próprios traços 
típicos. Por isso, judeus, sendo judeus, deviam se circuncidar como Paulo fez com 
Timóteo por pertencer a esse povo específico. Tito não, pois era grego (At 16.3; 
Gl 2.3). Sem dúvida, a circuncisão não garante salvação (Rm 2.29), mas é um 
privilégio pertencer àquele povo com suas promessas, alianças e sofrimentos espe-
ciais (Rm 9.4). E esse povo judeu ainda é um povo, também depois da rejeição do 
Messias e, melhor ainda, ainda é seu povo (Rm 11.2). Assim, eles sofrem também 
como povo, pois apesar de serem holandeses, nossos vizinhos foram obrigados a 
usarem uma estrela de Davi ( Jood) e desapareceram num campo de concentração 
nazista. Mas, por incrível que pareça, existem ainda como povo, descendentes de 
Abraão, Isaque e Jacó e por isso ainda sob a promessa segura do Fiel, o Deus da 
Aliança. Pois Deus é fiel e não rejeitou seu povo. Outros povos antigos já desapa-
receram há séculos, mas Israel não. Depois de 2700 anos, os “filhos de Manassés” 
voltando de Assam recentemente, ainda sabem que são Bnei Menashe. 

Pelo que entendo, a interpretação de Tiago tratou, positiva e explicitamente, 
da posição dos crentes-não-judeus na igreja do Messias judeu, abrindo 100% 



30

de espaço para eles, mas, ao mesmo tempo, negativo e subentendidamente, não 
aboliu a etnicidade dos membros judeus, nem declarou inválidas as promessas 
específicas. 

5. Números

Ainda há pelo menos três argumentos práticos que colocam em dúvida que o que 
está ocorrendo seria uma volta prometida. Assim um argumento aponta para os 
números: tem poucos judeus na terra. E, de fato, há ainda pelo menos duas vezes 
mais judeus na Diáspora do que em Israel.11 Sim, mas isto não desqualifica nem 
nulifica a realidade da volta atual. Parece que também neste ponto a história se 
repete. Quantos voltaram do exílio babilônico? Sem dúvida muitos (Ed 2.64), 
mas, por outro lado, muito mais nem queriam voltar pois estavam tão acomoda-
dos nos seus cantinhos de descendentes de refugiados. Mas sessenta anos depois 
da volta dos seus pais, na época da rainha Ester, um edito ameaçou com extermí-
nio todos esses judeus no vasto império persa, dando a impressão que realmente 
havia muitos deles em muitos lugares (Et 3.13; 8.13). A arqueologia conhece até 
uma “Cidade-al-Yehuda” na Mesopotâmia,12 e outro grupo da tribo de Manassés 
chegou até o leste da Índia. A diáspora existente antes de 70 d.C. era vasta mesmo 
(At 2.11) e muitos nem queriam voltar a não ser para morrer e ser enterrados na 
Judeia, causando um número grande de viúvas na Terra Santa (At 6.1). 

De fato, também neste ponto a história se repete: agora nem todos voltam, 
mas um bom grupo representativo se faz presente na terra prometida. Hoje em dia 
a volta se acelera de novo, e especialmente do “país do Norte”, mencionado tantas 
vezes nas profecias (ex. Jr 16.15). Sem falar dos milhares de refugiados da Ucrânia, 
somente neste ano (até 08/2022) mais do que 20.000 judeus migraram da Rússia 
para Israel,13 causando inclusive tensões diplomáticas entre os dois países, porque 
muitos destes olim são cientistas. E dentro da própria Rússia as perguntas sobre 
a guerra contra a Ucrânia estão aumentando, motivo de aliyah também do crítico 
rabino-mór de Moscou, que seria preso se abrisse a boca.

11Dos 15,2 de milhões de judeus no mundo, somente 46% mora em Israel. Veja 
https://www.jewishvirtuallibrary.org/latest-population-statistics-for-israel.

12Veja https://en.wikipedia.org/wiki/Al-Yahudu_Tablets.
13Restando talvez  uns 600.000.



31

Em 1948, na hora do nascimento do Estado de Israel, havia umas 800.000 
pessoas. Agora, a população chega a 9,5 milhão, e a estimativa é que no cente-
nário aumentará para 15,2 milhão. Entre eles, atualmente há uns 120.000 judeus  
messiânicos, mormente entre os jovens. Números falam também.

6. Ameaça

Como se fosse algo que contradiria o cumprimento da promessa da volta, há 
também o argumento prático que ainda hoje a própria existência de Israel — e de 
Jerusalém como uma cidade judaica independente — está sob ameaça. E é ver-
dade, mas isto não desclassifica o retorno atual como uma “volta prometida”. Ao 
contrário, parece muito mais como uma confirmação, pois na história da salvação, 
muitas vezes o diabo logo se mexe com uma boa margem de segurança para ele, 
como na matança dos meninos abaixo de 2 anos em Belém. E o Senhor man-
dou um dos profetas pós-exílicos avisar que finalmente, não somente árabes, mas 
nações unidas subirão contra Jerusalém (Zc 14.2). Mormente, depois de 1967, 
o antissemitismo e seu sinônimo antissionismo estão aumentando por todo o 
mundo e rapidamente. Há até cristãos que apoiam e propagam a política BDS 
contra Israel, como um deão do Instituto Bíblico em Belém e Nazaré.14 Ameaças 
contra a menina dos olhos de Deus (Zc 2.8) não negam a realidade de uma “volta 
prometida” atual, ao contrário, parecem confirmá-la.

7. Fatos históricos 

Finalmente um outro tipo de objeção prática fraternal séria: “Como se pode in-
terpretar e concluir algo a partir dos eventos atuais?”. Concordo que isso parece 
pretencioso e arriscado, no mínimo. Mas quando tantos irmãos têm a mesma 
impressão faria alguma diferença? E será que no tempo do Senhor Jesus, não era 
exatamente um dos problemas dos líderes de Israel o não poder/querer reconhe-
cer, nos seus próprios dias, o cumprimento das promessas, e por isso não querer/
poder reconhecer a Jesus como o Messias? A começar com os sábios interroga-
dos por Herodes sobre Belém. Será que, 30 anos depois, todos já morreram ou 
ninguém se lembrou daquela visita alvoroçadora dos magos e daquele holocausto 

14BDS = Boycot, Desinvestment, Sanction. Rev. Dr. Johanan Katanacho, The Land 
of Christ: A Palestinian Cry (Eugene: Pickwick, 2013).



32

regional consequente? Ninguém, menos uns, como Nicodemos, que prestaram 
atenção aos fatos evidentes, e daí chegaram a uma conclusão de crente ( Jo 3.2). 
É isso que aconteceu com os discípulos depois da ressurreição: eles já eram cren-
tes, mas por causa dos fatos históricos se fortaleceu sua fé e creram na promessa 
de Jesus ( Jo 2.22). Concordo cem porcento com a advertência que temos de ter 
muito cuidado para não errar e seguir falsos profetas. Por outro lado, atalaias não 
podem fechar os olhos para o progresso na história mundial. A meu ver, o assunto 
é tão importante que quase precisamos de um capítulo de “Israelogia” no locus da 
eclesiologia e/ou da escatologia. 

Numa noite imaginária dois atalaias estavam conversando: “O que foi que 
ouvimos? Será que me enganei, colega? Que horas são? Será que eu estava co-
chilando um pouco?  Você ouviu também alguma coisa? Parece que meu relógio 
parou! É cedo ainda? Vamos prestar atenção. Pois que som estranho era esse? Será 
que era o toque de um shofar?”

Se for assim, aplica-se o que o Senhor Jesus disse: Lembre-se da figueira, 
pois quando “seus ramos se renovam [...] sabeis que está próximo o verão” (Mc 
13.28). Podemos chorar por não entender o livro da história (Ap 5). Mas vamos 
aguardar atenciosamente como o Senhor da história vai guiar tudo. E uma coisa 
está certa: Venceu o Cordeiro nosso! Vamos segui-lo!15 Maranata! 

15Ou: ‘Vicit Agnus noster! Eum sequamur!” — o lema da Igreja Moraviana. 

É presbítero docente (ministro da Palavra)  
da Protestant Church of the Netherlands (Igreja 
Protestante da Holanda), doutor em História e autor de, 
entre outros, Igreja e Estado no Brasil Holandês.

Sobre o autor

Frans Leonard Schalkwijk



33

A cura da alma: cultivando hábitos 
espirituais e pastorais saudáveis

Juan de Paula

Qual a natureza do ministério pastoral? Como o ministro do evangelho se 
mantém espiritualmente saudável em meio a tantas demandas internas 
e externas? São essas questões que o Dr. Harold L. Senkbeil pretende 

responder em seu lançamento de 2019, The care of souls: cultivating a pastor's heart 
[A cura da alma: cultivando um coração de pastor], que tomou proporções edito-
rais significativas na área de liderança pastoral.

O Dr. Harold L. Senkbeil é B.A, M.Div. e S.T.M pelo Concórdia Theologi-
cal Seminary em Fort Wayne, Indiana e Doutor Honoris Causa pelo Concórdia 
Seminary em Saint Louis, Missouri. Foi pároco da Lutheran Church of Missouri 
Synod (LCMS) durante vários anos e hoje ocupa ambas as funções de professor 
adjunto no CTS em Fort Wayne e diretor executivo do Doxology. 

O autor começa o livro em um tom nostálgico (o qual ele admite mais a frente 
no final do livro) narrando a sua infância em uma fazenda do oeste norte-america-
no. Logo no prefácio, ele apresenta as suas intenções a respeito de seu escrito: “Este 
é o segredo para o trabalho pastoral sustentável: você precisa perceber que não tem 
nada a dar aos outros que você mesmo não recebeu. Jesus o ama primeiro, então 



34

você o ama de volta amando suas ovelhas e cordeiros em seu nome e lugar.” (p. 
169-170). Salientando que o ministério pastoral é um ministério de amor, ou seja, 
o cuidado com as ovelhas do Senhor Jesus quebradas pelo pecado.

Aos seus longos 50 anos de ministério, Senkbeil afirma que:
“O melhor que nós pastores temos para dar às ovelhas e cordeiros de Cristo 

não vem de dentro; vem dele. Seu amor é aperfeiçoado por meio de nós; atinge seu 
objetivo quando estendemos o amor que recebemos dele. Nós amamos porque ele 
nos amou pela primeira vez (1Jo 4.11; 19)” (p. 180) e sobre a relação entre conheci-
mento e vida, afirma que “a ciência da teologia é a arte do cuidado pastoral” (p. 2). 

Temas como paciência e a alegria no trabalho, metáforas das quais o autor 
tira de sua observação na infância em relação ao trabalho de seu pai, são transpor-
tadas como uma precisa analogia em relação às virtudes do ministério pastoral e 
o trabalho do cuidado com as almas. 

No primeiro capítulo, o autor questiona o que vem a ser um pastor. Sendo 
o título, uma pergunta retórica, já que o subtítulo do capítulo é um adjetivo: um 
modelo clássico. O questionamento faz todo sentido pela imagem errônea que se 
tem do pastor como um CEO empresarial ou executivo, um coach profissional, 
um capelão ou missionário?

O autor salienta que há muita sabedoria na antiguidade cristã, a respeito da 
essência e natureza do trabalho pastoral, a exemplo do teólogo metodista, Tho-
mas Oden, que procurou trazer a sabedoria dos antigos bispos da Igreja para a 
demanda moderna do ministério pastoral. Para o autor, o trabalho pastoral tem 
que ser um cuidado pastoral cristocêntrico, o mistério escondido e revelado do 
Deus encarnado, a cura da alma também é um mistério (p. 12). Sendo, portanto, 
o mistério da encarnação, o mistério do trabalho de Deus. 

O que vem a ser, então, um pastor? Para o autor, “a premissa do livro é que a 
identidade define a atividade” (p. 16). Ele afirma que o ministério tem a sua raiz 
em Jesus (p. 16). O modelo clássico é baseado naquilo que a Escritura diz, não em 
uma meramente demanda contemporânea. Aqui temos a ideia do hábito pastoral, 
o pastor dar para o povo de Deus aquilo que ele mesmo recebeu do próprio Deus. 
Pastores são administradores do mistério de Deus (provavelmente uma referência 
a percepção evangélica do ministério da Palavra e dos sacramentos) e são servos 
de Jesus Cristo, chamados para ministrar vida no meio da morte e lavar os pés das 
ovelhas de Jesus com os chamados “meios do Espírito” (p. 26). 



35

Esses “meios do Espírito” e “coisas do Espírito” são alusivos a Trindade como 
um modelo de identidade para o povo de Deus. No capítulo 2, Senkbeil afirma 
a Palavra de Deus, a norma do ministério cristão. A Palavra de Deus é o instru-
mento do próprio Deus, no mistério oculto-revelado, sendo a Palavra escrita um 
instrumento do Espírito Santo para a realização da cura da alma. Tendo, portanto,  
a Palavra escrita uma relação de testemunho mútuo com a Palavra encarnada que 
é Cristo.

O capítulo 3 disserta sobre a cura das almas como um atento diagnóstico, 
sendo uma das marcas do livro a analogia do cuidado físico e biológico, ou bio-
químico, com o cuidado espiritual, uma vez que o autor segue a tradição bíblica 
e cristã da integralidade do ser criado por Deus, contra, por exemplo, os antigos 
gnósticos que dicotomizavam pontualmente e radicalmente corpo e alma.

Passando pelo debate sobre o efeito da tecnologia no mundo hodierno e da 
dicotomização entre tradicional e contemporâneo, o autor faz uma precisa defi-
nição de conceito a respeito do que vem a ser cura da alma, inclusive se tratando 
da definição de alma, em relação a pessoa que se relaciona com Deus, a ideia de 
Coram Deo [diante de Deus] (p. 65). 

A percepção correta da pessoa humana conforme revelada na Palavra de 
Deus servirá para um preciso diagnóstico a respeito das enfermidades espirituais 
que assolam as pessoas em relação a angústia, por exemplo. Importante é o como 
começar, não com um interrogatório, mas com uma conversa sobre as verdades de 
Deus, como santidade, por exemplo. 

O capítulo quatro ainda aborda a cura da alma, agora com o tratamento 
intencional. Em diversas teses, o autor aborda a essência do ser de Deus como 
fundamento para o cuidado da alma como também o provedor dos meios pelos 
quais as almas são tratadas e curadas. 

O capítulo cinco fala do ministério pastoral como um ministério de amor 
pelas ovelhas, o ministério do conhecimento de Jesus Cristo. O pastor deve fazer 
Cristo conhecido, pois é por ele que as almas são curadas. Nisso, noções teológi-
cas evangélicas balizam o ministério, Cristo é o cordeiro de Deus dado em nosso 
lugar, a nossa justiça e a nossa santificação.

O capítulo seis abordará os efeitos da enfermidade espiritual, especificamente 
culpa e vergonha. O autor define ambos como “Culpa é o pecado cometido; vergo-
nha é pecado sofrido.” (p. 137). Buscando a raiz disso no texto do pecado original 



36

em Adão, o autor, se utilizando da parábola do Filho Pródigo, por exemplo, vai 
falar de um Pai que ama e aceita em Cristo e o chamado para pecadores aceitarem 
o amor do Pai em Cristo como o início do processo de cura da alma. Essa é a alma 
do ministério! Veja como ele argumenta: “Ele comprou aquelas ovelhas com seu 
próprio sangue, e ele nos deu seu rebanho para cuidar e nutrir em seu nome e lugar. 
Que honra humilhante; que tarefa nobre este nosso ministério é.” (p. 141-142).

Para o autor, o ministério pastoral é a medicina do céu, que transforma es-
cravos em filhos, por meio do arrependimento e da confiança na justiça de Cristo. 
O uso da Palavra e dos sacramentos pelo Espírito Santo proporcionam o trata-
mento para os vícios, por exemplo. 

Então, no capítulo sete, o autor entra na questão da santificação como o 
processo de cura das almas. Por santificação, o autor foge de qualquer definição 
popularmente conhecida como “legalismo” e entra na definição de termos den-
tro de sua própria tradição teológica afirmando que Deus é a nossa santificação  
(p. 160), sendo o ministério pastoral desafiador dentro de um contexto, por exem-
plo, de exposição da sexualidade, fazendo um paralelo com a antiga cultura pagã 
e afirmando a castidade como uma virtude. Para o autor, questões espirituais im-
pactam a vida como um todo, para o bem ou para o mal, dependendo do status, 
da posição, diante de Deus.

O capítulo oito aborda a importante questão da proximidade de Deus em 
relação a santidade. Uma vez que Deus é santo, seu povo é chamado a ser santo e 
o próprio Deus provê o que o povo necessita para ser santo, como Jesus dado por 
nós e a nossa proximidade com ele, por exemplo, no culto.

O capítulo nove aborda a questão da batalha espiritual, a questão das forças 
invisíveis que militam contra nós e as armas espirituais em Efésios 6. O equilíbrio 
de como o autor trata o tema é real, nem com exagero e banalização, nem como a 
negação da realidade do mal entre nós. O tratamento é a Palavra que é utilizada 
pelo Espírito para a transformação daqueles que a ouvem.

O capítulo dez trata da questão de missões e a relação com a cura das almas. 
Mesmo o pastor indo para uma terra não evangelizada, ele é chamado a ministrar 
para aqueles que não confessam a Cristo, pela questão da dignidade humana, são 
criaturas que precisam de Cristo. “Portanto, cuidar das almas não é uma opção, é 
um algo dado — também em missão” (p. 220). O pastor é chamado a cuidar das 
almas e apresentar Cristo como a cura a povos que não o conhecem.



37

O capítulo onze salienta a importante questão do autocuidado pastoral. O 
pastor atentar para que ele mesmo seja alimentado por Cristo e curado por ele, de 
modo que ele ministre isso ao rebanho.  O capítulo doze continua o argumento 
sobre equilíbrio e cuidado no ministério.

O autor também aborda a cura da alma em relação a vícios como pornogra-
fia e acedia e o chamado a ministrar a essas questões com o cuidado e a cura da 
alma. Ele termina falando de uma esperança, citando as duas cidades no clássico de 
Agostinho, A cidade de Deus. Também escreve sobre a tríade do fazer teológico em 
Lutero, oração, meditação e tentação, aplicados ao ofício da cura da alma. E termina 
com um encorajamento a termos alegria no trabalho e contentamento até a vinda 
de Cristo.

O livro é um ótimo chamado a recuperarmos a noção cristã, bíblica e antiga 
do pastor como médico de almas em detrimento de caricaturas modernas de 
ministério. Escrito dentro de uma percepção luterana, pode ser lido por todas 
as igrejas da Reforma, haja vista o prefácio de um reformado, Michael Horton. 
Todo pastor, aspirante ao ministério, estudantes de teologia e membros de igrejas 
devem lê-lo, pois quanto mais soubermos do que é um pastor e qual a sua tarefa, 
maior será o benefício para o povo de Deus.

O livro foi muito bem escrito, com histórias e exemplos concretos, dando 
sentido a tese do autor, como também seu tom irênico, sábio e bem-humorado 
agregam e tornam a leitura agradável. Estamos na torcida pela publicação deste 
livro em português.

Bacharel em Teologia pela Universidade Presbiteriana 
Mackenzie. Pós Graduado em Teologia e Ministério 
Pastoral pela Ulbra. Professor de Teologia em 
seminários no Rio de Janeiro. Pastor da Igreja  
Batista do Redentor no Rio de Janeiro e casado  
com Eulina Seda.

Sobre o autor

Juan de Paula



38

Uma Constituição para as nossas 
comunidades em miniatura

A família como uma célula de resistência

Ben C. Dunson

No livro A opção beneditina, bem como em sua sequência, Live not by lies 
[Não viva de mentiras], Rod Dreher aborda os passos que os crentes 
cristãos necessariamente devem dar para se prepararem para as prova-

ções que se aproximam rapidamente. Nosso país parece estar prestes a enfrentar 
dias sombrios. O número de crentes cristãos nos Estados Unidos diminui a cada 
ano, ainda que parte dessa estatística se refira a cristãos nominais que deixam de 
se identificar como tais, em qualquer sentido. O impacto de tudo isso tornou-se 
particularmente óbvio no campo da sexualidade humana, em que (mesmo em 
igrejas ostensivamente evangélicas) o ensino bíblico é amplamente desconside-
rado. No ano passado, a Noruega aprovou uma lei que torna ilegal criticar a ho-
mossexualidade ou a transexualidade, seja em público ou em privado, com penas 
de prisão de um a três anos. Um deputado finlandês está sendo julgado neste 
momento simplesmente por ter enunciado os ensinamentos da Bíblia sobre a ho-
mossexualidade. Este mês, o Canadá tornou ilegal exortar alguém a se arrepender 



39

de desejos homossexuais. Há muita gente nos Estados Unidos defendendo leis 
semelhantes (o futuro dirá se essas pessoas terão sucesso).

A família, insiste Dreher, é um dos principais baluartes contra os problemas 
que se aproximam. Ele chama as famílias de “células de resistência” contra os ata-
ques de um mundo hostil.

Essa convocação para a guerra tem uma longa história na igreja cristã, re-
montando à igreja primitiva. À medida que a tradição se desenvolvia, muitos 
teólogos se apropriaram da tradição política clássica da Grécia e de Roma e a 
transformaram. No centro do seu pensamento estava a ideia de que a formação 
de um estado virtuoso tem de começar com o indivíduo e a família.

Pedro Mártir Vermigli, um reformador protestante italiano, apresenta um 
bom exemplo dessa tradição em seu comentário sobre a Ética a Nicômaco, de 
Aristóteles, publicado postumamente (1563):

Entre esses temas morais, a ética vem seguramente em primeiro lugar, seguida 
pela economia e, finalmente, pela política. Para mim, essa ordem é circular. Por 
meio da ética, os que a estudam se tornarão, um a um, bons homens. Se eles 
se mostrarem íntegros, criarão boas famílias. Por sua vez, famílias firmadas em 
princípios corretos criarão boas repúblicas. E, em boas repúblicas, tanto a lei 
como a administração visarão nada menos do que cada homem se tornar um 
bom cidadão, pois têm olhos não apenas para o corpo, mas também para o espí-
rito, e cuidarão para que os cidadãos vivam de acordo com a virtude.

Neste artigo, não examinarei a ideia da família como uma pequena comuni-
dade em geral (por mais importante que ela seja), mas a necessidade de que essas 
comunidades sejam devidamente formadas e reguladas por meio da prática da 
catequese, que tem uma longa e venerável tradição nas igrejas cristãs.

Essa tradição é de vital importância hoje. Sem um vigoroso programa de edu-
cação e instrução cristã nas nossas famílias, qualquer sucesso alcançado na comu-
nidade mais ampla não terá importância. Muitos cristãos, justificadamente preo- 
cupados com o estado da sociedade, cometem o erro de não começar pelo próprio 
lugar onde podem realmente ter um impacto significativo: suas próprias casas. Se 
não conseguimos pôr a nossa casa em ordem, o que nos faz pensar que seremos 
capazes de pôr a nossa comunidade, estado e nação em ordem? Mais importante 
ainda, obviamente, é que o bem-estar eterno dos nossos filhos está em jogo.



40

O teólogo luterano dinamarquês Niels Hemmingsen colocou bem esse “foco 
na família” em sua obra de 1562, On the law of nature [Sobre a lei da natureza]:

Mas como o homem é, por assim dizer, uma comunidade em miniatura, o re-
sultado é que as virtudes da alma pelas quais a integridade do estado do homem 
é preservada devem ser transferidas para a sociedade e para os domínios dos 
homens. Pois, por essas quatro virtudes — a prudência, a temperança, a coragem 
e a justiça, — as sociedades dos homens são preservadas, ou seja, suas famílias 
e comunidades.

O homem é uma comunidade em miniatura, assim como a família. A refor-
ma da nossa sociedade deve começar no lar.

Por que precisamos catequizar a resistência

Quando pensamos nos imensos desafios espirituais e morais que nossos filhos 
enfrentarão nos próximos anos, precisamos procurar orientação nas Escrituras. A 
Bíblia orienta os pais cristãos a criarem seus filhos “na disciplina e instrução do 
Senhor” (Efésios 6.4, ESV; a versão King James da Bíblia usa a conhecida redação 
“na criação e admoestação do Senhor”). O que quer dizer isso?

Em primeiro lugar, significa ensinar à nossa família todo o conselho da Pa-
lavra de Deus. Isso é o que está indicado pela palavra “disciplina” ou “criação”. O 
uso de “criação” na versão King James capta o sentido holístico da palavra, que 
não é simplesmente corrigir o mau comportamento. Em segundo lugar, significa 
“admoestar” os nossos filhos. Isso inclui instrução, mas também inclui correção 
quando um deles se desvia. Considerado como um todo, o versículo de Efésios 
6.4 dá aos pais uma grande responsabilidade: Deus nos confiou o desenvolvimen-
to espiritual e intelectual dos nossos filhos. Precisamos ensinar-lhes o evangelho, 
precisamos ensinar-lhes “todo o conselho de Deus” (Atos 20, 27) e precisamos 
ensinar-lhes como pensar na cultura e em todas as influências que incidirão sobre 
eles neste mundo. Temos de estar vigilantes: os nossos filhos serão bombardeados 
com ideias contrárias à Palavra de Deus. Elas chegarão até eles nas escolas, nos 
programas de TV que assistem, na música que ouvem e nas conversas que têm 
com os amigos. Eles se defrontarão com uma infinidade de inverdades morais e 
teológicas a cada esquina. Não será fácil lutar contra essa situação, mas precisamos 
fazê-lo. Deus requer isso dos pais.



41

Vemos esse imperativo no Antigo Testamento também. A passagem de 
Deuteronômio 6.7, falando a respeito dos mandamentos de Deus, diz aos pais: 
“[...] e as ensinarás a teus filhos e delas falarás sentado em casa e andando pelo 
caminho, ao deitar-te e ao levantar-te.” Falar das coisas do Senhor deve ser uma 
constante nas nossas conversas em família, a cada minuto, a cada hora, dia a dia. 
Nossos filhos têm de saber o que é verdade sobre Deus e sobre si mesmos e devem 
aprender a avaliar o mundo segundo esse padrão.

A passagem de Provérbios 22.6 nos mostra o que devemos fazer: “Instrui 
a criança no caminho em que deve andar, e mesmo quando envelhecer não se 
desviará dele”. Deus determinou tanto o meio (treinamento) quanto o fim (não o 
início) da salvação e proteção espiritual de nossos filhos.

Se não ensinarmos aos nossos filhos o que Deus exige e o que ele proíbe, 
e como discernir uma coisa de outra, eles ficarão totalmente indefesos em um 
mundo de trevas. Nossos filhos devem ser vacinados contra todas as cepas de 
incredulidade por meio de uma exposição constante às verdades das Escrituras. 
Eles precisam ver e saborear a bondade de Jesus Cristo em sua Palavra para que, 
como diz o hino, as “coisas da terra empalideçam cada vez mais, à luz de sua glória 
e graça”. Deus dá aos pais essa responsabilidade extraordinária.

O debate sobre qual tipo de educação é melhor (pública, privada ou em casa) 
é uma constante nos meios cristãos. Não vou resolver esse debate aqui, mas posso 
afirmar uma coisa com confiança: seja qual for a forma escolhida para dar educação 
geral a seus filhos, você continua responsável diante do Senhor por instruí-los nas 
coisas do Senhor. Se você optar por enviá-los para uma escola pública (ou privada), 
não poderá se tornar passivo quanto a isso. Principalmente em uma escola pública, 
seus filhos vão ouvir muita coisa contrária à Palavra de Deus. A situação piora a 
cada dia. Ainda mais significativa será a pressão social que eles sofrerão para aceitar 
as concepções morais modernas (sobre sexualidade, família e muitas outras coisas). 
Isso significa que os pais precisam saber a que seus filhos estão sendo expostos e 
devem dar-lhes os instrumentos para resistir a essas ideias e forças sociais. Isso não 
é opcional. A pressão exercida sobre os nossos filhos para que se ajustem é imensa.

Como catequizamos a resistência?

Em termos práticos, como “instrui(r) a criança no caminho em que deve an-
dar?”. Provavelmente, há muitas maneiras, mas algumas, em particular, resistiram 



42

à prova do tempo. A primeira é a mais simples: precisamos ler constantemente 
as Escrituras para os nossos filhos e encorajá-los a também ler e meditar sobre 
elas em oração. O apóstolo Pedro disse isto sobre a Palavra de Deus: “Fostes re-
generados não de semente perecível, mas imperecível, pela Palavra de Deus, que 
vive e permanece” (1Pedro 1.23). Não temos esperança, se não nos alimentarmos 
constantemente da Palavra. Também devemos ajudar nossos filhos a memorizar a 
Palavra, como vemos em Salmos 119.11: “Guardei a tua palavra no meu coração 
para não pecar contra ti”.

Outra maneira pela qual podemos cumprir nossa responsabilidade bíblica de 
instruir nossos filhos nas coisas do Senhor é catequizando-os. A catequese remonta 
aos primeiros dias da igreja cristã (o primeiro catecismo, o Didaquê, talvez date 
do primeiro século). Na sua forma mais básica, um catecismo é simplesmente um 
resumo das verdades centrais das Escrituras. O Credo dos Apóstolos e o Credo Ni-
ceno eram, de certa forma, simples catecismos (embora, por serem credos, tivessem 
mais autoridade na igreja primitiva). Alguns catecismos na igreja primitiva eram 
mais longos, tomando a forma de tratados, tais como os de Cirilo de Alexandria, 
Gregório de Nazianzo, e, mais tarde, no início da era da igreja, o de João Dama-
ceno. A prática da catequese continuou durante o período medieval (veja, p. ex., o 
Catecismo de Tomás de Aquino) e floresceu também na época da Reforma protes-
tante. Alguns dos catecismos protestantes mais famosos são os catecismos Maior 
e Menor de Martinho Lutero, o catecismo de Heidelberg e os catecismos Maior e 
Breve de Westminster. Curiosamente, muitos catecismos, desde a igreja primitiva 
até a época da Reforma, são organizados segundo a mesma estrutura, com seções 
principais explicando o Credo dos Apóstolos, os Dez Mandamentos e a Oração do 
Senhor. Que verdades bíblicas podem ser mais importantes do que essas?

Uma terceira maneira de ensinar as coisas do Senhor diligentemente aos 
nossos filhos é a prática do culto familiar, que também tem uma longa tradição na 
história da igreja. O culto familiar, assim como a catequese, é uma prática simples. 
Ele pode ser apenas ler e discutir uma seção da Bíblia, orar em conjunto e cantar 
um hino. Esses são os elementos centrais da adoração, biblicamente falando, e são, 
de fato, tudo o que é necessário para um breve período de culto familiar diário.

Algumas sugestões práticas podem ser úteis aqui. Em nossa família, abor-
damos a catequese da seguinte forma (nós educamos nossos filhos em casa, então 
isso pode ter contornos diferentes de acordo com a realidade de cada família).  



43

De manhã, o dia da escola começa com a Bíblia sendo lida para os nossos filhos 
reunidos. Em seguida, eles trabalham em um ou dois versículos para memorizar. 
Finalmente, eles recitam a pergunta da semana do Breve Catecismo de Westmins-
ter. Isso leva cerca de vinte minutos (total para quatro crianças). Depois, nossos 
filhos estudam ciências, matemática, literatura e todo o resto. Nas tardes de do-
mingo, passamos um tempo revisando e discutindo um número maior de questões 
do catecismo (geralmente de 5 a 10). Isso geralmente leva cerca de uma hora. Toda 
noite, imediatamente após o jantar, temos um tempo de culto familiar que consiste 
em ler a Bíblia, discutir brevemente o texto, orar e cantar um hino. No total, gas-
ta-se cerca de meia hora. Se você se sente intimidado pela ideia de discutir o texto 
bíblico no culto familiar, talvez se sinta mais à vontade usando o Guia Bíblico de 
Adoração Familiar (também disponível em uma versão mais barata). Ele fornece 
um par de parágrafos curtos para cada capítulo de toda a Bíblia, com foco em apli-
cações concretas do texto. Também temos hinários para cada membro da família.

A forma específica de fazer qualquer uma dessas coisas (ou todas elas) não 
é o mais importante. Também não importa a quantidade de tempo gasto. Alguns 
podem achar melhor fazer o culto familiar pela manhã; outros, durante o almoço. 
Alguns podem achar que o catecismo funciona bem durante a aula em casa; já 
para outros, é melhor fazer à noite. Quanto tempo você deve gastar no culto fami-
liar? Mantenha-o curto. Esse não é um culto completo. Vocês só tem 15 minutos? 
Então passem 15 minutos em família com as Escrituras. Pense no impacto que 15 
minutos por dia lendo a Palavra de Deus e orando juntos terão ao longo da vida 
de uma criança. Dezoito anos de 15 minutos por dia são 1642 horas. Talvez vocês 
deixem de fazer o culto alguns dias. Não deixe passar essa oportunidade só porque 
não consegue manter uma constância perfeita. Cada pouquinho ajuda. Nossos 
filhos serão bombardeados no mundo com muita coisa contrária à Palavra de 
Deus. Catequese e adoração familiar são duas formas de combater esse mal. Tudo 
isso deve ser feito no contexto de amorosa e coerente disciplina dos nossos filhos. 
Para ver o quanto a disciplina é importante (e difundida) na Bíblia, veja: Deute-
ronômio 8.5; Jó 5.17; Salmos 94.12; Provérbios 3.11-12; 5.7-14, 22-23; 6.20-24; 
12.1; 13.24; 15.10; 19.18; 23.13; 25.15; 29.17, 19; Efésios 6.4; Hebreus 12.3-11.

Às vezes ouço pessoas dizerem que coisas como: catequese e culto familiar não 
são exigidas nas Escrituras. Está certo. Mas é exigido que criemos nossos filhos na 
instrução e admoestação do Senhor. Ensiná-los diligentemente, falando com eles 



44

sobre a Palavra de Deus quando nos assentarmos em nossa casa, quando andarmos 
pelo caminho, quando nos deitarmos e quando nos levantarmos é exigido. É exigi-
do que ensinemos a criança no caminho em que deve andar. Se você sabe de uma 
maneira melhor do que a catequese e o culto familiar para fazer tudo isso, então 
ponha em prática! Mas não negligencie a educação espiritual de seus filhos. Faça 
da maneira que quiser, mas faça. A felicidade eterna dos seus filhos depende disso.

Um quarto aspecto da instrução dos nossos filhos nas coisas do Senhor nos faz 
passar da família para a igreja. O texto de Hebreus 10.25 nos lembra que não deve-
mos deixar de nos reunir coletivamente como povo de Deus. É a pregação da Palavra 
de Deus que salva (1Pedro 1.23). Somente quando estamos reunidos em adoração 
é que somos fortalecidos pela Ceia do Senhor (1Coríntios 11.17). A catequese e o 
culto familiar são vitais, mas devem ser feitos no contexto da igreja. Foram os pas-
tores e presbíteros da igreja que receberam de Deus a responsabilidade de pastorear 
as almas do povo de Deus, e eles terão que prestar contas a Deus sobre sua obedi-
ência fiel (Hebreus 13.17). João Crisóstomo, pastor do quarto/quinto século pregou  
corretamente que “o lar é uma pequena igreja” (Homilia 20 sobre Efésios), mas é 
uma pequena igreja que não pode prosperar (ou mesmo sobreviver) sem uma cone-
xão vital com todo o corpo de Cristo, como ele se manifesta em uma congregação 
em particular. Temos de centrar nossa vida na igreja. Devemos estar presentes e en-
gajados no culto da igreja, de manhã e à noite (se possível!), domingo após domingo.

Conclusão

Deus pode salvar e abençoar nossos filhos sem as coisas que escrevi acima? Sim. 
No entanto, o que descrevi são os meios normais que Deus promete usar para o 
bem espiritual de nossos filhos. Posso sobreviver a um acidente de avião? Talvez. 
Mas não quero testar essa teoria.

O que devemos fazer se falhamos nessa área? Talvez não tenhamos enten-
dido a nossa responsabilidade como pais até os nossos filhos serem mais velhos. 
Talvez tenhamos falhado completamente em tudo isto e os nossos filhos já te-
nham saído de casa. Isso muitas vezes provoca um esmagador sentimento culpa e 
vergonha. A solução fácil é minimizar a importância das exigências da Palavra de 
Deus. Se baixarmos o nível, não precisamos nos sentir tão culpados. Mas essa é 
uma falsa esperança. Devemos, em vez disso, confessar nossas falhas pecaminosas 
ao Senhor. Ele é “bom, pronto a perdoar e cheio de amor para com todos os que 



45

[o] invocam” (Salmos 86.5). Então, confiando na sua graça, devemos nos esforçar 
para obedecer-lhe fielmente em tudo o que ele ordena, voltando à fonte trans-
bordante da sua graça, dia após dia. Os avós podem ter oportunidades únicas que 
perderam com seus próprios filhos.

Ensinar as crianças a pensarem corretamente sobre Deus, sua Palavra e o mun-
do exterior sempre foi necessário. Mesmo assim, nosso mundo está rapidamente se 
tornando cada vez mais hostil até mesmo ao mais básico dos ensinamentos bíblicos. 
Se não formos vigilantes na formação espiritual dos nossos filhos, outras coisas 
em que possamos ser tentados a confiar serão de pouca utilidade. Os grupos de 
jovens da igreja, por exemplo, não trarão nenhum benefício, se os pais abdicarem do 
papel que Deus lhes atribuiu na instrução espiritual de seus filhos. Não podemos 
terceirizar a obrigação que Deus nos deu. Essa verdade é ainda mais contundente 
no ministério universitário. Muitas vezes, ouço cristãos lamentarem a tragédia das 
crianças que crescem na igreja e abandonam a fé quando vão para a faculdade. Se 
esperarmos nossos filhos irem para a faculdade para cuidar da alma deles, será tarde 
demais. A Palavra de Deus deve ser seu companheiro constante desde o nascimen-
to. Se eles não foram formados para amar a Deus, serão deformados pelo mundo.

Criar os nossos filhos na instrução e na admoestação do Senhor é uma res-
ponsabilidade espantosa. Quem tem capacidade de realizar essas coisas? Em nós 
mesmos, nenhum de nós. Mas a graça de Deus é suficiente. O poder dele se aper-
feiçoa na nossa fraqueza, e é por isso que também devemos estar constantemente 
em oração pelos nossos filhos. Caso contrário, todos os nossos esforços serão em 
vão. Mas, em humilde confiança na graça de Deus, podemos voltar sempre à pro-
messa que ele nos fez: “Instrui a criança no caminho em que deve andar, e mesmo 
quando envelhecer não se desviará dele” (Provérbios 22.6).

Se não começarmos por nós mesmos e pela nossa família, nada mais que 
buscamos fazer no mundo importará. A batalha pela alma da nossa cultura e da 
nossa nação será perdida antes mesmo de começar.

Tradução: Lucília Marques
Publicado originalmente em American Reformer, em 25 de janeiro de 2022.

Publicado com permissão.



46

É o ditor-chefe do American Reformer. Também é 
professor visitante de Novo Testamento no Greenville 
Presbyterian Theological Seminary (Greenville, SC). 
Foi professor no Reformed Theological Seminary, 
Reformation Bible College e Redeemer University.  
Mora em Dallas com sua esposa e seus quatro filhos.

Sobre o autor

Ben C. Dunson



47

Lançamentos

Transumanismo e a imagem de Deus
A tecnologia de hoje e o futuro do discipulado cristão

Ao investigar tópicos como inteligência artificial, robótica, 
tecnologia médica e ferramentas de comunicação, o autor 
expõe de que maneira as transformações tecnológicas do 
cotidiano já modificaram e continuarão modificando a forma
que pensamos, nos relacionamos e compreendemos a 
realidade. Em sua análise da doutrina da encarnação e de
suas implicações para a identidade humana, Shatzer nos
ajuda a compreender melhor o lugar apropriado da tecnologia 
na vida do discípulo e a evitar as falsas promessas da 
perspectiva transumanista.

Jacob Shatzer | 14x21 cm | 256 p.

Entendes o que lês? - 4ª Ed. revisada e ampliada
Um guia para entender a Bíblia com auxílio da exegese
e da hermenêutica

MAIS DE 900.000 EXEMPLARES VENDIDOS

Com uma linguagem agradável e fácil de ler, esta é uma 
ferramenta indispensável para pregadores e estudantes 
da palavra!

Gordon D. Fee e Douglas Stuart | 14x21 cm | 416 p.

Interpretando as parábolas

No último século, foram produzidos mais estudos 
sobre as parábolas do que sobre qualquer outra seção 
de extensão comparável na Bíblia. O problema é que a 
maioria dos leitores da Bíblia provavelmente nunca 
ficará sabendo desses estudos. Nessa nova edição 
ampliada, Craig Blomberg analisa e avalia as 
abordagens críticas contemporâneas às parábolas, 
questionando o consenso predominante e fazendo
sua própria, nova e importante contribuição aos 
estudos das parábolas.

Craig L. Blomberg | 16x23 cm | 512 p.



Mesmas palavras, universos distintos
Evangélicos e católicos romanos acreditam no
mesmo evangelho?

Protestantes evangélicos e católicos romanos 
compartilham a mesma fé?

Será que suas incontornáveis diferenças teológicas 
revelam que, apesar de serem chamados de cristãos,
na verdade, não pregam o mesmo evangelho?

Leonardo De Chirico | 14x21 cm | 192 p.

Nessa obra, paleografia e crítica textual se unem para 
oferecer uma excelente introdução aos textos 
neotestamentários, oferecendo aos leitores uma visão
da transmissão da Bíblia desde os primeiros séculos
da era cristã.

Teologia Sistemática: 2ª Ed. revisada e ampliada

Essa Teologia Sistemática é o recurso mais usado ao 
longo dos últimos 25 anos nessa categoria. Ultrapassou
a marca de 750 mil exemplares!

Essa nova edição contém 640 páginas a mais! Todos
os capítulos foram revisados e ampliados e novo 
conteúdo acrescentado.

Wayne Grudem | 17x24 cm | 1744 p.

Manuscritos do Novo Testamento
Uma introdução à paleografia e à crítica textual

Philip Comfort | 16x23 cm | 512 p.


