
Teologia Brasileira
Nº 96 | 2022 ISSN 2238-0388

Tatuar ou não tatuar? Eis a questão!	 5
Tiago Abdalla

O êxodo bíblico e a magia da escrita na 
perspectiva de Gerald Wheeler: uma 
tentativa de responder ao problema 
da ausência de evidência	 19
Adriano da Silva Carvalho

A fé e a preservação da natureza	 35
Guilherme Augusto de Carvalho

Igreja missional: um paradigma 
eclesiológico emergente	 40
Flávio Bessa

Lançamentos	 50



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Eliel Vieira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!

Nesta edição, Tiago Abdalla T. Neto faz uma 
análise exegética e bíblico-teológica de Levítico 19.28.

Adriano da Silva Carvalho, por sua vez, busca responder 
o problema da ausência de evidência analisando o êxodo bí-
blico e a magina da escrita na perspectiva de Gerald Wheeler. 

Guilherme Augusto de Carvalho escreve um sucinto, 
mas excelente artigo, sobre a questão da fé e a preservação da  
natureza.

Por fim, Flávio Bessa escreve sobre a igreja missional. Ele 
argumenta que a igreja precisa ser missional, mas sem deixar 
de ser missionária.

No vídeo desta edição, disponibilizamos uma palestra 
apresentada na Igreja Batista Central de Anápolis (GO) du-
rante a Conferência de Teologia Vida Nova nos dias 18 a 20 
de maio de 2022. Nela, Jonas Madureira explora o tema do 
discipulado e ressalta a importância da catolicidade da igreja.

Boa leitura!

Assista ao vídeo!

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY




5

Tatuar ou não tatuar? Eis a questão!

Tiago Abdalla

Um análise exegética e bíblico-teológica de Levítico 19.28

As tatuagens estão em alta, ao menos nos seriados. A série Blindspot narra 
a história de uma mulher tatuada e misteriosa que foi encontrada de-
sacordada na Times Square em Nova York, após perder sua memória e 

esquecer da própria identidade. O FBI descobre que cada tatuagem contém uma 
pista para um crime que está prestes a acontecer. Desvendar cada marca é impres-
cindível para proteger os Estados Unidos e descobrir quem foi o responsável pelas 
tatuagens no corpo da mulher. 

Além do mundo cinematográfico, a tatuagem também parece ser um tema 
bastante debatido e polêmico entre cristãos. Uma página do Facebook traz a se-
guinte postagem:

É pecado fazer tatuagens e usar piercing?

Levítico 19.28 diz que sim: “Não façam cortes em seus corpos por causa do 
mortos, nem tatuagem em si mesmos. Eu sou o Senhor.”  (NVI). 



6

Existem cristãos que tem tattoos? Existem, porém geralmente elas foram feitas 
antes de sua conversão e mesmo assim, Deus teve um propósito pra isso! Se você 
faz tanta questão de ter uma, pergunte pra Deus se é da vontade dEle.1

Esse tipo de abordagem pode gerar confusão em nossa mente. Em primeiro 
lugar, o autor ou autora do blog não nos apresenta o contexto de Levítico 19.28. 
O que Deus queria ensinar a seu povo com essa proibição? De que forma o cristão 
atual deve se relacionar com a Lei de Moisés (incluindo esse texto de Levítico)? 
Ela continua em vigor?

Outro elemento da postagem que levanta dúvidas ocorre quando o autor 
afirma ser pecado fazer tatuagens fundamentando-se em um texto da Bíblia, mas, 
ao final do parágrafo, diz: “Se você faz tanta questão de ter uma, pergunte pra 
Deus se é da vontade dEle”. Se fazer tatuagem constitui um pecado, por que eu 
preciso perguntar a Deus se isso é da vontade dele? Existe pecado “segundo a 
vontade de Deus”?

Esse texto de Levítico merece nossa atenção especial. O que essa passagem 
realmente queria ensinar no contexto em que o antigo Israel vivia? Era uma proi-
bição cujo foco estava na marca do corpo em si ou havia uma motivação socior-
religiosa por trás? Quebraríamos a vontade de Deus ao fazer tatuagens em nosso 
corpo? A Lei de Moisés ainda se aplica ao cristão hoje? Em caso positivo, como 
essa aplicação deve ser feita?

O contexto literário de Levítico 19

O livro de Levítico está situado no mesmo cenário histórico de Êxodo — o povo 
de Deus reunido junto ao monte Sinai para receber as instruções do Senhor por 
meio de Moisés (Lv 7.37,38; 26.46; 27.34).2 As orientações de Êxodo e Levítico 

1Texto publicado em 8 de março de 2018, disponível em: https://www.facebook.
com/permalink.php?story_fbid=pfbid0ezPsSE3mhg1FaSX3wyfuPpDESM3kSLZrx-
GJ8mGP9cibMDjzQwC5voCcpUtPfVSnJl&id=822056084538742, acesso em: 10 de 
janeiro de 2023. 

2John E. Hartley, Leviticus, Word Biblical Commentary (Dallas: Word, 1992), p. 
xxx; Eugene H. Merrill; Mark F. Rooker; Michael Grisanti, The World and the Word: an 
introduction to the Old Testament (Nashville: B&H Academic, 2011), p. 221, 223-4; David 
W. Baker, “Leviticus”, in: David W. Baker; Dale A. Brueggemann; Eugene H. Merrill, 



7

levariam Israel a viver como uma testemunha vibrante da redenção de Deus às 
nações: “Vocês viram o que fiz aos egípcios. Sabem como carreguei vocês sobre 
asas de águias e os trouxe para mim. Agora, se me obedecerem e cumprirem minha 
aliança, serão [...] meu reino de sacerdotes, minha nação santa” (Êx 19.4-6, ênfase 
do autor).

Um dos objetivos de Levítico era ajudar os israelitas a entenderem o que 
significava ser povo do Senhor, bem como transformar sua maneira de enxergar 
o mundo depois de viverem por muitos séculos na dura escravidão egípcia.3 Essa 
transformação envolvia uma consciência da importância de ser uma nação santa 
ao Senhor.

A santidade de Deus

A ênfase na santidade de Israel por pertencer ao Senhor é repetida diversas vezes 
em Levítico (11.45; 19.2; 20.26). A comunhão desejada entre Deus e seu povo 
dependia da assimilação do conceito de santidade transmitido pelo próprio Deus 
aos israelitas no Sinai.4 Era o Senhor quem definiria o sentido de ser santo, não 
as culturas ao redor nem mesmo ideias pessoais que poderiam surgir na mente de 
um hebreu. Levítico 19 traz uma série de mandamentos cuja base está no versícu-
lo 2: “Sejam santos, pois eu, o Senhor, seu Deus, sou santo”. A santidade de Deus 
serve de fundamento para as ordens desse capítulo.5

As expressões “Eu sou Senhor” ou “Eu sou o Senhor, seu Deus” se repetem 
e funcionam como marcadores das seções de Levítico 19.6 As leis desse capítulo 
têm como objetivo expressar a santidade ou evitar o seu oposto, isto é, impureza 
e profanação. Com base no chamado à santidade (v. 2), Levítico 19 apresenta 
mandamentos pelos quais Israel manifestaria em sua própria vida a santidade do 

Cornerstone Biblical Commentary: Leviticus, Numbers, Deuteronomy (Carol Stream: Tyn-
dale House Publishers, 1996), p. 5.

3P. Vogt, Interpretação do Pentateuco: um prático e indispensável manual de exegese (São 
Paulo: Editora Cultura Cristã, 2015), p. 172-3.

4Carlos Osvaldo Pinto, Foco e desenvolvimento do Antigo Testamento, 2. ed. (São Pau-
lo: Hagnos, 2014), p. 92.

5Gordon J. Wenham, Levítico: comentário exegético (São Paulo: Vida Nova, 2021), 
p. 267. 

6Ibidem, p. 264-5.

https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti


8

Deus que os salvou para a comunhão consigo. Isso afetava as relações familiares 
(v. 3, 29), a maneira que realizavam seu trabalho agrícola ou tratavam seus ani-
mais (v. 9,10,19), a forma que participavam da vida religiosa no tabernáculo (v. 
5-8; 21,22), a administração de seu comércio e sua vida econômica (v. 35,36) e 
muitas outras áreas de seu dia a dia. Não havia separação entre sagrado e secular, 
todo tempo e todo lugar estavam diante do Senhor e deveriam ser vividos em 
consagração a ele. 

As proibições dos versículos 26-28 estão associadas a ritos praticados pelos 
vizinhos de Israel, dos quais a nação deveria se abster para manter sua identidade 
singular como povo de Deus. Uma das características da santidade era a separação 
de Israel7 como uma nação que deveria servir exclusivamente o Senhor, não ou-
tros deuses. Isso implicava evitar práticas e cerimônias entre os povos ao seu redor 
que estavam associadas à adoração a falsas divindades: “Não adorem o Senhor, 
seu Deus, da forma como outras nações adoram os deuses delas, pois realizam 
para eles todo tipo de atos detestáveis que o Senhor odeia. Chegam até a quei-
mar seus filhos e filhas como sacrifícios a seus deuses” (Dt 12.31). Deus precisava 
manter Israel separado das práticas impuras das outras nações, a fim de preservar 
a integridade do povo escolhido. Em um mundo contaminado pelo pecado, a 
separação de Israel era necessária para mantê-la como uma testemunha viva da 
redenção e transformação que só Deus poderia trazer ao mundo.

Outra característica da santidade era a integridade. Em Levítico, enfatiza-se 
muitas vezes a perfeição física exigida do que era apresentado no santuário e das 
pessoas que dele se aproximavam. Os animais para o sacrifício não poderiam ter 
defeitos (Lv 1.3; 22.21,22), as mulheres precisavam ser purificadas depois do par-
to (Lv 12.1-4), os leprosos deveriam ser afastados do acampamento e, caso fossem 
curados, tinham de passar por um ritual de purificação antes de se aproximarem 
do Tabernáculo (Lv 13.15-17,45-46).8 

Essa ideia de santidade como completude ou integridade pode ser vista nas 
exigências aos sacerdotes que atuariam no Lugar Santo do Tabernáculo e se aproxi-

7Jeffrey K. Salkin.  Kedoshim (Leviticus 19:1-20:27) and Haftarah (Amos 9:7-15): 
The JPS B’nai Mitzvah Torah commentary (Philadelphia: The Jewish Publication Society, 
2018), p. 3. 

8Mary Douglas, Pureza e perigo (São Paulo: Perspectiva, 2014), p. 67.



9

mariam de Deus. Os descendentes de Arão que tivessem algum defeito e, portanto, 
fossem fisicamente incompletos jamais poderiam ocupar a função de sacerdote:9

Dê as seguintes instruções a Arão. Nas gerações futuras, nenhum de seus des-
cendentes portador de algum defeito físico estará qualificado para trazer ofertas 
de alimento ao seu Deus. Nenhum homem que tenha algum defeito estará quali-
ficado, seja ele cego, aleijado, mutilado ou deformado, ou tenha o pé ou braço 
quebrado, ou seja corcunda, ou anão, ou tenha um olho defeituoso, ou feridas na 
pele ou sarna, ou testículos defeituosos. Nenhum descendente de Arão que te-
nha algum defeito se aproximará do altar para apresentar ofertas especiais para 
o Senhor. Uma vez que tem defeito, não poderá se aproximar do altar para trazer 
ofertas de alimento ao seu Deus. 

Levítico 21.17-21 (grifo do autor)

Por fim, santidade também tinha que ver com vida.10 Quando o Senhor fez 
uma aliança com Israel, Deus colocou diante da nação uma escolha entre obe-
diência e desobediência, entre vida e morte. Obediência a Deus implicava vida, 
fertilidade e prosperidade, desobediência implicava perda da fertilidade, derrota 
militar, fome e morte. 

Agora ouçam! Hoje lhes dou a escolha entre a vida e a morte, entre a pros-
peridade e a calamidade. Pois hoje ordeno que amem o Senhor, seu Deus, e 
guardem seus mandamentos, decretos e estatutos, andando em seus caminhos. 
Se o fizerem, viverão e se multiplicarão, e o Senhor, seu Deus, abençoará vocês 
e a terra em que estão prestes a entrar para tomar posse dela. [...] Pois ele [o 
Senhor] é a sua vida (Dt 30.15,16,20).

Qualquer pessoa que tocasse em um morto tornava-se impuro durante um 
tempo e não poderia entrar no santuário para a celebração do culto ao Senhor 
(Nm 5.2-4; 9.6-14). Além disso, um sumo sacerdote, que entrava no local mais 
santo do tabernáculo uma vez por ano, jamais poderia tocar em morto algum  

9Wenham, Levítico, p. 20-1.
10“O sagrado é o real por excelência, ao mesmo tempo poder, eficiência, fonte de 

vida e fecundidade” [publicado em português por Martins Fontes sob o título O sagrado 
e o profano: a essência das religiões].



10

(Lv 21.10-12). A morte representava o oposto da vida e da santidade, tornando 
impuro aquele que tivesse contato com ela.

O cuidado com o próximo em Levítico 19 

Há outros elementos retóricos neste capítulo que costuram sua unidade. O man-
damento “ame o seu próximo como a si mesmo” (v. 18) é ecoado na ordem: “ame 
o estrangeiro residente como a si mesmo” (v. 34, TA). Os filhos devem reverenciar 
seus pais e “observar meus sábados” (v. 3); por sua vez, os pais não devem prosti-
tuir suas filhas e precisam “observar meus sábados e reverenciar meu santuário” 
(v. 29,30). O temor de Deus é motivo para tratar os fracos de forma justa (v. 14) 
e para honrar o idoso (v. 32). A santidade não está desvinculada do amor. Ao 
contrário, o Deus que nos chama a sermos santos, assim como Ele é santo (v. 2), 
exige que amemos o próximo como a nós mesmos, expressando de forma prática 
a santidade dele na vida de seu povo (v. 18).

O capítulo enfatiza a relação viva entre a responsabilidade para com o próxi-
mo e a piedade religiosa, as duas dimensões da vida que nunca foram feitas para 
serem separadas. Assim, o contexto de Levítico 19.28 consiste em leis que deta-
lham como o povo devia ser “santo” (qāḏôš), separado para o Senhor. A santidade 
afeta não apenas o relacionamento vertical com Deus, mas também os relaciona-
mentos horizontais com o próximo no falar a verdade (v. 11,12), em não caluniar 
(v. 16), na prática da justiça nas relações sociais (v. 15,35,36) e no cuidado com os 
desfavorecidos (v. 13,14; 33;34).

Uma vez que Israel passou a se ver como uma nação real, essa consciência trouxe 
consigo a noção de que todo israelita, não apenas o rei, era agora responsável 
pelos elementos mais marginalizados da sociedade israelita. Embora possa ser 
tentador rotular a concepção de Israel de si mesmo como um povo sacerdotal 
distinto de outras nações como uma noção reacionária e elitista, deve-se reco-
nhecer o fato de que essa mesma característica pode ter dado origem à visão 
única da Bíblia de que os israelitas de todos os estratos sociais tinham a res-
ponsabilidade de criar uma sociedade justa na qual os mais marginalizados não 
fossem negligenciados nem abusados.11

11Joel S. Kaminsky, “Loving one’s (Israelite) neighbor: election and commandment 
in Leviticus 19”, Interpretation, vol. 62, n. 2 (April, 2008), p. 127.



11

O contexto sociorreligioso do antigo Oriente Próximo

O texto que vamos examinar está, de alguma forma, relacionado às características 
da santidade mencionadas antes: separação de Israel da forma que seus vizinhos 
adoravam seus deuses; manutenção da integridade ou perfeição física; separa-
ção entre morte e vida, em que a segunda é uma representação ou manifestação 
da santidade. 

A primeira parte diz: “Quando lamentarem a morte de alguém, não façam 
cortes no corpo” (19.28a). Há uma proibição para não aplicar/fazer “cortes no cor-
po”. O substantivo usado para falar dos “cortes” no corpo indicava “lacerações ou 
cortes” em uma prática ritual fúnebre: “Quando lamentarem a morte de alguém” 
(Lv 19.28). Provavelmente, “fazer cortes” era parte de uma cerimônia associada à 
morte de uma pessoa em que outras ações estavam envolvidas, como cortar partes 
dos cabelos ou barbas (v. 27).12 Os mandamentos para não “fazer cortes” no corpo 
tanto em Lv 21.5 quanto em 19.28 estão associados ao falecimento de alguém 
(cf. 21.1-4; 19.28a), e ambos também estão no contexto de ordenanças que falam 
sobre cortar ou raspar o cabelo e cortar a barba (21.5 e 19.27). 

A prática de cortes rituais como expressão de luto ocorria em todo o mun-
do do antigo Oriente Próximo. A Maldição de Agade, um poema escrito entre 
2200 e 2000 a.C. que fala sobre as instabilidades de um império mesopotâmio, 
apresenta a lamentação das pessoas depois da destruição de sua cidade pelo 
deus Enlil.13

O principal cantor de lamentações que sobreviveu àqueles anos,
Por sete dias e sete noites

Colocou no lugar sete... tambores, como se eles estivessem na base do céu,
e Tocou... tambores para ele [Enlil] entre eles...

As mulheres idosas não contiveram [o choro]: “Ai de ti, minha cidade!”.
Os homens idosos não contiveram [o choro]: “Ai de ti, meu povo!” [...]

Suas jovens não se contiveram de arrancar seus cabelos,
Seus jovens não contiveram suas facas afiadas. [...]

12Ver Mark F. Rooker, Leviticus, New American Commentary 3 (Nashville: Broad-
man and Holman, 2000), p. 262.

13P. Vogt, Interpretação do Pentateuco: um prático e indispensável manual de exegese (São 
Paulo: Editora Cultura Cristã, 2015), p. 175.

https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti


Por causa disso, Enlil entrou em seu santo dormitório, e deitou-se jejuando.14

A menção aos jovens que “não contiveram suas facas afiadas” provavelmente 
indica a prática de cortes, cujo objetivo era aplacar o deus ofendido, Enlil, ou 
atrair a atenção de um deus que pudesse interceder em favor dos lamentadores.15 

Nos vários textos descobertos em Ugarite, uma cidade que ficava na região 
onde hoje está a Síria, há a descrição de El, o chefe dos deuses cananeus, choran-
do a morte de Baal e fazendo cortes em seu corpo como expressão de luto:

“... Baal, o Conquistador, morreu,
o príncipe, o Senhor da Terra, pereceu.”

Então, El, o Bondoso e Compassivo,
[...] derramou terra sobre sua cabeça em luto,

E pó sobre seu crânio em lamento;
ele cingiu-se com pano de saco.
Ele cortou sua pele com uma pedra,

fez incisões com uma lâmina;
Ele cortou suas bochechas e seu queixo

fez um corte na extensão dos seus braços;
ele fez um sulco em seu peito como um jardim [...]16

Se até mesmo os deuses faziam incisões em seus corpos como expressão 
de luto, a descrição de lamentadores se cortando para atrair a atenção de um 
deus ou aplacar uma divindade irada faz bastante sentido. Os deuses do an-
tigo Oriente Próximo não eram considerados oniscientes nem mesmo total-
mente amáveis, misericordiosos ou atentos ao povo de sua terra. Por isso, era 
necessário que as pessoas fizessem algo para atrair a atenção dos deuses, que  

14Essa é a tradução apresentada em P. Vogt, Interpretação do Pentateuco, p. 175. O texto 
completo da “Maldição de Agade” pode ser encontrado em S. N. Kramer (tradutor), “The 
curse of Agade”, in: James Pritchard, Ancient Near Eastern texts relating to the Old Testament 3. 
ed. (Princeton: Princeton University Press, 1969), p. 646-51.

15P. Vogt, Interpretação do Pentateuco, p. 175.
16Mark S. Smith; Michael D. Coogan, Stories from ancient Canaan (Louisville: 

Westminster John Knox, 2012), p. 143.

https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti
https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti


13

poderiam confortar os pranteadores ou proteger o espírito do falecido depois  
de sua morte.17

A descrição dos profetas de Baal fazendo cortes em seu corpo “com facas e 
espadas até sangrarem” (1Rs 18.28) é um exemplo de uma tentativa desesperada 
de chamar a atenção de Baal depois de passarem horas invocando e clamando por 
sua intervenção sem resposta alguma (ver 18.26-28).18

Quando estudamos o contexto cultural do antigo Oriente Próximo, que 
é reforçado por outras passagens do Antigo Testamento, parece que Levítico 
19.28 proíbe os israelitas de se automutilarem como prática de luto em uma 
tentativa de atrair a atenção de seu Deus. Essa mutilação indicaria que o Senhor 
era como os deuses das nações, precisando de ações comoventes para dar atenção 
ou afastar sua ira.19

Diferente das divindades do antigo Oriente Próximo, o Deus de Israel é 
bondoso e compassivo com seu povo (Êx 34.6,7) e está atento às necessidades e 
sofrimentos da nação (cf. Êx 2.23,24; 3.6-8). Além disso, o Senhor conhece tudo 
o que ocorre em sua criação, portanto, não é preciso recorrer a atos comoventes, 
como a automutilação, para conseguir sua atenção. Israelitas em luto que se envol-
vessem com incisões no corpo estariam negando implicitamente que o Senhor é o 
tipo de Deus que ele havia declarado ser em sua revelação no Sinai.20 

O cuidado de Deus com aqueles que sofrem alcançava também os estran-
geiros no meio de Israel. Uma mulher cativa tinha trinta dias para lamentar a 
perda dos seus pais antes de se casar com um soldado israelita (Dt 21.13). Ela não 
precisava fazer cortes rituais para que Deus se preocupasse com seu sofrimento, 

17P. Vogt, Interpretação do Pentateuco, p. 176, 178. Jacob Milgrom, um dos maiores 
especialistas do livro de Levítico, cita B. B. Schmidt (Israel ’s beneficent dead, p. 287, 290) e 
apresenta uma explicação interessante para a razão desse ritual fúnebre: “a automutilação 
poderia ser adequadamente vista como uma tentativa de abrandar a inveja que os mortos 
tinham dos vivos ao infligir sofrimento sobre si mesmo ou como uma tentativa deses-
perada de disfarçar-se e tornar-se irreconhecível para os espíritos que assombravam...” 
( Jacob Migrom, Leviticus: a book of rituals and ethics, Continental Commentary [Minne-
apolis: Fortress, 2004] [edição kindle]).

18J. E. Hartley, Leviticus, Word Biblical Commentary (Dallas: Word, 1992), p. 321.
19P. Vogt, Interpretação do Pentateuco, p. 176.
20Ibidem, p. 178. 

https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti
https://ref.ly/logosres/wbc04?ref=BibleBHS.Le19.28&off=1018&ctx=ess%2c+1966%5d+240%E2%80%9342).+~Laceration+may+have+
https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti


14

pois o próprio Senhor se interessava por ela, estabelecendo esse tempo para que 
pudesse chorar e se recuperar de sua perda. 

Além disso, santidade envolvia perfeição e integridade. O corpo, como cria-
ção bela e perfeita de Deus, não deveria ser lacerado ou ferido, mas mantido em 
sua inteireza. Feri-lo implicava romper os limites da santidade divina em Levíti-
co.21 “Ser santo é ser total, ser uno; a santidade é unidade, integridade, perfeição 
do indivíduo e da espécie”.22

Análise semântica

A segunda parte de Levítico 19.28 diz: “e sinal/inscrição de tatuagem não farão 
em vocês” (TA). Esse trecho apresenta uma expressão composta, formada por 
um substantivo associado ao verbo “escrever” ou “registrar” (por isso, “inscrição” 
ou “marca”) e outro indicando uma “tatuagem” ou “ornamentação” na pele, usada 
para afastar espíritos dos mortos23 ou indicar um compromisso com algum deus.24 
Algumas evidências para isso foram encontradas no exame de restos humanos em 
tumbas citas datadas do século 6 a.C.25 A lei israelita pode proibir essa prática, 
pois envolve uma alteração autoimposta da criação de Deus, diferentemente da 
circuncisão, que é comandada por Deus.

Acredita-se que a tatuagem antiga envolvia furos na pele e a inserção de 
pigmentos.26 A proibição de marcar a pele pode envolver a tatuagem ou a pin-
tura do corpo como parte de um ritual religioso, indicando que o indivíduo 

21G. J. Wenham, The Book of Leviticus (Grand Rapids: Eerdmans, 1979), p. 272; J. E. 
Hartley, Leviticus, p. 320.

22Mary Douglas, Pureza e perigo, p. 70.
23L. Koehler; W. Baumgartner, M. E. J. Richardson; J. J. Stamm, The Hebrew and 

Aramaic lexicon of the Old Testament (Leiden: E.J. Brill, 1994–2000), p. 1116 (edição 
eletrônica).

24Mark F. Rooker, Leviticus, p. 262; P. Vogt, Interpretação do Pentateuco, p. 177; D. 
W. Baker, “Leviticus”, in: P. W. Comfort (org.), Cornerstone biblical commentary: Leviticus, 
Numbers, Deuteronomy (Carol Stream: Tyndale House, 1996), vol. 2, p. 140. 

25John Walton; Victor Matthews; Mark W. Chavalas, The IVP Bible background com-
mentary (Downers Grove: IVP Academic), p. 134 (edição kindle).  

26M. Silva; M. C. Tenney, The Zondervan Encyclopedia of the Bible, ed. rev. (Grand Ra-
pids: Zondervan, 2009), vol. 5, p. 700.

https://ref.ly/logosres/nicot03le?ref=BibleBHS.Le19.27-28&off=439&ctx=8%3a22%E2%80%9323%3b+21%3a17ff.).+~God+created+man+in+h
https://ref.ly/logosres/wbc04?ref=BibleBHS.Le19.28&off=1018&ctx=ess%2c+1966%5d+240%E2%80%9342).+~Laceration+may+have+
https://ref.ly/logosres/hal?ref=Page.p+1116&off=3112&ctx=which+case+it+would+~probably+be+used+for
https://ref.ly/logosres/hal?ref=Page.p+1116&off=3112&ctx=which+case+it+would+~probably+be+used+for
https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti
https://ref.ly/logosres/zeb05?ref=Page.p+700&off=4048&ctx=tab+H4180%2c+%E2%80%9Cmark%E2%80%9D).+~In+the+strict+sense%2c


15

era servo de uma divindade em particular. Em algumas circunstâncias, o nome 
de um deus era tatuado em um adorador, indicando que este pertencia àquele  
deus específico.27

Embora Israel tivesse marcadores externos que manifestavam sua identidade 
única dentre todos os povos (e.g., formas de vestuário, corte de cabelo, filacté-
rios e circuncisão), estas deviam ser marcas externas de uma realidade interna. 
O povo devia ter “coração circuncidado” (Dt 10.16; 30.6) que marcasse sua de-
voção a YAHWEH e era o meio principal para identificá-los como seu povo. 
Os israelitas que se envolviam em cortes ou tatuagem nas lamentações estavam 
procurando ser identificados principalmente por coisas externas.28

A proibição de fazer tatuagens, em Levítico 19.28b, lembrava Israel de que 
Deus estava constantemente presente e interessado por seu povo. Também era 
uma indicação de sua distinção em relação às divindades de Canaã. Como povo 
que servia a um Deus incomparável, Israel deveria encontrar sua identidade nas 
marcas que o Senhor havia estabelecido por meio de Moisés, não nas tatuagens 
comuns na adoração a deuses que nada eram.

Implicações

Quais seriam as implicações de Levítico 19.28 para o povo de Deus em nossos 
dias? Em primeiro lugar, precisamos observar que a lei de Levítico 19.28 era uma 
maneira de o israelita antigo reconhecer que não precisava cortar seu corpo para 
chamar a atenção de Javé. Ele não era como os deuses das nações, caprichosos e 
que exigiam algum tipo de troca para aliviar o sofrimento humano. Ao contrário, 
o Deus de Israel estava com seus ouvidos atentos a todo israelita que se voltasse 
para ele clamando por sua ajuda. Como observou o salmista: “Tu, Senhor, ouves 
a súplica dos necessitados; tu os reanimas e atendes ao seu clamor” (Sl 10.17, 
NVI). Em vez de fazer cortes ou tatuagens em seu corpo para assegurar o cuidado 
divino, a oração do fiel israelita era um testemunho poderoso de que “não há outro 
além de ti, não há Rocha como o nosso Deus!” (1Sm 2.2).

27P. Vogt, Interpretação do Pentateuco, p. 177.
28Ibidem, p. 179.

https://ref.ly/logosres/ntrprtdpnttc?ref=Page.p+175&off=64&ctx=to+era+conhecida+em+~todo+o+mundo+do+Anti


16

Da mesma forma, o cristão, hoje, pode colocar sua esperança em Deus em 
momentos de luto e de sofrimento, lembrando que ele é “Pai misericordioso e 
Deus de todo encorajamento. Ele nos encoraja em todas as nossas aflições...” 
(2Co 1.3,4). Nessas horas, podemos clamar: “Pai, socorre-me!”, e ter a certeza de 
que o bondoso Pai celestial estará presente para nos confortar e nos guiar.

Nosso Pai do Céu conhece a nossa fraqueza e sabe que somos pó. [...] O Seu co-
nhecimento das nossas aflições e adversidades é mais do que teórico; é pessoal, 
caloroso e compassivo. Não importa o que nos aconteça, Deus sabe e Se importa 
como ninguém mais poderá fazê-lo.29

Romanos 10.4 nos diz que Cristo é o “fim” da Lei (NVI), ou seja, ele é o 
ponto culminante da Lei mosaica, seu objetivo, “no sentido de que a Lei sempre 
previu e esperou ansiosamente por Cristo” (10.5,9-11). Ao mesmo tempo, Cristo 
é o “fim” da Lei porque “o cumprimento da Lei nele põe fim ao período de tempo 
em que a Lei era um elemento central no plano de Deus”.30 Como o apóstolo 
Paulo observou, a Lei “foi nosso guardião até a vinda de Cristo; ela nos protegeu 
até que, por meio da fé, pudéssemos ser declarados justos. Agora que veio o cami-
nho da fé, não precisamos mais da lei como guardião” (Gl 3.24,25).

Não estamos mais sob a Lei Mosaica. “Assim, meus irmãos, vocês também 
morreram para a Lei, por meio do corpo de Cristo, para pertencerem a outro, àquele 
que ressuscitou dos mortos, a fim de que venhamos a dar fruto para Deus.” (Rm 
7.4, NVI). Somos agora levados a um relacionamento com Cristo em que nossa 
vida deve produzir fruto para Deus. Quando se trata de tatuagens, precisamos 
lembrar que pertencemos a Deus e fazer uma pergunta básica: Essa tatuagem 
produzirá frutos para Deus? Ela será expressão de meu amor por ele? Ou ela 
representa apenas a manifestação de um desejo de me conformar à cultura ao 
meu redor?

Como a Lei continua útil e ensinando princípios ao cristão hoje, ainda que 
não estejamos debaixo de cada um de seus mandamentos (2Tm 3.16,17), preci-
samos nos perguntar se existe algum paralelo em nossa experiência atual com a 

29A. W. Tozer, Mais perto de Deus (São Paulo: Mundo Cristão, 2007), p. 72.
30Douglas Moo, “A lei de Moisés ou a lei de Cristo”, in: John S. Feinberg (org.), 

Continuidade e descontinuidade (São Paulo: Hagnos, ), p. 251-3.



17

experiência do próprio Israel em relação à tatuagem ou às marcas no corpo como 
um conformação à maneira que os outros povos se identificavam ou serviam seus 
deuses. Neste caso, há o princípio da identificação que devemos levar em conta. 
Há tatuagens que estão associadas a grupos cuja razão de existência ofende o 
caráter de Deus (por exemplo, grupos neonazistas), já outras são trechos bíblicos, 
nomes de filhos ou palavras com sentido teológico significativo. Quando penso 
em fazer uma tatuagem, sou de algum modo governado e controlado por uma 
motivação distinta daquela de Cristo ou do espírito do evangelho? Minhas tatua-
gens expressam adoração ao corpo ou a Deus?

Uma tatuagem pode ser discreta e ter como propósito ocultar deformidades 
em meu corpo. As tatuagens que pretendo fazer não realçam o corpo, mas corri-
gem machucados ou coisas do tipo?

Se pretendo fazer tatuagens em meu corpo com um foco missional, preciso 
me perguntar o que a tatuagem comunica para o grupo de pessoas que desejo al-
cançar. Ela é simplesmente um adorno ou expressa alguma ideia ou conceito mais 
profundos? Em outros contextos culturais, talvez a tatuagem não seja a escolha 
mais sábia por talvez atrapalhar o processo de aproximação de um grupo de povo 
específico. 

Quando pensamos nesse tema, há alguns elementos essenciais que não de-
vemos esquecer. Deus está mais preocupado com o adorno interno, a beleza de 
um coração que o teme, do que o enfeite externo (1Tm 2.9; 1Pe 3.3,4). Portanto, 
a pergunta primária não é: “Posso tatuar meu corpo?”; mas sim: “Como posso 
glorificar a Deus em meu corpo (1Co 6.20) e demonstrar um compromisso de 
coração com o Senhor?”

O seu testemunho de vida é muito mais poderoso do que uma tatuagem 
( Jo 13.35; Mt 5.16). Tatuagens podem até aproximar pessoas de nós (em outros 
momentos, afastá-las), mas o que gera impacto e transforma a vida de outros é 
verem as nossas “boas obras” como fruto de devoção e entrega a Deus. O nosso 
amor por Deus e pelo próximo certamente terá um impacto mais profundo do 
que a ausência ou a presença de uma tatuagem em nosso corpo.

“Tatuar ou não tatuar?”, foi a pergunta inicial de nosso artigo. Ao final 
dele, somos levados a uma questão mais profunda: Como posso glorificar a 
Deus com meu corpo e ser uma testemunha viva de seu caráter para aqueles 
que me cercam?



18

Bacharel em Teologia pelo Seminário Bíblico Palavra da 
Vida e pela Faculdade Teológica Sul Americana. Mestre 
em Teologia Bíblica (M.A.) pelo Seminário Teológico 
Servo de Cristo, Mestre em Teologia e Exposição do 
Antigo Testamento (Th.M.) pelo Seminário Bíblico 
Palavra da Vida, e Mestre em Ciências da Religião 
(M.Sc.) pela Universidade Metodista de São Paulo 
(UMESP). Participou da área de Antigo Testamento no 
Comitê de Tradução da Nova Versão Transformadora 
(NVT) e do Comitê de Revisão da Nova Versão 
Internacional (NVI). É missionário e professor da área 
de Estudo Bíblicos no Instituto Missionário Palavra da 
Vida (IMPV - Belém/PA). Também leciona matérias de 
Antigo Testamento e Hermenêutica na Grace School of 
Theology, na Escola Charles Spurgeon e no Seminário 
Teológico Servo de Cristo. É editor de textos de Edições 
Vida Nova. Casado com Fabiana, e eles têm duas filhas: 
Katharina e Beatriz.

Sobre o autor

Thiago Abdalla



19

O êxodo bíblico e a magia da escrita na 
perspectiva de Gerald Wheeler: uma 
tentativa de responder ao problema 
da ausência de evidência1

Adriano da Silva Carvalho

Introdução

De acordo com a maioria dos egiptólogos e historiadores não há qualquer 
evidência do êxodo dos hebreus em documentos egípcios, o que os leva 
a concluir que toda a narrativa bíblica é um mito.2 Para esses estudiosos 

essa história contada na Torá deve ser considerada como uma mitologia nacional 
sem mais base histórica do que a saga homérica das viagens de Ulisses ou a saga 

1Publicado anteriormente na AZUSA — Revista de Estudos Pentecostais, Volume 
XIV, Número 2, jul./dez. 2022.

2Gertoux, Gerard.  Moses and the Exodus: what evidence? Disponível em: https://
www.academia.edu/13001480/Moses_and_the_Exodus_what_evidence. Acesso em: 22 
jul. 2022.



20

de Virgílio sobre a fundação de Roma.3 Mas, é importante destacar que não há 
consenso entre os estudiosos sobre esse assunto. Na verdade os historiadores são 
notórios por discordarem uns dos outros sobre quase tudo.4 Assim, alguns concluí-
ram que a falta de evidências arqueológicas e escritas indicam que o êxodo descrito 
na bíblia nunca ocorreu.5 Outros conjecturam que os escritores bíblicos não teriam 
inventado as origens de Israel na escravidão, e, portanto, o êxodo deve ter alguma 
base histórica:6 a falta de registros históricos pode ser simplesmente o resultado da 
preservação aleatória. O clima seco do Egito não garantiria que tudo sobreviveria. 
Além disso, incêndios, guerras, acidentes e outros fatores podem ter causado a perda 
de alguns documentos. 7 Também foi sugerido que os egípcios ignoraram os hebreus 
por não os considerar importantes.8 Outros estudiosos viram o silêncio dos egípcios 
como deliberado, isto é, decorrente de motivações propagandísticas. Porém, como 
observou Gerald Wheeler, o silêncio em relação ao êxodo bíblico pode ter relação 
com dois aspectos da cultura egípcia, um que envolveu o propósito de inscrições 
monumentais e o outro a forma como os egípcios viam a própria natureza da es-
crita. Esta pesquisa sugerirá que esses dois aspectos podem ter sido os responsáveis 
pelos egípcios não terem feito qualquer referência histórica ao êxodo bíblico.

1. Israel em fontes extrabíblicas

A menção mais antiga de Israel num texto extrabíblico foi encontrada no Egito, 
na estela que descreve a campanha do faraó Meneptah — o filho de Ramsés II — 
em Canaã, no final do século 13 a.C.9 A inscrição relata uma destrutiva campanha 

3Finkelstein, Israel; Silberman, Neil Asher. The Bible Unearthed. New York. Touch-
stone, 2002, p. 36. 

4Grim, Valerie; Pace, David; Shopknow, Leath. Learning to use evidence in the study of 
history. New directions for teaching and learning, 2004, 57.

5Wheeler, Gerald. Ancient Egypt’s Silence about the Exodus. Andrews University 
Seminar Studies, vol.40, No. 2, 2002, p. 257.

6Ibidem, p. 257.
7Ibidem.
8Ibidem.
9Finkelstein; Silberman, 2002, p. 57.; O  texto  da estela apresenta apenas o uso mais 

antigo conhecido de um nome, ver: Thompson, Thomas L. The mythic past: biblical archaeol-
ogy and the myth of Israel. London: Basic Books, 1999, p.79.



21

militar egípcia naquela região, durante a qual um povo chamado Israel foi dizimado 
ao ponto de faraó se vangloriar de ter destruído a semente de Israel.10 Algum gru-
po conhecido como Israel estava em Canaã naquele período: “dúzias de povoados 
relacionados com os antigos israelitas apareceram na região montanhosa de Canaã 
na mesma época”.11 A expressão “hebreu” como um termo que se refere a um povo 
vai muito mais para trás para se referir a uma classe ou tipo de pessoa.12 Termos re-
lacionados aparecem em textos sumérios, assírio-babilônicos e egípcios nas formas 
“SA.GAZ”, “Hapiru” e “Apiru”, referindo-se  a indivíduos e grupos que não foram 
aceitos dentro das estruturas políticas de alianças patronais e lealdades que gover-
navam a sociedade: “esses ‘hebreus’ eram literal e figurativamente ‘foras da lei’, não 
muito diferentes de personagens lendários na história como o Davi de I-II Samuel 
ou o Abraão de Gênesis 12 e 14, onde são chamados de hebreus”.13

1.1. Datação

O êxodo dos hebreus tem sido fonte de controvérsia durante muitos anos, di-
ferentes grupos de estudiosos debateram tanto a sua historicidade quanto a sua 
data.14 A cronologia bíblica em 1Reis 6.1 afirma que o êxodo ocorreu 480 anos 
antes do rei Salomão começar a construir o Templo em Jerusalém. Os estudio-
sos que estudam as cronologias bíblicas sugerem a data aproximada do início 
da construção do Templo entre os anos de 960 a.C. a 1012 a.C., esse intervalo 
colocaria o êxodo entre 1440 e 1491 a.C., durante o século 15 a.C. 15 O problema 
surge quando os egiptólogos consideram os governantes que presidiram o Egito 
neste período.16 Segundo alguns estudiosos, se houve um êxodo histórico deve ter 
ocorrido no final do século 13 a.C.17

10Ibidem.
11Ibidem.
12Thompson, p. 79.
13Ibidem.
14Hoffmeir, James K. What is the Biblical date for the Exodus? A response to Bryant 

Wood. Journal of the Evangelical Theological Society, 50,2 p. 225- 247, 2007, p. 225.
15Klenck, Joel. The Exodus from Egypt: archaeological data and expectations. Flóri-

da: Prc Press, 2010, p. IV.
16Ibidem.
17Finkelstein; Silberman, 2002, p. 57.



22

1.2. O êxodo com poucas pessoas

Em Êxodo lemos que o número de israelitas que saíram do Egito foi de cerca 
de 600 mil homens a pé, sem contar mulheres e crianças.18 Isso sugere que o 
número de hebreus que saíram do Egito pode ter passado de dois milhões de 
pessoas. Mas, as pesquisas históricas e a falta de evidências não comportam um 
êxodo com essa multidão. Na verdade as pesquisas têm sugerido um panorama 
diferente do apresentado na bíblia. Por exemplo, não se pensa em numa multidão, 
mas em israelitas emergindo de modo gradual como um grupo distinto de Canaã 
no final do século 13 a.C. 19 Mas, Richard Elliott Friedman sublinhou: “poucos 
de nós pensaram que esse número fosse histórico de qualquer maneira”.20 Ele 
também observou que não há evidências arqueológicas contra a historicidade do 
êxodo, se foi um grupo menor que deixou o Egito: 21 “(...) a primeira menção bí-
blica do êxodo, o Cântico de Miriam, que é o texto mais antigo da Bíblia, nunca 
menciona quantas pessoas estiveram envolvidas no êxodo, e nunca fala de toda a 
nação de Israel”. 22  Para esse autor, as alegações de alguns arqueólogos de que o 
êxodo nunca aconteceu não se baseiam em evidências, mas em grande parte em 
sua ausência.23

1.3. A ocupação

Já foi defendido que o Livro de Josué era composto das mesmas quatro fontes 
que encontramos no Pentateuco, a saber: J, E, D e P, E: esses quatro documentos 
concordavam que as doze tribos entraram em Canaã juntas pelo oriente, sob o 
comando de Josué, que derrotou as coalizões dos reis cananeus tanto no sul quan-
to no norte.24 D e P acrescentam que ele capturou todas as cidades da terra, e deu 

18Êx 12.37.
19Finkelstein; Silberman, 2002, p. 57.
20THE EXODUS is not Fiction. An interview with Richard Elliott Friedman. Dispo-

nível em:https://reformjudaism.org/exodus-not-fiction. Acesso em: 22 jul. 2022.
21Ibidem.
22Ibidem.
23Ibidem.
24Paton, Lewis Bayles. Israel’s Conquest of Canaan. Journal of Biblical Literature. 

Vol.XXXII, 1913, p.1.



23

essas cidades às tribos de Israel.25 J e E não registram conquistas tão extensas, e 
em várias passagens J afirma que não foram conquistadas as cidades que D e P 
afirmam terem sido tomadas por Josué; J também diz que várias cidades foram 
tomadas por outras pessoas que não Josué.26 J e E também concordam que os 
cananeus não foram aniquilados: D e P. J nos dizem que os cananeus ainda “habi-
tam no meio de Israel até hoje”; e na legislação de J (Êx 34 11-13) é assumido que 
eles ainda são uma ameaça. 27 O documento E diz o seguinte sobre os cananeus: 
“não os expulsarei de diante de ti em um ano, para que a terra não fique desola-
da, e os animais do campo se multipliquem contra ti (...)”.28 Já no livro de Juízes 
conhecemos uma relato da conquista diferente: vimos às tribos conquistando seus 
territórios separadamente, ou no máximo em pares, e não considera os cananeus 
exterminados, mas retendo todas as cidades importantes. 29

1.3. 1. As teorias

Três teorias foram apresentadas numa tentativa de explicar a ocupação de Canaã. 
Pensou-se em uma conquista única; em uma infiltração; e ainda em uma revolta 
camponesa.30 Embora existam variações essas três teorias parecem ser representa-
tivas dos argumentos centrais das demais teorias.31 Os proponentes da teoria da 
conquista, aceitaram o livro de Josué como base histórica, e os dados arqueológi-
cos são usados ​​para apoiar o relato de Josué sobre a ocupação da terra.32

A teoria da infiltração pacífica é baseada principalmente na crítica de texto 
e declarações em várias partes do Antigo Testamento que se referem a povos 
migratórios indo e vindo em uma base bastante rotineira.33 Nessa perspectiva 
certos elementos nos livros de Crônicas, Samuel e Reis foram lidos como apoio à 

25Ibidem, p. 1-2.
26Ibidem, p. 2.
27Ibidem.
28Ibidem.
29Ibidem.
30Hargus, Coyt David. Theories of the Israelite occupation of the Land of Canaan. 

Austin, 2000, p. 6.
31Ibidem.
32Ibidem, p. 6-7.
33Ibidem, p. 10.



24

narrativa de Juízes enquanto interpretava os mesmos elementos como refutando 
a narrativa de Josué. 34

A teoria do levante camponês pode ser considerada uma extensão da teoria 
da infiltração, pois requer a inserção das tribos israelitas como pré-condição.35 Su-
geriu-se que as tribos estivessem presentes por toda a terra, mas posicionadas na 
base da escala socioeconômica como camponeses.36 Eventualmente, a população 
camponesa, tanto os israelitas quanto os cananeus, rebelaram-se por razões des-
conhecidas e afastaram seus opressores, isto é, a classe dominante.37 Desta forma, 
a sociedade hebraica superou a sociedade cananéia por dentro. 38 Os cananeus 
sobreviventes foram simplesmente assimilados à sociedade israelita. 39

1.4. O êxodo como mito

A fronteira entre Canaã e o Egito era estritamente controlada.40 E, se uma gran-
de massa de israelitas fugitivos tivesse passado pelas fortificações de fronteira no 
regime faraônico deveria existir algum registro.41 Porém, as abundantes fontes 
egípcias que descrevem a época do Novo Império em geral, e o século 13 em par-
ticular, não fazem referência aos israelitas, e nem mesmo dão uma única pista.42 
A estela de Meneptah se refere a Israel como um grupo de pessoas que já viviam 
em Canaã:43

(...) Israel inexiste como possível inimigo do Egito, como amigo ou como nação 
escravizada (...). Não há achados no Egito que possam ser diretamente asso-
ciados à noção de um grupo étnico estrangeiro distinto (em oposição a uma 
concentração de trabalhadores migrantes de muitos lugares) vivendo em uma 

34Ibidem.
35Ibidem, p. 16.
36Ibidem.
37Ibidem.
38Ibidem.
39Ibidem.
40Finkelstein; Silberman, 2002, p. 57.
41Ibidem.
42Ibidem, p. 59.
43Ibidem, p. 60.



25

área distinta do Delta oriental, como está implícito no relato bíblico dos filhos 
de Israel vivendo juntos na Terra de Gósen

Como os egípcios deixaram registros escritos tão extensos, seria de esperar al-
guma alusão ao incidente. Porém, nenhum aparece. 44 Richard Elliott Fried-
man reconheceu em uma entrevista que um êxodo com dois milhões de pessoas 
deveria realmente ter deixado alguns vestígios. 45 Além disso, embora o livro 
bíblico de Êxodo descreva com grande detalhe as calamidades que os egípcios 
sofreram durante o evento, os registros egípcios não fazem menção aberta sobre 
esses eventos.46 Devido à falta de inscrições egípcias que mencionam o êxodo, 
durante o século 15 a.C., alguns estudiosos declararam o evento como um mito 
ou uma invenção.47Em outras palavras, o êxodo nunca ocorreu. 48 Tem sido assu-
mido que a história de Jacó, que lutou com Deus, e que foi o pai de doze filhos, 
é ficção, baseada na suposta existência de Israel em suas doze tribos:49 “poucos 
estudiosos bíblicos duvidariam disso hoje”. De acordo com alguns autores, a 
linha principal da história de Gênesis-Josué, isto é, a entrada no Egito, o êxodo, 
coleções completas de leis e o deserto é uma construção literária artificial.50 Eles 
também defendem que os escritores do antigo Israel sabiam pouco ou nada 
sobre a origem de Israel, sobre o êxodo, a conquista, e o período dos Juízes.51 
Aliás, acredita-se que esses períodos nunca existiram.52 O Israel da bíblia está 
em nítido contraste com o Israel conhecido dos textos antigos e do trabalho de 
campo arqueológico.53

44Wheeler, 2002, p. 257.
45THE EXODUS is not Fiction. An interview with Richard Elliott Friedman. Dispo-

nível em:<https://reformjudaism.org/exodus-not-fiction>. Acesso em: 22 jul. 2022.
46Klenck, 2010, p. v.
47Ibidem.
48Wheeler, 2020, p. 257.
49Thompson, 1999, p. 78.
50Hoffmeir, 2007, p. 225; Thompson, 1999, p. 78.
51Hoffmeir, 2007, p.225.
52Ibidem.
53Thompson, 1999, p.78.



26

1.5.  A arqueologia 

David Wolpe, o rabino sênior do Templo Sinai em Westwood — Los Angeles, 
a principal sinagoga conservadora na Costa Oeste, em uma manhã de Páscoa, 
quando 2.200 pessoas vieram ouvir a Torá, fez a seguinte colocação sobre o êxo-
do:54 “a verdade é que praticamente todos os arqueólogos modernos que investi-
garam a história do êxodo, com poucas exceções, concordam que a maneira como 
a Bíblia o descreve, não é como realmente aconteceu, se é que aconteceu”. De 
acordo com alguns estudiosos a evidência de uma conquista histórica de Canaã é 
fraca.55 Na verdade assim como acontece com a história do êxodo, a arqueologia 
descobriu uma discrepância considerável entre a Bíblia e a situação dentro de Ca-
naã na data sugerida da conquista entre 1230 e 1220 a.C.56 Embora se saiba que 
um grupo chamado Israel já estava presente em algum lugar de Canaã por volta 
de 1207 a.C, “as evidências sobre o cenário político e militar geral de Canaã suge-
rem que uma invasão relâmpago por esse grupo teria sido impraticável e impro-
vável ao extremo”.57 As descobertas arqueológicas manifestaram um acentuado 
desacordo com as narrativas bíblicas sobre a ocupação e conquista de Canaã.58 Por 
exemplo, descobriu-se que as cidades de Canaã não eram fortificadas e não havia 
muros que pudessem desmoronar.59 Aliás, no caso de Jericó, não havia vestígios 
de qualquer tipo de assentamento no século 13 a.C., e o antigo assentamento de 
Bronze tardio, datado do século 14 a.C., era pequeno e pobre, quase insignificante 
e não fortificado. 60 Então temos uma pergunta, as histórias da escravidão, êxodo 
e da conquista como descritas na bíblia não aconteceram?  Para alguns autores 
os escritores bíblicos não teriam inventado as origens de Israel na escravidão, 

54Neusner, Jacob. How should we teach the history of Judaism? The Case of Rabbi 
Wolpe. Journal of Jewish Education, Vol. 68, No. 2, p. 4-6, 2006, p. 4; Watanabe, Teresa. 
Doubting the Story of Exodus. Los Angeles Times, 2001. Disponível em: https://www.
latimes.com/archives/la-xpm-2001-apr-13-mn-50481-story.html. Acesso em: 31 jul. 
2022.

55Hoffmeir, 2002, p. 73.
56Ibidem, p. 76.
57Ibidem.
58Ibidem, p. 82.
59Ibidem, p. 81.
60Ibidem, p. 82.



27

e, portanto, supõem que o êxodo deve ter alguma base histórica: “não é o tipo 
de tradição que qualquer povo inventaria!”61A falta de registros históricos pode 
ser simplesmente o resultado da preservação aleatória.62 Mesmo o clima seco do 
Egito não garantiria que tudo sobreviveria. Além disso, incêndios, guerras, aci-
dentes, e outros fatores também poderiam ser a causa da extinção de documentos 
importantes. 63 

2. A cultura egípcia e o silêncio 

O êxodo foi retratado na bíblia como um evento que devastou os egípcios. No 
entanto, não existem evidências de que o antigo Egito tenha feito qualquer re-
ferência histórica a esse evento.64O que há é um silêncio absurdo. Mas, Gerald 
Wheeler comentou que tal silêncio não deveria nos surpreender por causa de 
certos aspectos da cultura egípcia: “um envolve o propósito de inscrições monu-
mentais e outro a forma como os egípcios viam a própria natureza da escrita”. 65

2.1. A propaganda

Wheeler escreveu que os monarcas egípcios nunca foram dados a registrar der-
rotas e desastres, “e certamente não o fariam em relação a uma perda de uma 
brigada de carruagens durante a perseguição de escravos fugitivos”.66 Os an-
tigos egípcios queriam colocar a melhor face em tudo o que acontecia. 67 Um 
exemplo frequentemente citado é o encontro de Ramsés com os hititas em Qa-
desh, no rio Orontes.68 O exército hitita esperando na emboscada permitiu que 
a primeira divisão passasse, depois atacou a segunda divisão enquanto a terceira 
ainda lutava pelo vau de Shabtuna.69 Os soldados de faraó começaram a fugir 
do ataque e o governante egípcio quase foi capturado. Ramsés procurou a ajuda 

61Wheeler, 2002, p. 257.
62Ibidem.
63Ibidem.
64Ibidem.
65Ibidem.
66Ibidem.
67Ibidem.
68Ibidem.
69Ibidem, p. 257-8.



28

do deus egípcio Amon, e, então reuniu suas tropas e abriu caminho através das 
forças hititas. No dia seguinte, o líder hitita Muwatdlis enviou um emissário pe-
dindo uma trégua.70 Aparentemente considerando-o o ponto alto militar de seu 
reinado, Ramsés teve a batalha registrada nas paredes de muitos de seus templos, 
incluindo Abidos, Karnak, Luxor, Ramesseum e Abu Simel. 71 Relatos também 
sobreviveram em papiro, tornando-o o incidente militar mais bem documentado 
da história egípcia. 72 Mas, os estudiosos modernos veem a batalha de Qadesh 
sob uma luz bem diferente. Em vez de uma vitória, Ramsés fez pouco mais do 
que libertar seu exército. 73 Apenas a chegada oportuna de mais de suas tropas 
o salvou. 74 A batalha recomeçou no dia seguinte, mas terminou em impasse. 75 
Ramsés se recusou a fazer um tratado com os hititas, e assim que os egípcios 
saíram, os hititas recuperaram o controle da região e empurraram a área de in-
fluência egípcia de volta para Canaã. 76 Eventualmente, Ramsés teve que fazer 
um tratado de não agressão com o novo rei hitita, Hattusilis, para que as duas 
nações pudessem combater a crescente ameaça do império assírio liderado por 
Salmaneser I. 77 Assim, portanto, o que Ramsés retratou como um grande triun-
fo foi provavelmente pouco mais do que um empate militar.78 Alguns autores 
reconhecendo a natureza propagandista dos registros egípcios destacaram que 
a falta de qualquer menção egípcia explícita de um êxodo não tem importância 
histórica, dado seu papel desfavorável no Egito e a perda quase total de todos os 
registros relevantes em qualquer caso. 79 Porém, o silêncio egípcio em relação ao 
êxodo pode ter uma razão mais complexa. 80

70Ibidem, p. 258.
71Ibidem.
72Ibidem.
73Ibidem.
74Ibidem.
75Ibidem.
76Ibidem.
77Ibidem.
78Ibidem.
79Ibidem.
80Ibidem.



29

2.2. O objetivo das inscrições 

De acordo com Gerald Wheeler não poderíamos encontrar um evento como o 
êxodo registrado em inscrições monumentais no Egito.81 Isso porque os faraós 
usavam inscrições no templo para lembrar ao deus particular do templo que eles 
haviam governado com sabedoria e justiça em favor da divindade.82 Tais registros 
ajudariam o rei egípcio quando enfrentasse o julgamento na vida após a mor-
te, demonstrando que ele havia vivido de acordo com os princípios de Ma’at.83 
Assim, inscrições monumentais definitivamente não seriam o lugar para men-
cionar um evento como o êxodo bíblico.84 As pragas que precederam a partida 
dos hebreus pareciam indicar ira (fúria) ou punição por parte dos deuses. 85 Além 
disso, as pragas podem ser vistas como um ataque à compreensão do Egito sobre 
criação, ordem e harmonia (Ma’at) no universo.86 Os egípcios não gostariam de 
nenhum lembrete público dessa experiência, desse ocorrido.87 

2.3. Os poderes mágicos das palavras

A ausência de documentos escritos descrevendo o êxodo dos hebreus por parte 
dos egípcios pode ser creditada a uma crença nos poderes mágicos das palavras. 
88 O termo egípcio para escrever, “medu netcher”, significa “as palavras dos deu-
ses”, “palavras divinas”.89 As palavras escritas eram a contrapartida humana das 
palavras dos próprios deuses e, portanto, compartilhavam seus poderes mágicos. 
90 Para os antigos egípcios, as palavras eram criativas em um sentido muito real. 
91 Elas continham o modelo para dar vida às coisas que representavam. 92 O deus 

81Ibidem, p. 259.
82Ibidem.
83Ibidem.
84Ibidem.
85Ibidem.
86Ibidem.
87Ibidem.
88Ibidem.
89Ibidem.
90Ibidem.
91Ibidem.
92Ibidem.



30

criador “Ptah” trouxe os outros deuses e outras coisas à vida através da fala perfor-
mativa. 93Um texto antigo descreveu Ptah como “a boca que pronunciava o nome 
de tudo”.94 Suas palavras criativas não eram apenas “o que a cabeça pensava e a 
língua comandava, mas eram mágicas, contendo a essência do que representavam. 
95 Por exemplo, um insulto, uma maldição ou uma ameaça tinha o poder de se 
tornar realidade.96 A palavra falada era uma arma que tinha o poder de subjugar 
ou aniquilar os inimigos.97 Nomear algo era fazê-lo realmente existir.98 “Quando 
um visitante piedoso de uma tumba lia em voz alta a fórmula de oferenda inscrita 
ali: mil pães, mil jarras de cerveja, isso trazia os itens à existência para o falecido”.99

A magia e o poder inerentes às palavras, também eram intrínsecos a elas 
quando escritas.100 Da mesma forma que com a palavra falada, cada signo hie-
roglífico continha o modelo ou a essência de um ser, uma coisa ou o mundo, 
que os deuses poderiam querer trazer à existência.101 Acreditava-se que um signo 
continha a propriedade da própria vida.102 Os egípcios criam que se algo estivesse 
comprometido com a escrita poderia repetidamente acontecer por meio de ma-
gia.103 Mas, essa “magia” tinha uma base altamente racional. 104 Textos religiosos 
em tumbas e templos, textos mágicos e feitiços funcionavam todos com base no 
princípio de que as palavras acionavam “heka”, a potência primordial que deu 
poder ao deus criador no início. 105 Os modernos tendem a pensar na magia como 
invocando a ajuda de forças sobrenaturais ou ocultas. 106 Mas, os egípcios também 
consideravam a magia como forças ativadoras inerente à estrutura do próprio 

93Ibidem.
94Ibidem.
95Ibidem.
96Ibidem, p. 260.
97Ibidem.
98Ibidem.
99Ibidem.
100Ibidem.
101Ibidem.
102Ibidem.
103Ibidem.
104Ibidem.
105Ibidem.
106Ibidem.



31

cosmos. 107 A magia escrita e falada era um tanto análoga à construção de uma 
máquina que operava com leis físicas naturais. 108 No antigo Egito, a magia era a 
ferramenta ou mecanismo de controle para restaurar todas as formas de ordem e 
harmonia.109 E escrever era um aspecto importante dessa magia.110 A escrita podia 
trazer os poderes do mundo invisível ou espiritual para o mundo físico e visível. 
111 Seja um ritual ou um feitiço mágico, um texto constituía palavras cuja eficácia 
cruzava a fronteira entre os dois reinos.112 Como as mensagens escritas podiam 
a qualquer momento se transformar em realidade, era preciso ter cuidado com o 
que se escrevia. 113 Se escrever podia fazer algo acontecer, o inverso também era 
verdadeiro. 114 “Tal era o poder da palavra escrita que ao excluir toda menção de 
um ato específico de um texto, o ato em si poderia ser entendido como não tendo 
ocorrido”. 115

2.4.  Remoções

De acordo com Wheeler, a remoção de algo de um texto já escrito é um aspecto 
fácil de detectar.116 Ele lembra, por exemplo, da tentativa de apagar o nome do 
faraó feminino Hatschepsut da história, talvez porque o conceito de uma gover-
nante feminina forte não se encaixasse em como os egípcios pensavam que o uni-
verso deveria ser governado. 117 Se o nome de Hatschepsut fosse completamente 
apagado, seria como se ela nunca tivesse existido.118 Outro exemplo de remoção 
tem a ver com o faraó Akhenaton. Este faraó procurou eliminar ou reduzir a exis-
tência dos deuses tradicionais do Egito destruindo sistematicamente inscrições 

107Ibidem.
108Ibidem.
109Ibidem.
110Ibidem, p. 260-1.
111Ibidem, p. 261.
112Ibidem.
113Ibidem , p. 262.
114Ibidem.
115Ibidem.
116Ibidem , p. 262-3.
117Ibidem.
118Ibidem.



32

contendo seus nomes; então seus sucessores tentaram removê-lo da história erra-
dicando (apagando) todos os seus próprios registros.119 Como se pode perceber, os 
egípcios eram cuidadosos com o que registravam. 120 Por causa do poder mágico 
inerente às próprias palavras, o que eles escreviam poderia acontecer novamente. 
121 Por isso, teriam relutado em registrar qualquer evento que pudesse ameaçar 
sua existência.122 Eles tentariam evitar qualquer coisa que pudesse perturbar o que 
eles chamavam de “ma’at”. 123 

3.  O êxodo e o autor de Hebreus

O autor da carta aos Hebreus no Novo Testamento apresentou uma leitura do êxo-
do que destoa daquela apresentada no livro de Josué: Israel foi tirado do Egito, mas 
nunca entrou na terra que Deus lhes havia prometido.124 Ao longo da carta aos He-
breus, o autor demonstra que a terra da promessa nunca foi realmente possuída, mas 
apenas peregrinada.125 Ele apresenta uma releitura do êxodo, mas sob a perspectiva 
da jornada espiritual dos crentes nesse mundo.126Por meio dessa reconfiguração o 
autor da epístola demonstra que a experiência de seus leitores está em continuidade 
com toda a história de Israel, e deve ser considerada como evidência do fato de que 
eles são filhos de Deus, a quem o descanso tão esperado ainda está em aberto.127

Conclusão

A falta de evidências escritas (e de outro tipo) sobre o episódio conhecido na 
bíblia como o êxodo dos hebreus, tem levado a muitos a duvidar que o tal even-
to tivesse realmente acontecido. Mas, a ausência de documentos egípcios que 
indiquem o êxodo dos hebreus pode ter a ver, como bem argumentou Wheeler, 

119Ibidem.
120Ibidem.
121Ibidem.
122Ibidem.
123Ibidem.
124Thiessen, Matthew. Hebrews and the End of the Exodus. Novum Testamentum, 

49, 2007, p. 354-5.
125Ibidem, p. 355.
126Ibidem.
127Ibidem, p. 369.



33

com a crença dos egípcios no poder mágico inerente às próprias palavras. Eles 
acreditavam que escrever era empregar uma tecnologia que controlava as próprias 
forças do cosmos.128 Acreditavam que aquilo que foi escrito poderia vir a acon-
tecer novamente. Por conta disso, os escribas egípcios teriam relutado em men-
cionar qualquer evento que já tivesse trazido o caos para o seu país.129 Pois criam 
que o próprio relato histórico poderia explodir espontaneamente e novamente 
mergulhar a nação no desastre.130 Por isso, os egípcios não eram afeitos a registrar 
suas tragédias e derrotas. E, nesse caso, se o êxodo descrito na bíblia realmente 
aconteceu, os escribas e historiadores egípcios teriam boas razões para não tê-lo 
mencionado. Entretanto, essa e outras informações parecem ser irrelevantes para 
aqueles que defendem que o êxodo e outros eventos relacionados com o Israel 
da Bíblia são apenas criações literário-teológicas. Contudo, o autor da carta aos 
hebreus, com o êxodo dos hebreus em mente, escreve sobre um descanso que está 
aberto ao povo de Deus, um descanso a ser desfrutado ao final da peregrinação 
espiritual.131Esse êxodo ainda não terminou!

Referências

Bíblia Almeida Revista e Atualizada, 2ª edição. Barueri: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 1999.

Finkelstein, Israel; Silberman, Neil Asher. The Bible Unearthed. New York. 
Touchstone, 2002.

Gertoux, Gerard. Moses and the Exodus: what evidence? Disponível em: ht-
tps://www.academia.edu/13001480/Moses_and_the_Exodus_what_eviden-
ce. Acesso em: 22 jul. 2022.

Grim, Valerie; Pace, David; Shopkow, Leath. Learning to use evidence in the 
study of history. New directions for teaching and learning, 2004.

Hargus, Coyt David. Theories of the Israelite occupation of the Land of Canaan. 
Austin, 2000. 132p. Dissertação. The University of Texas at Austin.

Hoffmeier, James K. What is the Biblical date for the Exodus? A response to 

128Ibidem, p. 263-4.
129Ibidem, p. 263.
130Ibidem.
131Hb 4.8-11.



34

Bryant Wood. Journal of the Evangelical Theological Society, 50,2 p. 225- 
247, 2007.

Klenck, Joel. The Exodus from Egypt: archaeological data and expectations. 
Flórida: Prc Press, 2010.

Neusner, Jacob. How should we teach the history of Judaism? The Case of Rab-
bi Wolpe. Journal of Jewish Education, Vol. 68, No. 2, p.4-6, 2006.

Paton, Lewis Bayles. Israel’s Conquest of Canaan. Journal of Biblical Literature. 
Vol.XXXII, p.1-53, 1913.

Thiessen, Matthew. Hebrews and the End of the Exodus. Novum Testamen-
tum, 49, p.353-369, 2007.

The Exodus is not Fiction. An interview with Richard Elliott Friedman. Dispo-
nível em:<https://reformjudaism.org/exodus-not-fiction>. Acesso em: 22 jul. 
2022.

Thompson, Thomas L.  The mythic past: biblical archaeology and the myth of 
Israel. London: Basic Books, 1999.

Watanabe, Teresa. Doubting the Story of Exodus. Los Angeles Times, 2001. 
Disponível em:<https://www.latimes.com/archives/la-xpm-2001-apr-13-m-
n-50481-story.html>. Acesso em: 31 jul. 2022.

Wheeler, Gerald. Ancient Egypt’s Silence about the Exodus. Andrews Univer-
sity Seminar Studies, vol.40, No. 2, 2002.

Mestre em Estudos Hermenêuticos e Novo Testamento 
pelo CPAJ/Mackenzie – SP. É professor no departamento 
de línguas clássicas e vernáculas do Instituto Brasileiro 
de Educação Integrada - IBEI/RJ. Escreveu artigos 
para a Revista Vox Scripturae/Faculdade Luterana de 
Teologia e para a revista Pesquisas em Teologia - PUC/
RIO. Autor de, entre outros, Uma introdução ao estudo 
das Epístolas Pastorais, O pensamento escatológico 
nas cartas aos Tessalonicenses e Comentário de Judas, 
publicados pela Editora Reflexão.

Sobre o autor

Adriano da Silva Carvalho



35

A fé e a preservação da natureza

Guilherme Augusto de Carvalho

1. Início

A religião sempre esteve ligada a história da sociedade. O ser humano 
sempre cultuou e teve suas crenças e credos, por isso, ao falarmos de 
sociedade e meio ambiente, precisamos também falar da religião e o seu 

papel na história. 
O principal objetivo deste artigo é falar da tradição cristã mostrando como 

cuidar do meio ambiente foi e ainda é uma ênfase da igreja. Serão usados pensa-
dores importantes que abordam o assunto e comentadores especializados no tema 
meio ambiente e religião. 

A espiritualidade verdadeira sempre vai olhar para o ser humano como um 
todo, seja no âmbito pessoal, sentimental e ético, pois como somos e como agi-
mos, influenciam o ambiente no qual vivemos, resultando tanto em impactos po-
sitivos, quanto negativos. E preservar o meio ambiente é a atitude de alguém que 
não só tem ética, mas entende todos os pontos fundamentais da sua própria fé. 

2. O meio ambiente segundo a bíblia e a tradição cristã

A tradição judaico-cristã por meio do seu principal livro, a Bíblia, explica que no 
início, quem criou tudo foi Deus. Foi ele o grande arquiteto do universo, mas não 



36

é só isso. O texto também diz que o homem teria domínio sobre tudo (Gn 1.26), 
ele era o encarregado de cuidar e guardar o jardim do Éden (Gn 2.15). 

Segundo a Bíblia, o homem é responsável pela criação, sendo que o domínio 
no qual a Bíblia se refere, não tem um sentido negativo e sim positivo, é muito 
mais no sentido de cuidado do que uma dominação cruel. D. A. Carson et al, 
explica o termo:

Domínio deixa implícito o senhorio, mas não a exploração. O homem, como 
representante de Deus, deve, tal qual Deus, dominar seus súditos para o bem 
deles próprios. Ao mesmo tempo em que legitima o uso dos recursos do mundo 
pelos seres humanos, Deus não dá nenhuma autorização para abusarmos de sua 
criação (2012, p. 102).

Dominar não é explorar e muito menos consumir, e sim, cuidar, reger, sendo 
um representante de Deus em sua criação. Mas a Bíblia ainda oferece muito mais 
provas para a questão, mostrando que cuidar do meio ambiente é uma das prin-
cipais ênfases da sua tradição religiosa. O Velho Testamento, por exemplo, ensina 
os hebreus a separar um tempo para deixar a terra descansar (Êx 23.10,11), assim 
ela continuará a ser frutífera. E no Novo Testamento, o texto bíblico diz que é 
possível conhecer a Deus através das coisas que ele criou, a natureza e a criação 
revelam justamente isso (Rm 1.19,20), em um fenômeno que a teologia cristã 
denomina de revelação natural. Que é a ideia de que Deus se revela não só em 
Cristo e nas escrituras, mas também em sua criação, através da natureza e também 
da história (Carson et al, 2012, p. 1688). Norman Geisler acrescenta um ponto 
importante a este assunto:

Dentre todos os grandes sistemas religiosos e filosóficos, nenhum dá maior dig-
nidade à criação material do que a tradição judaico-cristã. Os dois Testamentos 
das Escrituras ensinam que o universo físico é bom e que o mesmo reflete a 
glória do seu criador (Sl 19.1; 1Tm 4.4) (2015, p. 382). 

Estas são apenas algumas provas que a Bíblia traz, mostrando que meio am-
biente e a religião se fundem. Cuidar do que Deus criou é a missão que o Criador 
dá ao homem, desde o dia que ele foi criado.



37

3. A igreja e o cuidado com a natureza

Mesmo com toda a tradição cristã e vários pensadores enfatizando que Deus é o 
criador de tudo, o cuidado com a natureza não foi uma das ênfases da igreja cristã 
durante muito tempo. Norman Geisler em seu livro “Ética Cristã”, acrescenta que 
o ambientalismo, como prática entre os cristãos é recente. Apesar da Bíblia falar 
da criação, e dar ênfase na importância de cuidar e administrar o que Deus criou, 
este costume não tem sido tão efetivo ao longo da história da igreja. Contudo, 
hoje, movimentos evangélicos em prol da ética ambiental têm crescido dentro do 
cristianismo (2015, p. 373). Alister Mcgrath acrescenta um resumo fundamental 
sobre a fé cristã afirmando que:

A teologia cristã tem uma amplitude conceitual que lhe permite acomodar as  
ciências naturais, a arte, a moralidade e outras tradições religiosas. O cristianis-
mo tem a capacidade de atribuir sentido ao mundo, reforçando a defesa intelec-
tual quanto a existência de Deus ao mesmo tempo que oferece uma forma de 
“ver a natureza” que nos capacita a apreciá-la e respeitá-la de maneiras que, do 
contrário, não seriam possíveis (2015, p. 82).

Mesmo que a religião cristã tenha a sua ênfase na salvação do ser humano 
pecador, é importante enfatizar que ele também possui em sua teologia, ensinos 
e ferramentas a favor do meio ambiente, da ética e da manutenção das coisas que 
Deus criou. É preciso apenas que os cristãos relembrem os ensinos teológicos e 
se posicionem a favor da conservação da vida, da justiça e do meio ambiente. É 
preciso buscar uma ética que olhe o todo e que atenda o ser humano e a sociedade 
em todos os sentidos. 

Leonardo Boff no livro Ética e espiritualidade, aponta justamente para as 
religiões como fonte de ética. Os valores e comportamentos que elas incentivam, 
servem para dar significado e propósito para as pessoas. Mas para que ela possa 
ser eficaz, é preciso primeiro haver um diálogo entre as religiões, enfatizando os 
pontos que elas têm em comum, para que a paz seja instaurada e um propósito 
maior possa surgir como fruto deste diálogo (2017, p. 55). 

Nesta mesma obra, Boff discorre sobre o antropocentrismo do ser humano 
como uma das consequências da crise ambiental. Ele enfatiza que é quando o ser 
humano coloca o foco só em si, deixando assim de ouvir o pedido de socorro da 



38

natureza ou mesmo a Bíblia, que os problemas começam a surgir, frutos da ga-
nância e do egoísmo (2017, p. 55). 

Apesar da igreja estar dando os seus primeiros passos apenas agora, ela tem 
avançado nesta questão, entendendo que a Bíblia aponta para o ser humano como 
responsável em guardar e cuidar o que Deus criou. 

4. Considerações finais:

Mais do que apenas falar que cremos em algo, precisamos viver uma vida que a 
nossa crença seja igual a nossa ação no mundo. Precisamos acreditar e viver con-
forme cremos. Ao entender a vida como oriunda de um criador, um arquiteto da 
criação, o sentimento de responsabilidade deve se fazer presente. 

Se um cristão afirma que ama a Deus e acredita que tudo o que existe é fruto 
do poder deste Deus, respeitar a criação e preservar o que este arquiteto divino 
criou, deve ser um de seus pontos de partida, terminando por existir uma coerên-
cia da crença professada com a sua ação no mundo.  

Referências bibliográficas

Allen, Diogenes; Springsted, Eric. Filosofia para entender teologia (Paulus/Aca-
demia Cristã: São Paulo, 2017).

Boff, Leonardo. Ética e espiritualidade: Como cuidar da casa comum (Vozes: Petró-
polis, 2017).

Geisler, Norman.Teologia Sistemática (CPAD: Rio de Janeiro, 2015.
_________. Ética cristã: Opções e questões contemporâneas (Vida Nova: São Paulo, 

2015).
Macgrath, Alister. Surpreendido pelo sentido (Hagnos: São Paulo, 2015.



39

Bacharel em Teologia (FATEBE/FCC, 2015), Licenciatura 
em Pedagogia (FACESE, 2021) e formação pedagógica 
em Filosofia (UNINTER, 2021). Especialista em Filosofia 
(UCAM, 2017), em Ciências da Religião e Ensino 
Religioso (FTSA, 2020) e em Formação de Docente 
para EAD (UNINTER, 2022). Atualmente é professor 
do Centro Universitário Internacional Uninter, nas 
graduações de Filosofia, Teologia e Ciências da Religião.
Membro da Comunidade Luterana do Redentor, 
autor de vários livros e do blog: Teologia na Solitude 
(teologianasolitude.com.br).

Sobre o autor

Guilherme Augusto

http://teologianasolitude.com.br


40

Igreja missional: um paradigma 
eclesiológico emergente

Flávio Bessa

Introdução

Atualmente está muito em voga o modelo eclesiológico de igrejas mis-
sionais. Muitas igrejas, pastores e líderes evangélicos tem se intitulados 
como “missionais”. Mas de fato o que significa o termo missional?

Considerando o cenário urbano e o desafio das cidades, em especial nas 
grandes metrópoles, percebe-se que esse modelo tem sido eficaz para levar o 
evangelho ao homem urbano, pois esse paradigma tem se detido em questões 
contemporâneas inquietantes, tais como: violência, meio ambiente, justiça social, 
política e economia. Afinal o ser humano está no mundo e esses temas causam 
certas preocupações legítimas em qualquer pessoa.

Sendo assim, este artigo tem como base teórica a dissertação: Missão, Cultura 
e Transformação: Desafios para a prática missionária comunicativa (2010), do pastor 
pentecostal David Mesquiati de Oliveira. Em sua dissertação, o autor estabelece 
um diálogo com a dimensão comunicativa da teoria habermasiana, do filósofo 
da Escola de Frankfurt, Jürgen Habermas, para classificar a ação missionária e 
avaliar o seu impacto no mundo. 



41

Desse modo, o pastor David Mesquiati procura articular a dimensão comu-
nicativa dessa teoria com a missão da igreja, as quais juntas (a ação missionária 
com a dimensão comunicativa habermasiana) formam na concepção do autor um 
paradigma missionário emergente. Portanto, o agir comunicativo e a ação da igre-
ja na dimensão social da vida é uma prática relevante e alternativa para interagir 
com a sociedade pós-moderna. 

Dessa forma, estabeleceremos uma reflexão teológica para melhor definir 
sobre o que é este paradigma eclesiológico emergente, bem como suas teologias, 
práticas e possíveis implicações para a missão. Na primeira seção será definido 
o que é uma igreja missional. A segunda seção abordará acerca da misericórdia 
como critério teológico para uma igreja missional. A terceira seção tratará sobre 
possíveis implicações teológicas no modelo de igrejas missionais.

1.  O que é uma igreja missional? 

De início seria interessante definirmos o que de fato é uma igreja missional. No 
primeiro capítulo (“A identidade e o papel da igreja”), do livro A Igreja Missional 
na Bíblia: luz para as nações (2014), Michael Goheen traz a memória do leitor, a 
icônica letra da música de John Lennon: Imagine. Nessa canção John Lennon 
imaginava um mundo melhor, sem guerras, injustiças, contendas, misérias, desi-
gualdades, etc. Um sonho de comunidade aqui na terra. 

Assim, Michael Goheen indaga: “Não é a igreja cristã que deve ser exata-
mente a espécie de sociedade com a qual os hippies dos dias de Lennon sonha-
ram?” (Goheen, 2014, p. 18). Uma comunidade que torna visível estas coisas: 
justiça, educação, fraternidade, igualdade e paz, aqui e agora no tempo presente 
da vida comunitária (Goheen, 2014). Percebe-se que a sociedade em geral anseia 
por isso, e quem tem o dever bíblico de ser luz entre as nações é a Igreja. 

A Bíblia ensina que a Igreja é um povo eleito por Deus, o qual foi chamado 
das trevas para proclamar a maravilhosa luz. 

Vós, porém, sois raça eleita, sacerdócio real, nação santa, povo de propriedade 
exclusiva de Deus, a fim de proclamardes as virtudes daquele que vos chamou 
das trevas para a sua maravilhosa luz; vós, sim, que, antes, não éreis povo, mas, 
agora, sois povo de Deus, que não tínheis alcançado misericórdia, mas, agora, 
alcançastes misericórdia (1Pe 2.9,10).



42

“Essa maneira de compreender e expressar o papel e a identidade da igreja 
recebeu a designação ‘missional’” (Goheen, 2014, p. 20). Esse termo é formado 
pela palavra missão que no contexto religioso traz a ideia de envio, de uma pessoa 
que foi enviada com um propósito específico, o qual é proclamar a Palavra de 
Deus (Costa, 2021). Essa palavra acrescida pelo sufixo “al” indica relação, per-
tinência. Daí temos o adjetivo missional que em termos bem simples significa 
enviado com uma pertinência. Mas qual seria esta pertinência?

Carriker responde essa indagação da seguinte forma: 

O adjetivo ‘missional’ se instalou para se referir especificamente ao engajamento 
das comunidades locais em alcançar pessoas de fora da igreja, mas que tinham 
contato com seus membros. De certo modo, dizer que uma igreja é missional 
significa dizer simplesmente que ela exerce sua vocação missionária no contexto 
em que está inserida (Carriker, 2018, p. 9).

 A concepção teológica do movimento das igrejas missionais é que essas co-
munidades são enviadas por Deus no contexto local para agir com o propósito de 
servir ao próximo. Esta é a pertinência. Servir ao próximo deixando de lado seus 
interesses pessoais, exercendo sua vocação como igreja no contexto local. Assim, 
“a ação missionária precisa ser práxis transformadora” (Oliveira, 2010, p. 15). 

Nesse ponto, Goheen acrescenta que: 

Na sua melhor definição, ‘missional’ descreve não uma atividade específica da 
igreja, mas a própria essência e identidade da igreja à medida que ela assume seu 
papel na história de Deus no contexto de sua cultura e participa na missão de 
Deus para o mundo (Goheen, 2014, p. 20, itálicos do autor).

Sendo assim, para David Mesquiati de Oliveira (2010), a ação no mundo é 
a chave interpretativa para se compreender o conceito de igreja missional. “Esta 
ação passa a ser uma chave hermenêutica: ação de Deus e ação das suas teste-
munhas/discípulos” (Oliveira, 2010, p. 16). Portanto, uma igreja missional é uma 
igreja que age em meio a comunidade na qual está inserida. Pois, como o próprio 
Jesus ensinou “não se acende uma candeia para colocá-la debaixo do alqueire, mas 
no velador, e alumia a todos os que se encontram na casa” (Mt 5.15).



43

Todavia, existe um grande desafio no mundo contemporâneo que é a pós-
-modernidade. Assim, a Igreja precisa lidar com essa sociedade pós-moderna que 
é plural. O pastor David Mesquiati ensina que: “Uma postura tolerante e dialógi-
ca conduzirá a igreja cristã a um novo espírito missionário” (Oliveira, 2010, p. 19). 
Logo uma igreja missional é uma igreja que procura dialogar com esta sociedade 
pós-moderna, a fim de proclamar as virtudes daquele que nos chamou das trevas 
para uma maravilhosa luz.

Nesse sentido, o citado autor se apropria do instrumental da teoria da ação 
habermasiana para defender “que é possível uma sociedade reger-se pela ação 
comunicativa e voltar-se para um entendimento mútuo, abrindo mão de um agir 
estratégico egocêntrico/etnocêntrico” (Oliveira, 2010, p. 25). Portanto, o autor 
aplica a teoria da ação comunicativa no âmbito eclesiológico para estabelecer: 
“Um novo paradigma missionário ecumênico emergente”, pois: “Um novo tempo 
[pós-moderno] demanda novos métodos e posturas” (Oliveira, 2010, p. 40). 

Dessa forma, o modelo de igrejas missionas, trata-se de um novo paradigma 
emergente. Na próxima seção abordaremos acerca da misericórdia como critério 
teológico para uma igreja missional.

2. A misericórdia como critério teológico  
para uma igreja missional 

No poema O Contrário do Amor é a Indiferença, Martha Medeiros revela que o 
contrário do amor não é o ódio como muitos acreditam; mas a indiferença. Se-
gundo Medeiros: 

Para odiar alguém, precisamos reconhecer que esse alguém existe e que nos 
provoca sensações, por piores que sejam. 

[...]

Já para sermos indiferentes a alguém, precisamos do quê? De coisa alguma. A 
pessoa em questão pode saltar de bungee-jumping, assistir aula de fraque, ga-
nhar um Oscar ou uma prisão perpétua, estamos nem aí. 

Assim, o oposto do amor é a indiferença. Quando somos indiferentes de-
monstramos que não nos importamos. Como diz a poetisa “estamos nem aí”.  



44

Portanto, uma igreja missional é uma comunidade que procurar comunicar o 
amor de Deus e superar a indiferença, e busca como critério teológico a prática 
da misericórdia para o desenvolvimento de sua eclesiologia. Pois uma igreja mis-
sional é uma comunidade consciente das muitas necessidades das pessoas, e tem 
a diaconia como um instrumento transformador.

Nesse sentido, David Mesquiati de Oliveira: “Em se tratando da Amé-
rica Latina e das desigualdades tão gritantes, outro limite desafiador que um 
modelo comunicativo busca contrapor é a indiferença. O critério teológico 
proposto para superá-lo é a misericórdia” (Oliveira, 2010, p. 77). Assim, o au-
tor comenta que: “Há muita coisa a ser feita pelos povos latino-americanos 
– política, social, econômica e teologicamente – mas, a misericórdia precisa ser 
um critério estruturante” (Oliveira, 2010, p. 83). Portanto, a prática da mise-
ricórdia deve ser um critério missionário a ser bem observado no contexto da  
América Latina.

Podemos ver nas palavras do próprio Jesus, na parábola do Bom Samaritano 
(Lc 10.25-37), a misericórdia como prática teológica. Essa passagem relata que 
“certo homem, intérprete da Lei, se levantou com o intuito de pôr Jesus à prova” 
e lhe indagou: “Mestre, que farei para herdar a vida eterna?” (v. 25). Jesus per-
guntou: “Que está escrito na Lei?” (v. 26). Ele respondeu: “Amarás o Senhor, teu 
Deus, de todo o teu coração, de toda a tua alma, de todas as tuas forças e de todo o 
teu entendimento; e: Amarás o teu próximo como a ti mesmo” (v. 27). Jesus disse: 
“Respondeste corretamente; faze isto e viverás” (v. 28).

Mas ele ainda querendo pôr Jesus à prova, perguntou: “Quem é meu próxi-
mo?” (v. 29). Daí Jesus contou uma parábola que tinha como lição a misericórdia 
como critério para a prática daqueles que queriam ser religiosos. Vejamos:

Jesus prosseguiu dizendo: Certo homem descia de Jerusalém para Jericó e veio 
a cair em mãos de salteadores, os quais, depois de tudo lhe roubarem e lhe cau-
sarem muitos ferimentos, retiraram-se, deixando-o semimorto. Casualmente, 
descia um sacerdote por aquele mesmo caminho e, vendo-o, passou de largo. 
Semelhantemente, um levita descia por aquele lugar e vendo-o, também passou 
de largo. Certo samaritano, que seguia o seu caminho, passou-lhe perto e, ven-
do-o, compadeceu-se dele. E, chegando-se, pensou-lhe os ferimentos, aplican-
do-lhes óleo e vinho; e, colocando-o sobre o seu próprio animal, levou-o para 



45

uma hospedaria e tratou dele. No dia seguinte, tirou dois denários e os entregou 
ao hospedeiro, dizendo: Cuida deste homem, e, se alguma coisa gatares a mais, 
eu to indenizarei quando voltar (Lc 10.30-35). 

Assim, Jesus perguntou para o interprete da Lei. “Qual destes três te parece 
ter sido o próximo do homem que caiu nas mãos dos salteadores? (v. 36). E ele 
respondeu: “O que usou de misericórdia para com ele”. Diante da resposta evi-
dente, Jesus ensinou: “Vai e procede tu de igual modo” (v. 37).  “A misericórdia 
é um amor específico. Que reconhece a dignidade do outro. Sensível ao outro. 
Sempre pronto” (Oliveira, 2010, p. 84). 

Dessa forma, “A misericórdia como critério missionário acentua a realização 
do amor” (Oliveira, 2010, p. 85), sendo ela um critério teológico para uma igreja 
missional. Contudo, esse modelo eclesiológico possui algumas possíveis implica-
ções que precisa ter cuidado, os quais serão abordados na próxima seção.

3. Possíveis implicações do modelo de igrejas missionais

O modelo de igrejas missionais tem se demonstrado bastante relevante no con-
texto das cidades, pois tem uma postura consistente da missão da igreja no meio 
urbano, sendo que encontra sua fundamentação bíblica na prática da misericórdia. 
Como bem mencionado, trata-se de um novo paradigma missionário ecumêni-
co emergente (Oliveira, 2010). Mas esse paradigma guarda algumas implicações 
teológicas que podem levar a igreja a perder o foco da Missão. Portanto, é preciso 
ter discernimento e cautela. 

Uma destas implicações teológicas é o atual emprego do conceito de Mis-
sio Dei articulado pelo teólogo alemão Karl Barth. Percebe-se que a Missio Dei 
permeia o modelo eclesiológico de igrejas missionais. Assim, faz-se necessário 
advertir que esse conceito tem se tornado ao longo dos anos muito amplo e vago. 
Pois tudo que podemos fazer de bem (justiça social, envolvimento político, cuida-
do com o meio ambiente, etc.), constitui-se em Missio Dei. 

Logo isso pode levar um enfraquecido da ideia de missões. Áreas como, 
por exemplo, o cuidado com o meio ambiente tem sido considerado como parte 
da missão, de acordo com a ampla concepção de Missio Dei. Logicamente, nada 
contra o cuidado com o meio ambiente. Temos que ter um meio ambiente ecolo-
gicamente equilibrado, mas essa concepção abrangente tem abarcado várias áreas 
e tornado vaga a ideia de missões.



46

Portanto o conceito de missão deve ser bem compreendido pela liderança 
da igreja local, pois existe um perigo de se perder a ideia de missão em razão 
da amplitude da Missio Dei. “Ide, portanto, fazei discípulos de todas as nações, 
batizando-os em nome do Pai, e do Filho e do Espírito Santo” (Mt 28.19). Esta 
é a principal missão da Igreja, ir e fazer discípulos de todas as nações. É preciso 
foco e determinação para fazer discípulos nas nações. Dessa forma, o conceito 
de Missio Dei se não for bem compreendido, confundirá a mente das pessoas, as 
quais pensarão que poderão ser missionários onde estão cuidando do meio am-
biente, engajando em movimentos sociais, e que não precisarão ir até os confins 
da terra. Todavia, o Senhor comissionou a Igreja para ir às nações. Está é a 
Grande Comissão. 

Nesse sentido, surge uma outra possível implicação teológica, que consi-
deramos decorrente da primeira, a qual é o não cumprimento do princípio da 
simultaneidade de levar o evangelho até os confins da terra. O princípio da simul-
taneidade exorta a igreja a ter o encargo de levar o evangelho de Cristo a vários 
povos e segmentos ao mesmo tempo. Ele é decorrente do texto de Atos 1.8, “mas 
recebereis poder, ao descer sobre vós o Espírito Santo, e sereis minhas testemu-
nhas tanto em Jerusalém como em toda a Judéia e Samaria e até aos confins da 
terra”. Nesse versículo fica claro a simultaneidade de se levar o evangelho tanto no 
nível local, como regional, nacional e transcultural. 

Em Atos 16.9 vemos que: “À noite, sobreveio a Paulo uma visão na qual 
um varão macedônio estava em pé e lhe rogava, dizendo: Passa à Macedônia e 
ajuda-nos”.  Esse texto, assim como o de Mateus 28.19 e Atos 1.8 enfatizam a 
necessidade de se cruzar as fronteiras para alcançar os perdidos com o evangelho. 
As nações estão clamando. Assim, é preciso foco e determinação para fazer discí-
pulos nas nações. Portanto, uma igreja pode ser missional, cumprindo bem o seu 
chamado para ser luz em nível local; mas deixar de ser missionária, não cumprin-
do o ide de Jesus “até aos confins da terra”. 

Por último, outra possível implicação teológica que existe no modelo das 
igrejas missionais é a grande influência da Teologia da Missão Integral (TMI). 
Alguns teólogos, dizem que a TMI carrega uma influência marxista e que seria 
uma versão evangélica da Teologia da Libertação da Igreja Católica. No entanto, 
vemos que a missão integral tem muitas contribuições positivas, em particular no 
âmbito da América Latina e do Caribe.



47

A própria Bíblia ensina que: 

Se um irmão ou uma irmã estiverem carecidos de roupa e necessitados do ali-
mento cotidiano, e qualquer dentre vós lhes disser: Ide em paz, aquecei-vos e 
fartai-vos, sem, contudo, lhes dar o necessário para o corpo, qual é o proveito 
disso? Assim, também a fé, se não tiver obras, por si só está morta (Tg 2.15-17).

 Apesar disso, temos que analisar a TMI com cuidado, verificando cada pon-
to e retendo aquilo que é bom para a igreja, sem perder a essência missionária. 
Porque no afã de enfrentar as mazelas sociais, a missão integral, acaba por enfa-
tizar demasiadamente o aspecto diaconal em detrimento do aspecto missionário 
da igreja. O próprio René Padilla disse que: “O mundo todo é um ‘campo mis-
sionário’ e cada necessidade humana é uma oportunidade de ação missionária” 
(PADILLA, 2009, p. 20, grifamos). Demonstrando assim a TMI uma grande 
ênfase na ação diaconal, através da necessidade humana.

Considerando algumas imagens que moldam a igreja, segundo Goheen, po-
deríamos mencionar que a congregação que tem a TMI como ênfase para sua 
prática eclesiológica pode se assemelhar a um posto de assistência social. Vejamos:

Igreja como posto de assistência social: O braço de assistência social do go-
verno existe para cuidar dos fracos, necessitados e pobres. A igreja compassiva, 
preocupada com a misericórdia diaconal na sua vizinhança, pode se parecer 
com esse tipo de instituição no seu cuidado pelos necessitados (GOHEEN, 
2014, p. 35).

Portanto, ao definir a missão da igreja a partir dos problemas da sociedade, 
a TMI tira o evangelho do foco e o substitui pela ação social. A Bíblia é muito 
clara quando nos adverte da importância de cuidarmos dos necessitados, mas não 
podemos atribuir a essa tarefa um caráter de centralidade da igreja, pois muito 
além da necessidade humana, o homem precisa se reconciliar com Deus.

Conclusão

Considerando o que foi abordado neste artigo sobre o modelo das igrejas mis-
sionais, percebe-se que este paradigma eclesiológico emergente, trata-se de um 
bom modelo a ser aplicado no contexto urbano, pois resgata no meio da igreja o 



48

ímpeto de transformação da sociedade, porquanto: “Vós sois o sal da terra; ora, se 
o sal vier a ser insípido, como lhe restaurar o sabor? Para nada mais presta senão 
para, lançado fora, ser pisado pelos homens” (Mt 5.13).  Portanto, a igreja deve ser 
um sal que tem sabor.

Nesse sentido, as igrejas missionais tem cumprido com o seu propósito bíbli-
co de levar o cristão a ser um agente de transformação da sociedade na qual está 
inserido. Uma comunidade missional busca como critério teológico a prática da 
misericórdia para o desenvolvimento de sua eclesiologia, a fim de levar mudança 
no local em que está plantada e tornar visível no tempo presente, a justiça, a edu-
cação, a fraternidade, a igualdade e a paz. Uma igreja missional não é indiferente, 
porque verdadeiramente encarna o amor de Deus. 

Todavia, percebe-se que o modelo de igrejas missionais dão uma grande 
ênfase ao conceito de Missio Dei, bem como a Teologia da Missão Integral, e 
esses aspectos devem ter a devida cautela pelo pastor da igreja local. Porquanto 
a ênfase demasiada pode causar um problema na definição da missão e o não 
cumprimento do princípio de fazer discípulos de todas as nações (Mt 28.19) e de 
levar o evangelho simultaneamente até os confins da terra (At 1.8). Pois quando 
a missão é feita tão-somente no nível local, ela é parcial. As nações também pre-
cisam ser alcançadas. Portanto, a igreja deve ser o sal da terra e também luz para 
todas as nações. 

Enfim, a igreja precisa ser missional, mas sem deixar de ser missionária. Es-
sas duas vertentes devem andar juntas, apontando para a Grande Comissão e 
exposição do Evangelho de Cristo.

Referências bibliográficas

Bíblia. Bíblia de Estudo Almeida. Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 1999.
Carriker, Timóteo. O que é Igreja missional: modelo e vocação da igreja no Novo 

Testamento (Viçosa: Ultimato, 2018). 127 p.
Costa, Flávio Bessa da. A Origem da Palavra Missão. Disponível em: https://blo-

gflaviobessa.blogspot.com/2021/10/a-origem-da-palavra-missao.html. Aces-
so em: 26 dezembro 2021.

Goheen, Michael W. A igreja missional na Bíblia: luz para as nações (São Paulo: 
Vida Nova, 2014). 286 p. 



49

Medeiros, Martha. O Contrário do Amor é a Indiferença. Disponível em: https://
www.pensador.com/o_contrario_do_amor_e_a_indiferenca/.Acesso em: 21 
dezembro 2021.

Oliveira, David Mesquiati de. Missão, cultura e transformação: desafios para a prá-
tica missionária comunicativa. 2010. 172 f. Dissertação (Mestrado em Teologia) 
– Escola Superior de Teologia. Programa de Pós-Graduação. São Leopoldo. 

Padilla, René C. O que é missão integral? (Viçosa: Ultimato, 2009). 136 p.

Mestrando em Teologia, com ênfase em Ministério, pelo 
Seminário Evangélico da Igreja de Deus (SEID/Goiânia), 
especialização em Teologia Sistemática e também 
em Missiologia, ambos pelo Centro Presbiteriano de 
Pós-Graduação Andrew Jumper (CPPAJ), convalidação 
em Teologia pela Faculdade Unida de Vitória (FUV), 
graduação em Formação Eclesiástica Plena em Teologia 
pelo Seminário Evangélico da Igreja de Deus (SEID/
Goiânia) e evangelista consagrado pela Igreja de Deus 
no Brasil.

Sobre o autor

Flávio Bessa



Lançamentos

Teologia do corpo
Vivendo como pessoas inteiras em um mundo fraturado

Tendo a Escritura como guia, o teólogo Gregg Allison oferece 
uma teologia integral do corpo humano, desde sua concepção 
até a eternidade. Allison nos dá ferramentas para lidar com
as questões contemporâneas urgentes relacionadas ao nosso 
corpo, incluindo: como expressamos nossa sexualidade, se
o gênero é algo inerente ou construído, imagem corporal, o 
significado do sofrimento, questões acerca do fim da vida
e como podemos viver como pessoas inteiras em um
mundo fraturado.

Gregg R. Allison | 14x21 cm | 304 p.

Evangelismo puro e simples
10 insights de C. S. Lewis para ajudar você
a compartilhar a fé

Randy Newman se converteu após a leitura de 
Cristianismo puro e simples. Desde então, nunca deixou 
de ler Lewis e de anunciar o evangelho. Lançando mão da 
obra de Lewis e das verdades bíblicas que lhes servem
de fundamento, Newman oferece dez reflexões que nos 
ensinarão a comunicar a fé com clareza e profundidade. 
Essa obra nos ajudará a levar quem nos rodeia a conhecer 
a maravilhosa história do evangelho, onde cada capítulo é 
mais cativante que o anterior.

Randy Newman| 14x21 cm | 192 p.

Manual de apologética
Abordagens integrativas para a defesa da fé cristã

Kenneth Boa e Robert Bowman reuniram um tesouro 
de informações acerca do que creem os cristãos e
de como apresentar a fé ao mundo incrédulo. 
Notável tanto pela profundidade do conteúdo
quanto pela facilidade com que se pode acessá-lo, 
essa obra oferece ferramentas para tratar de 
questões fundamentais.

Kenneth D. Boa e Robert M. Bowman Jr. | 16x23 cm | 736 p.



A Trindade
Na Escritura, história, teologia e adoração

Depois de examinar os fundamentos bíblicos da doutrina, 
Letham traçou seu desenvolvimento histórico, enfrentou
o debate contemporâneo e abordou quatro questões 
fundamentais sobre a Trindade: (1) a encarnação, (2) 
adoração e oração, (3) criação e missões e (4) pessoas. 
Essa nova edição também trata dos avanços nos estudos 
de Agostinho, do ensino da Trindade e da eleição na
obra de Barth, das relações entre Oriente e Ocidente e 
dos debates entre evangélicos acerca da relação entre
o Filho e o Pai.

Robert Letham | 16x23 cm | 624 p.

Jerry Bridges vê nas bem-aventuranças, uma série de 
bênçãos de Jesus, um padrão de humildade em ação. Jesus 
começa com a pobreza de espírito – um reconhecimento de 
que somos incapazes de viver uma vida santa que agrada a 
Deus – e prossegue por meio do lamento pelo pecado, nossa 
fome e sede de justiça, grandes e pequenas experiências de 
perseguições e, mais do que isso, a descoberta de que a 
humildade é uma bênção. Deus está presente conosco a
cada momento, dando graça aos humildes e elevando-nos
à bênção.

A carta Magna da humanidade
A fé revolucionária do Sinai e o futuro da liberdade

Nesse livro, Os Guinness investigou a natureza da fé 
revolucionária ao contrastar as revoluções seculares, 
como a Revolução Francesa, com a revolução 
impulsionada pela fé do Israel antigo. Ao final, ele concluiu 
que a história do Êxodo revela uma visão de liberdade 
mais elevada, mais rica e mais profunda que já existiu.

Os Guinness | 16x23 cm | 336 p.

As bem-aventuranças
Uma descrição da humildade em ação

Jerry Bridges | 14x21 cm | 128 p.


