
27

O vaso do oleiro: a cerâmica como  
auxílio à exegese1

Francisco Acácio

O livro de Jeremias é um verdadeiro monumento da literatura bíblica. Quem 
alguma vez já não se sentiu edificado ao ler a célebre passagem do “Vaso 
do Oleiro”? Nesta passagem ( Jr 18—19), o profeta apresenta oráculos de 

salvação e punição à Casa de Israel utilizando-se do vaso de cerâmica como motivo 
de sua profecia. A atividade do artesão revela um relacionamento simbólico entre 
Israel e seu Deus: assim como a qualidade do barro determinava o que um oleiro 
podia fazer com ele, de igual modo a qualidade ética e moral do povo determinava o 
que Yahweh queria fazer com ele. Quanto ao ensinamento pertinente aos dias atuais!

No entanto, este episódio tem a revelar muito mais do que verdades religio-
sas. Enquanto documento religioso-histórico, a Bíblia também retrata questões 
e circunstâncias específicas do povo hebreu, repleto de referências e indicações 
sobre a realidade da vida cotidiana. Neste enfoque, merece atenção o uso dos 
utensílios de cerâmica e suas relações na sociedade em que foi produzida.

1Ensaio publicado originalmente na revista Vox Scripturae, Volume V, Setembro 1995.



28

No desenvolvimento da Arqueologia bíblica, os produtos da olaria e outros 
elementos recuperados pelo trabalho sistemático de escavação têm mostrado fer-
ramentas muito úteis à exegese dos textos sagrados. Hoje em dia, no âmbito dos 
estudos bíblicos acadêmicos, o estudioso atento não pode ficar à margem das 
atividades arqueológicas na Palestina, cujas descobertas são de grande auxílio na 
leitura correta das Escrituras.

Nos últimos anos, em razão da influência da mídia, para muitos a arque-
ologia passou a ser identificada tão somente com a caça de relíquias tais como 
“Arca da Aliança” ou “Santo Graal”. Todavia, o arqueólogo é muito mais que um 
Indiana Jones aventureiro atrás de objetos valiosos. Além do árduo trabalho de 
campo (escavações) sua atividade envolve etapas posteriores não menos impor-
tantes como o processamento dos achados em laboratório, estudo e finalmente 
publicação dos resultados da pesquisa. De um modo geral, a interpretação dos 
restos arqueológicos é um trabalho extremamente delicado, que pode por vezes 
conduzir a equívocos totais. No caso dos artefatos recuperados nos diversos sítios 
arqueológicos situados em terras bíblicas, compete ao estudioso a difícil tarefa de 
associar a tradição escrita (Bíblia hebraica) com os restos materiais disponíveis, 
a fim de melhor compreender o funcionamento e transformações da sociedade 
israelita num determinado momento de sua história.

A cerâmica e suas relações com os textos bíblicos ilustra bem essa dificuldade. 
Dentro do universo dos artefatos recuperados pelo trabalho de escavação ela cons-
titui um importante instrumento no que se refere à fixação da cronologia.2 Além 
disso, o estudo da cerâmica em arqueologia envolve inúmeras questões como a tec-
nologia (composição e qualidade da argila, modo de cozimento e decoração), local 
de produção, classificação, evolução de suas formas, aspecto funcional e distinção 
entre tradição, importação, imitação e inovação como índices de mudança cultural.

A Bíblia hebraica oferece sugestões para algumas dessas questões, particu-
larmente nos textos de natureza profética, histórica e legal. Por exemplo, o epi-
sódio do “Vaso do Oleiro”, cujo vocabulário tomaremos, será o ponto de partida 
para esta investigação.

2“Método Wheeler-Kenyon”, aplicado na Arqueologia bíblica após 1945; controle 
de estratigrafia por meio da cerâmica, restaurada totalmente. Cf. Volkmar Fritz, Introdu-
zione all’Archeologia Biblica (Brescia: Paideia Editrice, 1991), p. 53-9.



29

1. Palavra que foi dirigida por Yahweh a Jeremias
2. “Levanta-te e desce à casa do oleiro: lá te farei ouvir as minhas palavras”
3. Eu desci à casa do oleiro, e eis que ele estava trabalhando no torno.
4. E estragou-se o vaso que ele estava fazendo, como acontece à argila na 

mão do oleiro. Ele fez novamente um outro vaso, como pareceu bom aos olhos do 
oleiro ( Jr 18.1-4)3

Em primeiro lugar, cumpre situar historicamente a narrativa. Tratando-se de 
um texto profético, cujo autor presenciou os últimos dias de Jerusalém, podemos 
situá-lo sem muitas dificuldades na época da antiga monarquia hebraica, o “Pe-
ríodo do Primeiro Templo”. Mais precisamente, o texto se refere ao final de uma 
das etapas mais fascinantes da história de Israel. E o último grande momento 
de afirmação de Israel como nação livre e independente, cujo desenvolvimento 
material e espiritual alcançou níveis surpreendentes, e acabou por introduzir mo-
dificações profundas, plenas de consequências no ambiente israelita.

Sob o aspecto da cronologia arqueológica, o período correspondente à ida-
de do Ferro II (c. 1000-587 a.C.), marcado sobretudo pelo uso e divulgação da 
escrita alfabética e por sensíveis progressos tecnológicos (metalurgia, ourivesaria, 
cerâmica) no meio hebreu. Essa nova tecnologia pressupunha um conhecimento, 
uma técnica, estreitamente relacionada à civilização urbana. No caso da cerâmi-
ca, o artesão era aquele que fornecia à população utensílios como potes, tigelas, 
copos, pratos, jarros, bacias, garrafas e vasos maiores para o armazenamento de 
líquidos e cereais, seja no espaço doméstico, comercial, cultual ou funerário. A 
cerâmica era importante porque respondia a uma necessidade fortemente sentida 
pela comunidade, no meio da qual o ceramista gozava de certo prestígio social.

A tecnologia cerâmica

O texto acima relata a visita de Jeremias à oficina do oleiro ַתיתֶּ רצֶוֺיה, Bêt 
Hayôtser). Lá o profeta contempla o artesão no seu trabalho sobre o torno. A 
manufatura da cerâmica foi a principal indústria no mundo antigo, envolvendo 
uma tecnologia altamente desenvolvida e sofisticada. Nos tempos bíblicos a ma-
téria-prima era o barro, cozido em um forno bem controlado em uma atmosfera 

3Bíblia de Jerusalém, grifos meus.



30

oxidante, dando assim uma cor avermelhada ao objeto acabado, designado ֶשֹרֶה, 
heres (termo hebraico para barro queimado, utensílio ou caco de cerâmica, cuja 
raiz significa “ardor”, “estar sendo queimado”).

O barro (ִטיט, tît) era primeiro extraído e então deixado na oficina para 
curtir. Em seguida era pisado pelo oleiro (cf. Is 41.25), processo habilidoso para 
remover o ar; era depois misturado com palha fina, pedra triturada ou restos de 
cerâmica esmagada a fim de reduzir a plasticidade, evitando assim sua quebra 
quando colocado ao sol para secar.4

Quando a argila estivesse pronta, era então modelada na forma desejada 
 Esse trabalho podia ser feito diretamente pela habilidade .(homer, cf. Jr 18.4 רמֶהֹ)
manual do oleiro sobre um torno, segundo Jr 18.3, ou por meio de moldes já im-
pressos. O poder simbólico do oleiro sobre a argila demonstrado no v.4 também 
é recorrente nos oráculos de Isaías, que profetizou um século antes, nos dias do 
rei Ezequias (cf. Is 45.9; 64.8). Interessante notar nestes textos a palavra utilizada 
para designar “oleiro” (ֺרצֶוי, yôtser), originária de uma raiz hebraica significando 
“amoldar, formar, criar”. É a mesma simbologia utilizada no relato da Criação no 
segundo capítulo do Gênesis, onde o Deus-oleiro (Yahweh) modela ָרצַי” (yâtsar) 
o homem do pó da terra e ao qual podemos aproximar os relatos mesopotâmicos 
sobre a formação do homem.5

O trabalho sobre o torno na Palestina é atestado desde o Período Calcolítico 
(“Idade do Cobre”, c. 4000-3150 a.C.), sendo conhecido pelos antigos hebreus 
por  ָםיִנָבְא (´ounaim), um substantivo na forma dual, designando “duas pedras”. 
De fato, o instrumento era formado por duas rodas circulares montadas sobre um 
eixo vertical, que o artesão movia com os pés.6

4Cf. James B. Pritchard, The times of the Bible (Londres: Times Book Limited, 1989), 
p. 110.

5Enquanto a argila é um dos componentes da formação do homem nos textos acá-
dicos (cf. o “Poema de Atra-hasis”, linhas 203, 225s, 231), a palavra não aparece em Gn 2, 
que fala da criação do homem a partir do pó do solo, ִרפׇעַ המׇדׇאֲהׇ־ןמ (`afar min-ha’ada-
mâ), cf. Gn 2.7. Note-se que os animais são modelados a partir do solo, cf. Gn 2.19.

6Cf. experiências com um par de rodas do período cananita encontradas no sítio de 
Hazor (Tel Waqqas); cf. Ruth Amiran, Pots and Pottery — Monograph XXIV (lnstitute 
of Archeology, Universidade da Califórnia), veja cap. 8.



31

O local de produção

O texto de Jeremias revela expressivamente um dos locais de produção cerâmi-
ca no período monárquico: Jerusalém, tornada cidade israelita sob Davi, que a 
conquistara dos jebusitas, transformando-a na “Cidade de Davi” (`ir Dawid), a 
capital do reino de Israel e Judá. Situada nas proximidades da fonte de Gihon, 
único afloramento de água potável num raio de cinco quilômetros, a antiga cidade 
estava disseminada sobre certo número de colinas. Se Davi deu alma a Jerusalém, 
foi, todavia, com seu filho Salomão que ela tomou corpo, segundo a linha da 
sabedoria (hokhmâ) administrativa da época. Nos dias do rei Ezequias, logo após 
a queda de Samaria e sob forte pressão assíria (c.722 a.C.) a cidade se expandiu 
para o norte e leste, formando um novo bairro (cf. 2 Rs 22.14; Sf 1.11). 

O relato de Jeremias indica a possível localização da oficina do ceramista em 
Jerusalém: “levanta-te e desce à casa do Oleiro” ( Jr 18.2). O verbo “descer” (yarad) 
sugere que o ateliê estivesse situado numa parte mais baixa da cidade. De fato, as 
atividades arqueológicas em Jerusalém comprovaram tal conformação da antiga 
“Cidade de Davi”, contendo uma parte alta (a cidadela; o Monte do Templo) e 
uma região mais baixa composta de vários bairros.7    

A continuação do relato no capítulo 19 de Jeremias menciona ainda uma 
“Porta do Oleiro” ou “Porta dos Cacos” (ַרעַשַׁ תוסִרְתַה, cf. Jr 19.2), que se en-
contrava no Vale de Hinon. No período posterior (Segundo Templo), com a re-
construção da cidade por Neemias seria esse portão conhecido como “Monturo” 
(Ne 2.13) em lembrança ao lixo que se queimava incessantemente, bem como 
do sacrifício de crianças em honra ao deus amonita Moloque praticado nos dias 
de Manassés. Os ceramistas de Jerusalém provavelmente se concentravam perto 
dessa “Porta dos Cacos”, constituindo, juntamente com os demais artífices da 
cidade um elemento importante da população, já que serão os primeiros a serem 

7As escavações mais reveladoras na Jerusalém cananita e israelita foram dirigidas 
por Kathleen M. Kenyon (campanhas de 1961-1967), e por Yigal Shiloh (campanhas de 
1978-1985), trazendo à luz 25 níveis de ocupações e numerosos achados arqueológicos 
datados da época do Primeiro Templo (estruturas ligando a Cidade Alta com a fortaleza, 
bairros da Cidade Baixa, fortificações, sistemas de águas subterrãneos, etc.), cf. K. M. 
Kenyon, The Bible and Recent Archeology (Londres: Bristish Museum Publications, 
1987), veja caps. 6 e 7.



32

exilados pelos conquistadores neobabilônicos (primeira deportação em 597 a.C., 
cf. Jr 24.1).

Embora não sejam mencionados expressamente pelos textos bíblicos, cen-
tros de fabricação de cerâmica como Laquis, Hazor e outros localizados no vale 
do Jordão e ao longo da planície costeira vieram a ser revelados pela arqueologia. 
Estas duas últimas constituem regiões geologicamente mais recentes e, portanto, 
ricas em depósitos de riquezas minerais como areia, barro e argila, matéria-prima 
fundamental para a produção cerâmica. Devemos recordar que a planície costeira 
era o habitat dos filisteus, cuja belíssima cerâmica de imitação micênica (grega) 
merece um capítulo à parte na história dessa arte. Embora imitação, a qualida-
de da argila e decoração eram particulares a esses “povos do mar”, bem como a 
típica “bilha de cerveja”, uma espécie de ânfora provida de um bico com filtro 
encontrada em grande quantidade em sítios como Ascalom, Asdode, Gaza e Tel 
Qasile. Tal fato demonstra terem sido eles grandes festeiros e beberrões conforme 
narrado em Juízes ( Jz 14.10; 16.25).

A classificação cerâmica

Ao descer à oficina cerâmica, o profeta acha o oleiro trabalhando um vaso sobre o 
torno ( Jr 18.3). A palavra hebraica ְילִכ, (Kheliy), traduzida em nossas Bíblias por 
“vaso” (português, italiano), “vasija” (espanhol), “vessel” (inglês), “Topf ” (alemão), 
é um termo genérico utilizado para utensílios, instrumentos e vasos em geral. À 
exceção do nome, o texto não fornece nenhuma outra informação sobre o reci-
piente como dimensão, decoração, acessórios ou utilidade, o que torna impossível 
qualquer associação a um determinado tipo atestado pela Arqueologia.8 A verda-
de é que nunca saberemos com certeza a forma exata do vaso que “se estragou na 
mão do oleiro” ( Jr 18.4).

Além do termo genérico designando objetos de cerâmica em geral, o texto 
hebraico do Antigo Testamento utiliza-se de inúmeros outros vocábulos para no-
mear a diversidade de utensílios integrantes da vida cotidiana do homem bíblico. 

8Um inventário abrangente dos mais diversos tipos de cerâmica encontrados na 
Palestina foi elaborado pela arqueóloga israelense Ruth Amiran, Ancient pottery of the 
holy land: from its beginnings in the neolitic period to the end of the iron age ( Jerusalém: 
Massada Press, 1969).



33

Esse vocabulário pode chegar a quase 50 nomes diferentes se incluídos os vasos 
de metal, madeira e couro. Alguns parecem ter sido bastante comuns na vida 
do povo, sendo utilizados com frequência pelos escribas hebreus no decorrer de 
sua história. Outros, porém, comparecem esporadicamente, indicando talvez uma 
forma e uso muito particular do recipiente.

De um modo geral, no que se refere à tipologia cerâmica, a Arqueologia dis-
tingue os vasos abertos (para conter líquidos e sólidos) e os vasos fechados (para 
armazenamento). Muitas dessas formas sofreram evolução no decorrer dos sécu-
los. No período do Ferro II — que corresponde à época da monarquia hebraica 
— a cerâmica israelita passou a ser bem cozida, apresentando belas formas, mas 
sem a pintura bicromática do período anterior (Cananita). Também na cerâmica 
se faz sentir uma certa diferença entre o norte e o sul. Muitos vasos como copos, 
tigelas e jarros de água eram polidos enquanto giravam a roda, porém, os mais 
luxuosos eram decorados com faixas de tiras vermelhas (Samaria). Essa “louça 
samaritana” é de particular qualidade, diferenciando-se do restante da cerâmica 
comum, com bela decoração.9

No sul ( Judá) grandes jarros eram frequentemente estampados nas asas com 
um selo real trazendo o nome de alguma dentre quatro cidades, possivelmente 
centros de produção cerâmica estatal ou pontos de distribuição (Hebron, Zife, 
Socó e “Mmsht”, não identificada). Tais vasos, datados do final do século 8 e iní-
cio do 7 a.C., recuperados pela arqueologia, continham o símbolo real no centro, 
grafado com a palavra Lammelekh (= pertencente ao rei) na parte superior e o 
nome da cidade na parte inferior.10

Como nova forma de vaso surge o “jarro de água” (“Decanter” ou “Was-
serkanne”) no Ferro II correspondente ao ַקבֻּקְב; (baqbuq) hebraico. Trata-se de 
um jarro de gargalo estreito, cujo nome é onomatopaico (segundo o ruído pro-
duzido pelo água ao sair) e o mais artístico e caro vaso do oleiro. É mencionado 
somente duas vezes na Bíblia (1Rs 14.3 e Jr 19.1,10), ambas narrativas da época 
monárquica.11

9Cf. André Parrot, Samarie capitale du Royaume d’Israel (Neuchâtel: Delachaux et 
Niestlé, 1955), p. 59-6l.

10Cf. Nadav Naaman, em BASORBasor, 1986, p. 26l.
11Este é o vaso que Jeremias compra do oleiro (traduzido como “botija”) e quebra 



34

O contexto funcional da cerâmica bíblica

Conforme dissemos, a cerâmica era importante porque respondia a uma forte ne-
cessidade da população, sentida nas mais diversas áreas da vida cotidiana. Os vasos 
cerâmicos eram utilizados tanto no contexto da vida doméstica (comer, beber, co-
zinhar, armazenar cereais, líquidos, transportar víveres etc.) como da vida religiosa 
(ablução, libação, aspersão, imolação animal, oferendas, incensário, rituais etc.) e 
funerária (depósito de vasos nas tumbas, rituais fúnebres, queima de perfumes etc.).

Esse amplo contato do homem bíblico com a cerâmica, inclusive com os 
pedaços fragmentados (ֶשׂרֶה, heres, caco de cerâmica) é testemunhado em diver-
sas passagens do Antigo Testamento ( Jó 2.8; Is 30,14; 45.9). Um importante uso 
do caco de cerâmica diz respeito à escrita. Conhecidos pelos arqueólogos como 
“ostraca” os cacos servem como uma espécie de correspondência trocada entre 
as pessoas. As inscrições hebraicas descobertas em Israel na sua maioria são na 
forma de “ostraca” (Samaria, Arad, Laquis, Mesad Hosha-vyahu), uma vez que 
os documentos escritos em pergaminhos (couro ou papiro) não sobreviveram ao 
clima úmido da região montanhosa.12

No entanto, quem cumpria sua função plena na comunidade era o vaso de 
cerâmica não fragmentado. Dentre a grande variedade de tipos de vasos forneci-
dos pelos redatores bíblicos, poucos são os que podemos associar com segurança 
a um uso específico, seja no espaço sagrado ou profano.

A forma, ַךפ, phakh, por exemplo (traduzida por “ânfora”, “jarro”), estava 
relacionado ao ato da unção dentro do cerimonial de entronização de um novo 
rei. Trata-se de um pequeno frasco usado como receptáculo do azeite sagrado. A 
Bíblia registrou a unção de dois reis por meio deste recipiente (Saul: 1Sm 10.1 e 
Jeú:2 Rs 9.1-3 tradições do reino do norte), porém Davi e Salomão, da Casa de 
Judá, foram ungidos com o óleo contido no “chifre de carneiro” (qeren, cf. 1Sm 
16.1; 1Rs 1.39).

Já a forma ַּדכ, kad (traduzida por “cântaro”) aparece no contexto doméstico 
(Gn 24.14; 1Rs 17.14) e no religioso (1Rs 18.34), servindo para provisionamento 

“simbolicamente” diante dos líderes do povo em Jerusalém, cf. Jr 19.
12Pelo fato de terem sido produzidos e armazenados numa região desértica, nas pro-

ximidades do Mar Morto, os famosos manuscritos descobertos nas cavernas de Khirbet 
Qumram são uma exceção.



35

de farinha (Elias e a viúva de Serepta/Sidon, 1Rs 17.14), de água junto à fonte 
(Gn 24.14) ou junto ao altar do sacrifício (Elias e os profetas de Baal, 1Rs 18.34). 
O livro de Juízes sugere um vaso de dimensões pequenas que podia ser conduzido 
no ombro ( Jz 7.16), enquanto que no Qohelet o “cântaro” junto à fonte representa 
uma imagem da duração da vida humana (Ec 12.6).

Estes poucos exemplos dão uma ideia da grande dificuldade em se determi-
nar a exata significação da terminologia bíblica para os vasos de cerâmica. Não 
resta dúvidas que os utensílios se distinguiam um dos outros, seja pela forma, seja 
pelo uso, cuja lembrança ficou registrada por meio dos vários nomes utilizados 
pelos redatores bíblicos, mas cujo significado exato em muitos casos continua 
enigmático para os estudiosos modernos.

Conclusão

A arqueologia, enquanto ciência auxiliar de pesquisa, abre novas perspectivas de 
visão que servem para enriquecer a Bíblia por dentro, atualizando seus escritos 
que continuam a despertar a fé num Deus único criador e salvador.

Assim, Bíblia e ciência não se excluem, pelo contrario, se complementam. É 
o caso dos vasos de cerâmica, presentes praticamente em todas as fases da vida 
humana, amplamente testemunhados pelos escritos bíblicos, aos quais é possí-
vel aproximar os contextos arqueológicos relacionados à produção e tecnologia. 
Quanto à classificação tipológica dos vasos a terminologia hebraica não é unâ-
nime e não é possível chegar à certeza na aplicação desses nomes aos conhecidos 
tipos arqueológicos.

Além dos usos convencionais nos contextos utilitário-doméstico ou religio-
so-cultural, a cerâmica era também utilizada no âmbito da vida administrativa 
na forma de correspondência (“ostraca”) ou como arquivo de tabletes ou papiros 
( Jr 32.14). Foi exatamente em vasos de cerâmica que se encontraram os famosos 
Manuscritos do Mar Morto, a mais importante descoberta arqueológica do sécu-
lo 20 no que concerne aos estudos bíblicos.

No estudo da cerâmica e suas conexões com o mundo bíblico há ainda um 
campo aberto para novas sugestões, as quais poderão ser melhor elucidadas à luz 
de novas pesquisas e descobertas.



36

Membro da Igreja Batista do Morumbi (S.P.) é 
advogado, mestre em língua Hebraica e Cultura 
Judaica pela Universidade de São Paulo, e professor 
de Hebraico na ESTE — Escola Superior de Teologia 
Evangélica, em São Paulo.

Sobre o autor
Francisco Acácio


