
37

O prólogo joanino e o Logos cristão

Elias Gomes

O presente estudo aborda de modo introdutório alguns aspectos da dou-
trina do Logos cristão, mais precisamente a partir do prólogo de João. 
Veremos que o respectivo assunto foi muito abordado no início da cris-

tandade, em especial na chamada literatura patrística. 

Introdução

O estudo sobre a temática cristológica passa necessariamente pelo prólogo de 
João. Tal necessidade não deve ser considera um empecilho ou exagero, sobretudo 
se levarmos em consideração a riqueza análogo-imagética contida na respecti-
va narrativa. O texto canônico possui como ponto cardeal a figura de Jesus de 
Cristo como o revelado do Pai, na universalidade da história e num mundo dos 
homens. Isto é, o prólogo de João é uma espécie de história que narra como Deus 
se volta para os seres humanos, pois dirigir a palavra a alguém significa voltar-se 
para essa pessoa. Portanto, pela instrumentalidade do Logos Cristológico no pro-
cesso encarnacional de seu Filho ( Jo 1.14), Deus volta-se para os seres humanos 
(SCHNELLE, 2017, p. 878). 



38

A encarnação do Logos Cristológico permitiu o estabelecimento de uma 
nova realidade salvífica. Essa nova realidade ocorre no tempo. Segundo se lê nas 
Escrituras: “O Verbo se fez carne e habitou entre nós” ( Jo 1.14). A temporalida-
de histórica do Logos Cristão reverbera de maneira extraordinária, na capaci-
dade de Deus estampar sua autorevelação de forma misteriosa e absoluta, pois 
o Logos entrou de modo real no tempo e na história, sem se confundir com ela 
(SCHNELLE, 2017, p. 881). Dessa maneira, o próprio Deus torna-se sujeito 
da existência humana real. Nesse sentido, o grande mistério reside no fato que: 
“a encarnação não significa o abandono da divindade de Jesus; ao contrário, no Pró-
logo de João, a humanidade de Jesus passa a ser um predicado de sua divindade” 
(SCHNELLE, 2017, p. 881-2). 

A narrativa joanina procura deixar claro que no processo encarnacional Jesus 
tornou-se um ser humano e, ao mesmo tempo, continuou a ser Deus. Portanto, 
Deus no modo da encarnação. Ele se tornou ser humano sem distância e sem 
diferença, ou seja, um segundo Adão, um ser humano entre seres humanos. Ao 
mesmo tempo, ele é o Filho de Deus, que, em relação ao Pai, encontra-se sem 
distância e sem diferença (SCHNELLE, 2017, p. 882). Proporcionalmente, a 
encarnação é a afirmação de que Deus se fez história e faz caminhada concreta 
com o povo. A encarnação é apropriação não apenas de uma natureza humana 
completa, mas também de uma história de vida humana (FIORENZA; GAL-
VIN, 1997, p. 416).  

No prólogo, veremos também a presença latente de outro conceito central 
da cristologia joanina, a saber: a preexistência do Logos. Isto é, João não se inte-
ressa em situar Jesus nas mesmas perspectivas dos sinóticos. O início do quarto 
Evangelho é peculiar. Enquanto Marcos começa com a pregação de João Batista, 
Mateus e Lucas que partem do nascimento de Jesus, o apóstolo João remonta à 
preexistência eterna do Cristo como Logos junto de Deus, numa temporalidade 
que ultrapassa também o início da Bíblia (MORESCHINI; NORELLI, 2014, p. 
126). O Logos existe antes mesmo do messianismo de Matheus (Mt 1.1-17); do 
princípio adâmico de Lucas (Lc 3.38); e do pragmatismo de Marcos (Mc 1.14). 
Sua preexistência o remete ao “princípio” absoluto de todas as coisas (CULL-
MANN, 2002, p. 327). Na eternidade do Logos, João vai buscar a origem da fé de 
sua comunidade. Tal origem vai além dos antepassados apontados pelos sinóticos 
como Adão, Abraão, Moisés etc.



39

É por isso que mais tarde a literatura patrística vai se apropriar dessa verdade 
bíblica para forjar o conceito de Logos Spermátikos (sementes do Verbo). Trata-
-se da tentativa de exemplificar a preexistência do Logos Cristológico para além 
da tradição judaico-cristã, perpassando-se, por meio de diversos testemunhos de 
amplitude “parcial”, deixados por Deus em outras culturas. Em certa medida de-
fende-se que as sementes do Verbo divino teriam também se “revelado”, ilumi-
nando assim: gregos e bárbaros. Vejamos.

1. O que Jerusalém tem a ver com Atenas?

Na origem do cristianismo, a Igreja existia junto e contextualmente diante de 
culturas anteriores. Refiro-me as culturas judaico-grego-romana. Não podemos 
nos esquecer, que, embora participemos de uma eclesiologia divina, a Igreja 
é formada por seres humanos. Nesse sentido, os homens são “seres culturas”: 
herdeiros e testadores de comportamentos subjacentes, visto que ninguém co-
meça culturalmente no ponto zero ou absolutamente neutro (SCHILLEBEE-
CKX, 2012, p. 113). Qualquer instituição se estabelece dentro de um contexto 
histórico. Em geral, a história é um processo de aprendizagem, transmissão e 
cultura, e ao mesmo tempo planejamento; assim, ela é tanto tradição quanto 
experimentação. Tal fenômeno tem como estrutura primordial a memória. A 
estrutura de memória ou recordação acentua-se aí: nossa ação ou omissão se 
deixam codeterminar pela dialética entre o presente e o futuro; entre o que é e o 
que vir-a-ser. Isto é, memória e esperança, tradição e profecia (SCHILLEBEE-
CKX, 2012, p. 113). Portanto, o homem não é necessariamente determinado 
apenas por seu passado, mas também impõe à história seus desejos e anseios, 
criando assim tradições.

Dentro da nossa temática, é imprescindível dar-se conta disso para compre-
ender todo o alcance da afirmação joanina de que: “O Logos se fez carne”. Co-
meçamos por lembrar que o título Logos ocorre já na mais antiga filosofia grega, 
a de Heráclito, e, mais tarde, especialmente no estoicismo (CULLMANN, 2002, 
p. 330). Entretanto, em termos pastorais e eclesiásticos é necessário fazer as devidas 
distinções. Na cultura helênica, o Logos é uma espécie de “lei suprema” do mun-
do que rege o universo e que, ao mesmo tempo, está presente na razão humana. 
Trata-se, pois, de uma abstração, não uma hipóstase. Consequentemente, ao falar 
do Logos, e mesmo que se postule acerca dele que “era desde o princípio” ( Jo 1.1), 



40

esta alma impessoal e panteísta do mundo, de que fala o estoicismo, é coisa muito 
distinta do Logos joanino (CULLMANN, 2002, p. 330). 

Entretanto, buscando estabelecer o diálogo, o primeiro movimento apolo-
gético que procurou “minimizar” a distância entre o logos grego e os princípios 
de autorevelação divina, foi realizado em meados do século 1 d.C., pelo teólogo 
judeu Fílon de Alexandria. Ele é considerado inclusive o iniciador de empreender 
a tarefa de casar a religião judaica com a filosofia helenística (LADD, 2003, p. 
358). Embora preservou a atitude judaica para com o Antigo Testamento como 
a Palavra inspirada de Deus; mas, por meio de sua interpretação alegórica, desco-
briu supostos conceitos filosóficos nas escrituras veterotestamentárias.  

Em Fílon, o logos grego é aparentado como certo grau de equivalência como 
a chamada Sabedoria Judaica. A consequência imediata e evidente deste enfoque 
repousa em relação à consideração filosófica — que jamais prescinde do surgi-
mento das questões no interior da própria obra atribuída a Moisés —, da fé com 
relação à intelectualidade (MORAES, 2017, p. 55). Nesse contexto, é importante 
notar que, embora o empreendimento argumentativo do judeu alexandrino não 
seja de tudo aceito em sua totalidade, sobretudo em alguns círculos mais rígido, 
veremos de fato adiante, que sua originalidade e legado serão indiscutivelmente 
sentidos especialmente na chamada literatura patrística.    

2. Da sabedoria judaica ao Logos Cristológico

A exclusividade da manifestação do Logos Cristão é um milagre. Por isso, o processo 
encarnacional de Jesus Cristo só pode ser compreendido em sua totalidade pela ins-
trumentalidade de elementos que “transcendem” a cognição humana. Assim como a 
doutrina da Trindade, a encarnação enquanto doutrina cristã também é catalogada 
como fenômeno que excede a razão. Segundo a fé cristã — mais precisamente nas 
palavras de Tomás de Aquino: “das obras divinas, a Encarnação é a que mais excede a 
nossa razão, pois nada de mais admirável se pode pensar como tendo sido realizado por 
Deus, do que o verdadeiro Filho de Deus, fazer-se verdadeiro Filho do homem” (TOMÁS 
DE AQUINO, 2017, p. 663). Subentende-se então, que, embora seja de fato reco-
nhecido que do ponto de vista teológico exista uma revelação messiânica do Antigo 
Testamento esta ainda se encontrava em um estado parcial e embrionário. 

Diante disso, é preciso entender, contudo, que embora a despeito de cer-
tas semelhanças, é que estamos tratando de conceitos distintos. Portanto, nem a 



41

ideia do logos helenístico nem a da Sabedoria Judaica, se aproximam em absoluto 
da verdade canônica de que João enuncia por meio de sua doutrina do Logos 
Cristão. Ora, o logos de Fílon é algumas vezes hipostasiado e personificado, mas 
jamais é personalizado; assim como também não o é a Sabedoria Judaica (LADD, 
2003, p. 359). Teologicamente, o conceito de logos de Fílon é utilizado para pro-
mover os interesses de uma suposta cosmologia dualista, que remove Deus do 
contato imediato com a Criação, ao passo que no prólogo de João, o Logos nos é 
apresentado para introduzir Deus, em Cristo, diretamente na concretude de sua 
criação (LADD, 2003, p. 359).  

O Logos Cristão apresentado no prólogo de João possui especificidades sal-
víficas diferenciadas. Dentre elas, destaca-se: Preexistência e Eternidade ( Jo 1.1a); 
economia da Trindade e o relacionamento com Deus ( Jo 1.1b); revelador supremo da 
Divindade (1.18); participação no processo de Criação ( Jo 1.3); encarnação e esvazia-
mento ( Jo 1.14); participação e relacionamento com a humanidade ( Jo 1.4b). Nesse 
sentido, é preciso afirma que o Logos Cristológico se relaciona com Deus, apre-
sentando-se assim, como o revelador da divindade, da qual dele emana para a 
Criação e encarnação. O seu testemunho foi dado por meio de João Batista, o 
enviado de Deus. O mundo, porém, o rejeitou, mas o Logos continua sendo a luz 
da humanidade e a gloriosa vitória sobre a escuridão. 

3. As “sementes do verbo” ou o Logos Spermátikos

A noção do Logos Spermátikos (sementes do Verbo) nada mais é do que uma 
tentativa confessional forjada na literatura patrística voltada de forma exclusiva a 
indicar que, embora o Logos Cristológico tenha se manifestado em sua plenitude, 
só recentemente na temporalidade do processo encarnacional de Jesus Cristo ( Jo 
1.14) sua presença, influência e ação efetiva é teologicamente considerada muito 
mais antiga. Na história da teologia, apologistas tais como Justino, Clemente e 
Orígenes da Alexandria defendiam veementemente essa ideia. O primeiro ad-
mite, sem hesitar, que os antigos filósofos gregos que conheceram e praticaram a 
verdade, tais como Platão e os estoicos, tiveram um contato parcial com o logos; 
contudo, eles não o possuíram integralmente. (BOEHNER; GILSON, 2012, p. 
29). Diferente dos cristãos cujo prólogo joanino apresenta-nos o Logos em sua 
absoluta plenitude. Justino Afirma: “[...] os filósofos participaram do Logos, pois tudo 
quantos filósofos e legisladores descobriram e proclamaram de acertado: todos os conhe-



42

cimentos e descobertas eles os conquistaram trabalhosamente na medida em que tive-
ram parte dos Logos” ( JUSTINO DE ROMA, 2013, p. 98-9). Nesse sentindo, o 
cristianismo enquanto religião mostra-se mais sublime do que todo ensinamento 
humana, pela simples razão de possuirmos o Verbo inteiro, que é Cristo, mas 
manifestado por nós, tornando-se corpo, razão e alma ( JUSTINO DE ROMA, 
2013, p. 100).  

Seguindo a mesma linha de raciocínio, Clemente de Alexandria explica: “[...] 
Se, de fato, os gregos entreviram, melhor que os outros, alguns sinais do Logos divino e 
entenderam certos laivos da verdade, confirmaram, pois, com seu testemunho, que força 
da verdade não estava oculta [...] agora eu creio que parece claro a todos que, fazer ou 
dizer alguma coisa sem Logos da verdade, é algo completamente semelhante a andar sem 
ter pés” (CLEMENTE DE ALEXANDRIA, 2013, p. 141). Dito de outra forma, 
para Clemente, o Logos se revelou definitivamente no cristianismo, mas, atuou 
de forma preparatória para a vinda de Cristo por meio da Lei dada aos judeus e 
da filosofia obtida pelos gregos. Tanto a lei quanto a filosofia participaram deste 
processo da pedagogia de Deus a fim de preparar os homens para receberem o 
Logos encarnado que é Cristo (SOUZA; PEREIRA, 2017, p. 89).    

Finalizando temos os argumentos de Orígenes. O apologista nos informa 
que Deus criou um mundo espiritual, inteligível e que este mundo procede de 
Deus desde a eternidade e Cristo, que é o Logos, faz parte deste mundo (SOU-
ZA; PEREIRA, 2017, p. 90). Orígenes acreditava que o Logos é eterno e in-
dependente, nunca houve tempo em que ele não existisse. Assim, o Filho tem 
a mesma essência do Pai e está subordinado a Ele. Foi Orígenes que cunhou o 
conceito de homooúsios (mesma natureza) e subordinação (SOUZA; PEREIRA, 
2017, p. 90). Proporcionalmente, o autor tem a mesma concepção de pedagogia 
divina defendida por Clemente. Com isso, informa que para o mundo inteligí-
vel, os espíritos imateriais, criados por Deus, viviam em perfeita harmonia, mas, 
depois que o mal penetrou nesta esfera, esses seres sofreram a queda, surgindo 
então, os homens, os anjos e os demônios (WALKER, 2006, p. 112). Deus criou 
o cosmos visível a fim de ensinar a estes seres a retornarem à sua glória original. 
Neste processo entra a ideia da pedagogia de Deus que culmina na encarnação do 
Logos. Portanto, para Orígenes, “o Logos aproxima-se dos seres humanos deca-
ídos através da mediação da única criatura racional que não caiu: o ser humano 
que é Jesus” (WALKER, 2006, p. 112-3). 



43

Considerações finais

Mesmo que seja breve, a respectiva reflexão aqui elaborada é importantíssima. Como 
podemos constatar o prólogo de João foi determinante para conclusão interpretativa 
do dogma da encarnação de Jesus Cristo. Ao longo da história, os desdobramentos 
e frutos gerados pela doutrina sempre produziram resultados positivos, indepen-
dentemente das várias fases e facetas em que ela esteja inserida. Subentende-se que 
por meio das diversas fontes bibliográficas pesquisadas tenha ficado evidenciado, 
que os Pais da Igreja não se curvaram diante das heresias presentes no contexto em 
que viveram, mas, com ousadia e coragem defenderam a divindade de Cristo de 
forma categórica. Embora algumas defesas apresentassem contradições pontuais, 
o teor geral da mensagem foi mantido, fato que culminou nos grandes Concílios, 
contribuindo para a sistematização da fé na divindade da Pessoa de Cristo. 

Referências bibliográficas

Boehner, P; Gilson, E. Filosofia Cristã (Petrópolis: Vozes, 2012).
Clemente de Alexandria. Exortação aos Gregos (São Paulo: É-Realizações, 

2013).
Cullmann, O. Cristologia do Novo Testamento (São Paulo: Custom, 2002). 
Fiorenza, F; Galvin, J. P. Teologia Sistemática (São Paulo: Paulus, 1997). vol. 1.
Justino de Roma. I e II Apologias/ Diálogo com Trifão (São Paulo: Paulus, 2013).
Ladd, G. E. Teologia do Novo Testamento (São Paulo: Vida Nova, 2003).
Moraes, M. O Logos em Fílon de Alexandria.
Moreschini, C; Norelli, E. História da Literatura Cristão Antiga Grega e Latina 

(São Paulo: Loyola, 2014). vol. 1. 
Orígenes. Tratado Sobre os Princípios (São Paulo: Paulus, 2012).
Schillebeeckx, E. História Humana: Revelação de Deus (São Paulo: Paulus, 2012).
Schnelle, U. Teologia do Novo Testamento (São Paulo: Academia Cristã Paulus, 

2017).
Souza, J. H; Pereira, S. A Doutrina do Logos na Perspectiva Patrística: um es-

tudo a partir de João 1.1. Teologia e Espiritualidade. vol. 4, no 08, Curitiba, 
Dez/ 2017, p. 73-9.

Tomás de Aquino. Suma Contra os Gentios (São Paulo: Ecclesiae, 2017).
Walker, W. História da igreja Cristã (São Paulo: ASTE, 2006).



44

Licenciado em Filosofia pelo Centro Universitário 
Claretiano (CEUCLAR). Especialista em Filosofia 
Contemporânea (FACEL). Especialista em Teologia 
Sistemática (CPAJ/MACKENZIE). Mestre em Ciência 
da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo 
(UMESP). Professor de Filosofia pela Secretaria da 
Educação do Estado de São Paulo (SEE/SP), e de Teologia 
pelo Seminário Batista do Nordeste Paulista (SEBANOP). 
Atualmente o mesmo desenvolve pesquisas nas áreas 
de Filosofia, Educação e Cultura Religiosa.

Sobre o autor

Elias Gomes


