
45

Ética cristã: os valores cristãos  
e a cidadania
Manoel Pedro

Este artigo, em primeiro lugar, descreve alguns movimentos do século 20 
que foram importantes na reflexão dos valores éticos para o homem e a 
sociedade. Apresenta também o campo da ética no sentido das escolhas 

morais práticas feitas pelo homem, diferenciando essas escolhas na visão da ética 
e das ciências sociais. Outro assunto descrito neste artigo é sobre a ética no de-
cálogo, onde Jesus no seu Sermão do Monte apresenta-o como sendo a máxima 
da Lei. Neste artigo ainda se discorre sobre a ética na visão reformada. Sendo ao 
homem impossível agradar a Deus, este necessitará sempre da graça irresistível 
do Senhor para si. Esta é a base da ética reformada. Finalmente, o último assunto 
abordado é sobre a resposta que o homem deve dar às atividades e ações de Deus. 
Gardner, em seu livro Fé bíblica e Ética social, desenvolve três importantes ativi-
dades de Deus, as quais o homem tem o dever de responder a cada uma delas.  

A ética cristã no século 20

A ética cristã no século 20 vai concentrar-se principalmente na questão da justiça 
social. O potencial radical do cristianismo foi atiçado pela percepção de que a 



46

transformação social não é apenas possível, mas também necessária se quisermos 
sobreviver dignamente no planeta terra.1 

Uma das grandes revoluções na história do pensamento ético cristão2 vai 
ser a convicção de que o evangelho é uma fonte de transformação do mundo, não 
só com vistas futuras, mas também no presente, mediante a nossa participação 
na ação transformadora contínua de Deus. Surge assim o movimento do “evan-
gelho social”.

O começo deste movimento está ligado ao trabalho de Washington Glad-
den, em 1875, na cidade de Springfield, Massachusetts, onde falando aos empre-
gadores que frequentavam os cultos da North Church, insistia na responsabilida-
de deles de providenciar empregos.3

O principal teólogo deste movimento do Evangelho social, Walter Raus-
chenbusch, em uma série de conferências sobre Uma teologia para o evangelho 
social, em abril de 1917, fez uma importante declaração: “Temos um evangelho 
que é social. Precisamos agora de uma Teologia Sistemática suficientemente am-
pla para comportar esse evangelho e suficientemente dinâmica para promovê-lo”. 
Para ele o conceito de pecado deixou de ser meramente individual para ser co-
letivo: o pecado das “forças supre pessoais”, das câmaras municipais, das forças 
policiais, dos sindicatos, das empresas industriais e do próprio estado.4 Essas en-
tidades coletivas tinham potencial para promover tanto o reino do mal quanto o 
reino de Deus. 

Outro nome que surge deste movimento é o de Reinhold Niebuhr. Em seu 
livro O homem moral e sociedade imoral, de 1932, ele concorda com o argumento 
de Marx e Engels que diz que o problema da sociedade conflitos é o de interesse 
entre grupos sociais, não tanto o comportamento moral dos indivíduos. Niebuhr 
ainda afirma que as relações entre grupos não são determinadas pela mesma mo-
ral que determina as relações entre pessoas individuais. Pelo fato de que as rela-
ções pessoas são situadas no plano do amor. Já as relações entre grupos situam-se 
no plano da justiça. Ele explica isto da seguinte forma: “A base do amor é a auto-

1Keeling, Michael. Fundamentos da ética cristã (São Paulo: Ed. Aste, 2002), p. 11.
2Ibidem.
3Ibidem, p. 12.
4Ibidem.



47

doação sacrificial, enquanto justiça é distribuição do poder”. Ele ainda afirma que 
a ideia de que o amor pode estruturar as relações da sociedade não passa de ilusão.

Há duas implicações distintas no argumento de Niebuhr. A primeira revela 
o reconhecimento da realidade do poder. Quando Niebuhr se refere aos cientistas 
sociais, diz que estes buscam uma “acomodação” social, uma solução resultante da 
mútua moderação das reivindicações das partes em conflito.5 Mesmo não com-
partilhando inteiramente da análise marxista, Niebuhr reconhece que a atração 
do marxismo, nos meios operários industriais, é resultado do seu enraizamento 
na realidade de cada dia; e sua própria experiência como pastor dava credibili-
dade à noção de que “a plena maturidade do capitalismo norte-americano dará 
lugar, inevitavelmente, à emergência do proletariado marxista norte-americano” 
(p. 144). A segunda implicação do argumento feito por Niebuhr diz respeito à 
distinção que Niebuhr faz entre relações pessoais e justiça social. Tal distinção 
decorre da sua elevada estima pela fé cristã. Ele diz: “A ética religiosa (mais parti-
cularmente — mas não exclusivamente — a ética cristã) insiste em que devemos 
atender às necessidades do próximo, independentemente de cálculos meticulosos 
sobre a legitimidade dessas necessidades” (p. 57). O que Niebuhr afirma é que essa 
exigência religiosa é sempre absoluta, mesmo que sua plena realização se situe 
além das possibilidades do tempo presente.6 O problema que se pode perceber 
aqui é que ao rejeitar a eficácia da vontade santa na esfera social, Niebuhr cria uma 
separação entre Deus e a história que é inaceitável para a fé cristã. 

Em 1939, nas conferências Gifford, Niebuhr procura dar uma versão entre 
o amor absoluto de Deus e a realidade da história. Para ele, o amor é o cumpri-
mento e a negação de todas as realizações de justiça na história. Ele nos apresenta 
o amor como tendo duas facetas: “o amor recíproco” que consiste em atender ao 
próximo dentre as possibilidades da história, e o “amor sacrificial” que é o amor 
de Jesus na cruz. Ele ocorre na história, mas se situa na perspectiva final do reino 
de Deus. O amor recíproco é sempre uma oportunidade para inserir o amor sa-
crificial na história; e a força que permite viver destemidamente o amor recíproco 
nas contingências da história provém sempre do amor sacrificial de Jesus. Keelin 
faz uma observação importante aqui, onde afirma que essas duas facetas do amor 

5Ibidem, p. 14.
6Ibidem, p. 15. 



48

podem desencontrar-se; por exemplo, no que concerne à religião e à política, sa-
be-se que a primeira enfatiza normalmente o “amor sacrificial”, enquanto a esfera 
política contenta-se quando muito com o “amor recíproco”.7 

Na Europa o cenário vai ser um pouco diferente. Se nos EUA os teólogos 
fazem suas reflexões num clima relativamente descontraído, os seus colegas euro-
peus são obrigados a trabalhar em meio a conflitos brutais. 

Karl Barth marca com seu pensamento sobre a teologia protestante liberal. 
Para ele tal teologia estava a serviço dos interesses propagandistas das duas partes 
opostas na guerra de 1914-1918, e dos perpetradores das barbaridades daquele 
conflito. Desta constatação de Barth é que surge o que se pode considerar o mais 
robusto protesto teológico do século 20.8 “O Evangelho não é uma mensagem 
religiosa sobre a divindade da humanidade, nem sobre como essa humanidade 
pode tornar-se divina. O evangelho é a proclamação de um Deus absolutamente 
distinto do ser humano” (p. 28).

Em 1953, Barth faz uma afirmação sobre a liberdade natural e a liberdade 
em Cristo. Ele diz que ambas estão incluídas no dom divino da liberdade. “Dizer 
que uma pessoa é livre, é reconhecer que Deus lhe deu liberdade. A liberdade hu-
mana se exerce na história, na mesma história que conduz à salvação final” (p. 75). 
Assim, pode se afirmar que a ética cristã nunca pode ser reduzida a um preceitu-
ário. “A Sagrada Escritura recusa-se a ser transformada em código de regras; e é 
errado usá-la como tal (p. 85). Quando seres humanos ousarem fazer exigências 
éticas uns aos outros, devem fazê-los com humidade e sempre tendo em conta a 
liberdade do outro e sobretudo a liberdade de Deus.9 

Bonhoeffer, no ano novo de 1943 escreve uma análise sobre o impacto que os 
acontecimentos dos últimos dez anos tiveram em sua vida. “Será que nossa força 
interior permanecerá suficientemente forte, e nossa honestidade suficientemente 
livre de remorso para podermos reencontrar o caminho da simplicidade e da re-
tidão?” (p. 17). A questão levantada aqui por Bonhoeffer visa uma reflexão sobre 
a obediência à vontade de Deus. No seu livro Discipulado (1937), ele aborda com 
veemência essa questão. “Só quem abandona tudo para seguir a Cristo é que pode 

7Ibidem.
8Ibidem, p. 16.
9Ibidem, p. 17.



49

dizer ter sido justificado pela graça” (p. 43). Em suas reflexões encontra-se uma 
frase muito interessante: “o sofrimento pessoal é um caminho mais promissor e 
mais seguro para se penetrar no mundo do pensamento e da ação, do que as con-
dições de uma vida confortável” (p. 17). 

No pensamento de Bonhoeffer, a proclamação do evangelho se expressa 
tanto na solidariedade com o sofrimento dos oprimidos quanto na pregação da 
igreja, mas nunca uma sem a outra. É hora de a igreja abrir mão de pretensões 
quixotescas e da obsessão pelas suas próprias atividades, a fim de melhor servir a 
Deus no mundo. 

Emil Brunner aparece como outro nome neste cenário da ética cristã no 
século 20. No seu livro Imperativo divino, publicado pela primeira vez em 1932, 
ele tenta resolver a tensão entre a situação presente do mundo e as exigências do 
evangelho estabelecendo duas categorias de imperativos morais.10 Uma consiste 
dos mandamentos que derivam da natureza humana inerente à criação. É as ins-
tituições básicas e práticas como a família, o governo, a indústria, a igreja. A outra 
tem a forma de mandamento específico que é dirigida ao individuo situado na 
encruzilhada de uma decisão vital.11 Brunner apresenta o desafio sobre a decisão 
da salvação do indivíduo. Diz ele: “É exatamente nessa linha divisória entre o 
passado e o futuro que se encontra o momento presente, o momento da decisão” 
(p. 122). Tal decisão é essencialmente propulsionada pelo fato que a experiência 
do passado e a esperança do futuro convergente no momento presente. 

A ética judaica sempre entendeu que o mundo, desde a sua criação por Deus, 
contém uma estrutura moral fundamental. Quando Brunner, à semelhança de 
Lutero, argumenta que certas instituições são necessárias para o bom funciona-
mento da vida coletiva, sua lista dessas instituições é visivelmente condicionada 
culturalmente. 

Esse modelo ético de Brunner introduz um elemento de tensão interna na 
noção de justiça social. Tensão entre aquilo que é possível no presente e aquilo 
que será a plena expressão da visão cristã de comunidade, caso esta chegue a rea-
lizar-se no mundo.12 

10Ibidem, p. 21.
11Ibidem.
12Ibidem, p. 22.



50

Já no pós-guerra, a teologia vai concentrar suas atenções no tema da ação de 
Deus nos eventos do passado recente e na pergunta “como discernir doravante 
essa ação de Deus”. Surge então, no meio protestante europeu a “Teologia da Es-
perança” com Jürgen Moltmann. Influenciado pelo filosofo e historiador marxista 
Erns Bloch, rejeita a noção simplista de escatologia, seguro de que certos acon-
tecimentos externos irromperiam história adentro, para sugerir que a escatologia 
implica esperança presente. Escreveu ele: “Só a esperança é realista, porque só ela 
leva a sério as possibilidades inerentes à realidade” (p. 25).

Para Moltmann, a revelação bíblica não é nem repetição de eventos religio-
sos passados, nem previsão de um futuro distante, mas sim a história daquilo que 
é possível acontecer no amanhã imediato como resultado de uma ação presente.13 

Quando se refere a Jesus, Moltmann faz a seguinte declaração: “a esperança 
cristã quanto ao futuro nasce da constatação de um fato específico e singular: a 
ressurreição de Jesus Cristo e seu aparecimento aos discípulos” (p. 194). Entender 
a escatologia não é ter conhecimento de certo grandioso plano divino na história, 
e sim viver desde já a dialética do presente e do futuro.14 “A cruz desafia o cristão a 
entrar esperançosamente no âmago do drama humano atual”. O que se pode con-
cluir sobre o trabalho de Moltmann de reconstruir uma teologia da sua Europa é 
a falta de um enraizamento histórico explícito e uma análise em profundidade de 
um contexto mais concreto. 

Neste cenário tem-se outro trabalho. O de Gustavo Gutiérrez, em 1971, 
em Lima: Teologia da libertação. Um dos pontos de partida de Gutiérrez neste 
seu trabalho é de descrever sobre o fracasso das políticas mundiais de desenvol-
vimento econômico. O esforço de muitos países latino-americanos para alcan-
çar um crescimento econômico sustentado não conseguiu diminuir o abismo 
entre o continente e os países industrialmente desenvolvidos.15 A política de 
“desenvolvimento” acabou tornando esses países mais dependentes dos países 
ricos. “O subdesenvolvimento dos países pobres, enquanto fato social genera-
lizado, é claramente um subproduto histórico do desenvolvimento de outros 
países” (p. 84).

13Ibidem, p. 23.
14Ibidem, p.24.
15Ibidem, p.25.



51

Gutiérrez não analisa o desenvolvimento somente em termos econômicos, 
já que este é apenas um elemento do amplo processo social de distribuição de 
bens e serviços, de rentabilidade e de acesso ao poder político.16 Sua reflexão parte 
também da incongruência da cultura reinante: “As nações pobres e dominadas 
vão ficando para trás; a distância que as separa das outras vai aumentando. Elas se 
tornam mais e mais periféricas em relação ao nível cultural dos países do centro; 
e é problemático que algumas delas possam recuperar o terreno perdido” (p. 86). 
Keeling afirma diante disto que se corre o risco real de dividir a humanidade em 
duas espécies diferentes.

Isto leva-nos a uma necessidade de se acrescentar uma análise da situação 
em termos de poder político. “A teoria do desenvolvimento deve levar em conta 
a situação de dependência e a possibilidade de libertar-se dela” (p. 87-8). Neste 
ponto cria-se na América Latina uma verdadeira situação revolucionária, cujo 
catalizador, foi a Revolução Cubana. A essa revolução, Dom Helder Câmara, 
arcebispo de Recife, dá uma das mais apropriadas respostas: ele diz que ela não 
passa de uma “espiral da violência”. Segundo Dom Helder, a “libertação” requer 
uma análise e uma estratégia mais aprofundada. 

Esse vai ser então o trabalho de Gutiérrez. Ele trata de formular uma com-
preensão teológica da libertação que, sendo fiel à Bíblia e ao ensino da Igreja 
Católica, também respondesse às exigências da situação humana no continente.17 
Dois critérios tornam-se característicos em sua teologia da libertação: primeiro, 
o seu empenho para que a teologia fosse verdadeiramente bíblica: “A Palavra é o 
fundamento e o significado de toda a existência; esse fundamento se confirma e 
esse significado se concretiza através da ação humana” (p. 283).

Segundo, a solidariedade para com os pobres. “Cabe à Igreja, num continen-
te de miséria e injustiça como o nosso, dar ao tema da pobreza a importância que 
merece; a autenticidade da pregação da mensagem do evangelho depende desse 
testemunho” (p. 288). O livro de Gutiérrez termina com o reconhecimento de 
que, em última análise, a libertação será realizada pelos próprios oprimidos. 

Na Conferência Mundial sobre Igreja e Sociedade, em Genebra, 1966, de-
senvolve-se a preocupação com a pobreza no mundo. Nessa conferência firma-se 

16Ibidem.
17Ibidem, p. 26.



52

uma agenda do Conselho Mundial das Igrejas. “Temos viva consciência da sorte 
ingrata dos países em desenvolvimento, os quais representam dois terços da po-
pulação do mundo, mas só têm acesso a um quarto dos seus recursos” (p. 209). 

É nessa conferência que se marca uma ruptura com o pós-guerra. O 
Conselho Mundial de Igrejas, ainda dominado por representantes da América 
do Norte e do ocidente europeu, revela que o enfoque de suas preocupações será 
os problemas da África, Ásia e América Latina. Nela vai haver uma busca ao 
desenvolvimento econômico e da justiça social do chamado “terceiro mundo”.18 

Em 1979, quando o Conselho Mundial das Igrejas convocou a conferência “Fé, 
ciência e futuro”, em Boston, vários problemas novos já se tinham somado às ques-
tões de desenvolvimento e justiça social.19 Discorrendo sobre o tema “Transição para 
uma sociedade justa, participativa e sustentável”, o cientista nuclear John M. Francis 
caracterizou a situação vigente: “A ilusão do domínio, que impregnou a busca de tec-
nologias cada vez mais poderosas, caiu por terra por um período indefinido” (p. 178). 

Nesta conferência, o arcebispo-metropolitano de Nova Delhi, da Igreja Or-
todoxa Assiriana, utilizou o texto de Apocalipse 12.1-6 para pregar sobre o fun-
damento da esperança cristã. “A nova humanidade, prestes a nascer, depende de 
Deus e é destinada a viver na presença do trono de Deus. Mas, cuidado! Não nos 
deixemos devorar pelo dragão ameaçador, iludidos pela falsa segurança que cre-
mos ter em nossa ciência e tecnologia” (CMI, 1980, vol. I, p. 379).

Como crentes em Jesus Cristo, podemos perguntar: que elementos encon-
tramos na tradição cristã que nos induzem a uma nova reflexão sobre o significa-
do do ser humano e de sua vida em comunidade no ambiente natural que lhe foi 
confiado? A resposta a essa pergunta exige uma volta às raízes.20 

O campo da ética cristã

A ética vai ocupar-se com as escolhas morais práticas que os homens fazem, mas 
também, com os alvos e princípios ideais que reconhecem estarem impondo exi-
gências sobre eles.21

18Ibidem, p. 29.
19Ibidem, p. 31.
20Ibidem, p. 36.
21Gardner, E. Clinton. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora ASTE, 1965), p. 19.



53

O estudo da ética repousa sobre a pressuposição de que o homem é livre e 
responsável. Pressupõe ainda que as escolhas morais não são simples questões do 
acaso; não são fortuitas e completamente imprevisíveis.

A ética diz respeito a todas as atividades do homem sujeitas a serem razo-
avelmente louvadas ou censuradas. Interessa-se pelas formas de comportamento 
oriundas do hábito, pela ignorância, na medida em que a pessoa é responsável pela 
sua própria decisão e escolhas extremamente complexas.22 

A ética vai se diferenciar das ciências sociais, bem como das ciências físicas, 
tanto no que diz respeito ao seu campo específico de investigação como à sua 
metodologia. As ciências sociais e a ética interessam-se pela análise do comporta-
mento humano, e ambas devem levar em conta o fato de que o homem é livre e sua 
ação imprevisível, de um modo em que átomos, moléculas e planetas não o são.23  

Apesar de a ética ter semelhanças com as ciências sociais em que tanto uma 
como a outra destas disciplinas se volta para o comportamento humano, a pri-
meira difere da segunda pelo fato de interessar-se por aspectos diferentes desse 
comportamento e, também, porque emprega métodos diferentes de análise. A 
psicologia, por exemplo, é a ciência empírica que lida com fatos observáveis da 
atividade psicofísica e tenta descobrir as relações de causa e efeito. A ética, por sua 
vez, é disciplina normativa e preocupa-se primariamente com a questão relaciona-
da com alvos a serem buscados pelas pessoas e quais devem ser suas motivações.24 

A definição de ética como o estudo crítico da moralidade indica a possibili-
dade de ser encarada como ramo da filosofia, cujo propósito é o exame sistemático 
da vida moral. 

A análise da vida moral (por exemplo: liberdade, bem, mal, dever) lança luz 
sobre questões metafísicas e teológicas; mas, por outro lado, as pressuposições 
metafísicas e teológicas, feitas pelos moralistas ao examinarem o campo da ética, 
também influenciam sua compreensão e análise da vida moral.25

O moralista cristão entrega-se ao estudo da ética levando os pressupostos 
acerca da natureza do homem, do universo e de Deus. Procura entender a vida 

22Ibidem, p. 21.
23Ibidem, p. 22.
24Ibidem, p. 23.
25Ibidem, p. 27.



54

moral, a liberdade, a obrigação, o bem, o sentido último da moralidade, em termos 
desta fé, e as conclusões que ele tira a respeito dos deveres do homem e do verda-
deiro bem são determinadas, em grande parte, pelo conteúdo desta fé.26

Quando um moralista cristão se apropria de certas conclusões de sistemas 
seculares de moralidade, sem revê-las ou transformá-las, o resultado é a tentati-
va de sintetizar elementos essencialmente incompatíveis. Brunner acertadamente 
rejeita toda síntese eclética como distorção da ética cristã, mas erra ao supor que 
este é o único uso que o moralista cristão pode fazer da filosofia moral.27

Agostinho é o representante mais influente do método de relacionar a mo-
ralidade cristã com a filosofia moral na História da Igreja. Ele levou em conta, 
de modo sério, as implicações da fé e do amor cristão na sua relação com as 
exigências que a vida na sociedade humana impõe; procurou determinar o que o 
amor cristão exige do homem, em termos da responsabilidade social, extraindo o 
pensamento ético, político e científico de sua cultura e transformá-lo pelo amor 
para o serviço de Deus.28 

Portanto, a tarefa do campo da ética cristã é a de examinar a vida moral do 
homem segundo o ponto de vista da fé cristã. Foi justamente isso que Thomas 
Jefferson tentou fazer, ao compilar uma coleção de ensinos morais de Jesus, como 
alguns dos nossos contemporâneos que consideram Jesus apenas como o supremo 
mestre de moral. Mas, como observa E. F. Scott, em última análise, é impossível 
separar a ética de Jesus de sua fé religiosa, visto que Jesus não era primariamente 
um moralista: Jesus foi algo diverso do que legislador ou reformador. Ele trouxe 
mensagem de Deus e sua ética não tem sentido à parte de sua religião.29 Assim, 
não se pode compreender o ensino moral do cristianismo mediante a simples reu-
nião dos conselhos éticos de Jesus, encontrados no Sermão do Monte e em outras 
partes dos Evangelhos, quer sejam esses ensinos interpretados como leis para 

26Ibidem, p. 28.
27Ibidem, p. 31.
28Para uma excelente exposição do motivo conversionista em Agostinho, pode se 

pesquisar em H. Richard Niebuhr, Christ and culture (Nova York: Harper & Brothers, 
1951), p. 206ss.

29E. F. Scott. The etical teaching of Jesus (Nova York: The Macmillan Company, 1924), 
p. xii. 



55

serem literalmente cumpridas, quer como princípios para orientação geral.30 Para 
compreender o ensino ético de Jesus, deve-se procurar entendê-lo no contexto de 
sua mensagem religiosa.

A ética cristã e os Dez Mandamentos

Quando Jesus expõe o Sermão do Monte, foi enfático ao afirmar que não veio 
descumprir a Lei, e, sim, cumpri-la. Deste modo, pode-se dizer que a ética cristã 
tem por base o decálogo, no que concerne ao seu aspecto espiritual e moral. A 
ética dos Dez Mandamentos dá suporte à ética cristã, de modo marcante e aper-
feiçoado por Cristo.31 

No Sermão do Monte, tendo o decálogo como máxima da Lei, Jesus trou-
xe uma nova maneira de cumprir a Lei, valorizando o interior, muito mais do 
que o exterior. Tal entendimento é fundamental para a consistência e solidez da 
ética cristã.

Outra questão reflexiva é a de que Cristo aprofundou o cumprimento do 
decálogo, formulando uma obediência mais exigente do decálogo. Ele fundamen-
ta tal obediência numa atitude consciente, que brota do interior do ser, não do 
cumprimento legalista de atos exteriores.32 Deus prometeu isto a Ezequiel: “E vos 
darei um coração novo e porei dentro de vós um espírito novo; e tirarei o coração 
de pedra da vossa carne e vos darei um coração de carne. E porei dentro de vós o 
meu espírito e farei que andeis nos meus estatutos, e guardeis os meus juízos, e os 
observeis” (Ez 36.26,27). 

Enquanto na antiga aliança os atos exteriores falavam mais alto, e eram leva-
dos em consideração em termos de julgamento das ações, o Senhor Jesus Cristo 
procurou mostrar que, para ele e para Deus (o Pai), o mais importante é o que se 
passa dentro do coração dos homens, no íntimo de seu ser. Os ouvintes de Jesus 
ficaram admirados e perplexos, diante da doutrina de Jesus sobre o cumprimento 
dos Dez Mandamentos.33

30Gardner, E. C. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora Aste, 1965), p. 34. 
31LIMA, Elinado Renovato de. Ética cristã, confrontando as questões morais do nosso 

tempo. 2. ed. (Rio de Janeiro: CPAD, 2002), p. 32. 
32Ibidem, p. 33.
33Ibidem, p. 34.



56

Um exemplo desses ensinamentos de Jesus no Sermão do Monte, que se 
pode refletir, diz respeito à ética do amor. A Lei mandava amar o próximo, mas 
odiar o inimigo (Lv 19.18). No ensinamento de Jesus sobre o amor, diz: “Ouviste 
o que foi dito: Amarás o teu próximo e aborrecerás o teu inimigo” (Mt 5.43). Jesus 
apresenta então uma contraposição ao que preceituava a Leis: 

Eu, porém, vos digo: Amai a vossos inimigos, bendizei os que vos maldizem, 
fazei bem aos que vos odeiam e orai pelos que vos maltratam e vos perseguem, 
para que sejais filhos do Pai que está nos céus; porque faz que o seu sol se levante 
sobre maus e bons e a chuva desça sobre justos e injustos (Mt 5.44,45).

Esta visão eleva o sentido do amor, sendo um verdadeiro teste para o cris-
tão em todos os tempos. Os antigos cumpriam os mandamentos e estatutos, em 
Israel, de modo formal e frio. Alguém deveria ser punido se matasse, mas não 
havia condenação para quem odiasse. Contudo, Jesus deu aos mandamentos um 
sentido muito mais elevado, tornando-os instrumentos da justiça e do amor de 
Deus.34 Um exemplo que pode ser citado aqui é a Parábola do Bom Samaritano 
(Lc 10.25-37). Nela Jesus define o próximo como alguém que tenha necessidade 
a que eu possa atender e aplica o princípio aos de fora da igreja, assim como aos 
amigos crentes. Quando um doutor da lei perguntou a Jesus sobre as prioridades 
éticas e espirituais na vida, ele respondeu que as principais obrigações de uma 
pessoa eram amar a Deus e amar ao próximo como a si mesmo (Lc 10.25-29).35  

Não foi só no ensino de Jesus que a ética passou a ser aplicada a questões 
internas do coração humano. É verdade que Jesus estendeu sua denúncia do ho-
micídio à área do coração e das motivações ocultas (Mt 5.22), e a do adultério à 
área do coração onde uma pessoa tem pensamentos adúlteros (Mt 5.28). Mas no 
décimo mandamento, a proibição da cobiça é a melhor prova de que Jesus não 
anunciava algo novo quando dirigiu sua denúncia a atitudes interiores, não apenas 
a atos externos. Considerar as atitudes do coração, não apenas atitudes externas, 
foi a preocupação tanto da lei de Moisés como de Jesus que se inspirou nela.36 

34Ibidem, p. 39.
35ERA, Scott B. Ética cristã. 1. ed. (São Paulo: Vida Nova, 2013), p. 37.
36Pallister, Alan. Ética crista hoje, vivendo um cristianismo coerente em uma sociedade 

em mudança rápida (São Paulo, Shedd Publicações, 2005), p. 259-60.



57

Pode se afirmar que o Novo Testamento foi resumido por Jesus na ordenan-
ça por ele dada: “Sede perfeito como vosso Pai Celeste é perfeito”. Tal ordenança 
nos faz recordar o velho mandamento da Lei: Sede santos, por que eu, Iahweh 
vosso Deus, sou santo” (Lv 19.2). A santidade exigida deveria ser modelada sobre 
o fogo purificador de Deus, no qual a presença do mal não pode subsistir.37 Jesus 
não destruiu este ideal. Ele o completou.

“Sede perfeito como Deus é perfeito” revela uma ordem muito elevada. Jesus 
é o exemplo a ser seguido já que ele foi perfeito como seu Pai. Este é o desafio 
desta ordenança. Seguir a Jesus. E seguir a Cristo não é ir à caça de um ideal, mas 
compartilhar dos resultados de uma realização. Cristo não requer de ninguém que 
vá onde ele mesmo não tenha ido, ou fazer alguma coisa que ele mesmo não tenha 
feito.38 Nós nunca estamos num caminho desconhecido. Richard Baxter disse.

Cristo me guia de uma parte à outra; não há lugares escuros.
Pois ele foi, antes de mim, de uma parte à outra
Ele que veio pelo reino de Deus, deve entrar por esta porta.39

Portanto, pode-se afirmar que Cristo tem duas mãos onde uma aponta o 
caminho e a outra para abraçar e ajudar ao longo do caminho. O ideal cristão, 
então, repousa diante de cada um de nós, não como um distante e austero pico da 
montanha, mas como uma estrada sobre a qual podemos caminhar com Cristo 
como guia e amigo.40 

A ética reformada

Zuínglio não foi um teórico da ética no sentido formal, mas um homem prático 
que apreciou ações acima de conversas cujos escritos mostraram uma profunda 
preocupação ética. 

Desde Zuínglio, a ética reformada manteve suas ênfases básicas. Rejeitou a 
visão de que a salvação estava aberta para o pagão apenas na base da lei natural. 

37Manson, T. W. Ética e o evangelho (São Paulo: Editora Cristã Novo Século, 2003), 
p. 51. 

38Ibidem, p. 52. 
39Séries de seu Potencal Fragments (1981) que aparece em muitos livros de hinos e 

em versos começando por: “Senhor, isto não pertence ao meu cuidado”.
40Ética e o evangelho, p. 59. 



58

A ética da reforma manteve o ensino distintivo da Reforma de que um homem 
não é capaz de agradar a Deus de qualquer maneira à parte da graça de Deus em 
Cristo e do poder regenerador do Espírito Santo. 

A ética reformada não é pura e simplesmente uma ética da lei. As confissões 
e teologias reformadas enfatizam aspectos éticos além dos aspectos legais. Ela 
inclui o aspecto situacional no sentido de que ela vê a tarefa da ética como a de 
dirigir as circunstâncias presentes para um objetivo futuro e, portanto, como re-
querendo uma análise da presente “situação”. E ela inclui também o aspecto exis-
tencial no sentido que ela vê a fé e o amor como condições necessárias e suficien-
tes para as genuínas boas obras e, portanto, vê a tarefa ética como a de purificação 
do homem interior para que sua justiça possa ser mais do que apenas externa.41 

A vida cristã como resposta à atividade de Deus42

A ética cristã reconhece o lugar legítimo pretendido pela aspiração ao bem e a lei 
como guia para descobrir a vontade de Deus, mas seu método se define melhor 
como resposta do homem à atividade de Deus. É a resposta do homem à vontade 
e ao propósito de Deus, revelados pelo próprio Deus, pela história, pela Escritura, 
pela presente agitação social e pela experiência da comunidade cristã, tudo isso 
focalizado sobre a decisão ética concreta.43 

Gardner apresenta de forma detalhada a resposta que o homem deve dar a 
cada forma de ação divina sobre ele, o homem.

Em primeiro lugar, ele descreve sobre a resposta a Deus como Criador. A 
ação de Deus como Criador impõe ao homem uma resposta de gratidão e amor. 
Gratidão a ele e um amor reverente para com a criação. Como disse Gardner, em 
todos os aspectos de nossa conduta defrontamo-nos com Aquele que nos deu 
existência em determinado momento e sob certas circunstâncias especiais.44 Essa 
existência tem sentido somente em relação à vontade soberana de Deus e dos seus 
propósitos e o segmento da história em que se está colocado, adquirindo sentido 
nesse relacionamento.

41Henry, Carl. Dicionário de ética cristã (São Paulo: Cultura Cristã, 2007), p. 279-80.
42Gardner, E. C. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora ASTE, 1965), p. 196.
43Ibidem, p. 196.
44Ibidem, p. 199. 



59

A resposta então do homem, que pela fé sabe e crê que Deus é o Criador de 
tudo, é de louvor e de gratidão pela sua própria vida, pelas boas dádivas que lhe 
concede e pelo conhecimento de que em todas as coisas Deus age para o seu bem.

Gardner finaliza esta primeira resposta dizendo que a básica resposta à ação 
de Deus como Criador é a de aceitar e afirmar aquilo que Ele criou.45

A segunda resposta apresentada por Gardner é sobre Deus como juiz. A 
resposta que se impõe aqui ao homem quanto a esta forma de ação de Deus é a 
de arrependimento e negação própria. 

Em decorrência do caráter grave que a Bíblia atribui ao pecado, há uma 
urgência em que o homem responda a ação divina com arrependimento. Aqui 
o homem está sendo convidado a uma mudança de direção, o fazer meio volta 
e “voltar-se para o Senhor”. É a aceitação do julgamento divino sobre nós mes-
mos e a cooperação com o desígnio de Deus para que o “EU” seja conservado 
sob domínio, a fim de que a vontade de Deus para toda a comunidade não  
sofra derrota.46 

A terceira resposta apresenta por Gardner é a de Deus como redentor. Aqui 
o homem é convidado a dar uma resposta em atitude de perdão e liberdade. Des-
de que Deus aceita o homem como pecador e livremente o perdoa, este deve 
aceitar o perdão divino como uma dádiva de Deus. 

Este perdão divino somente pode ser aceito com humildade e arrependi-
mento. O homem deve estar pronto a reconhecer que é ele quem está errado 
diante de Deus e que nada ao seu alcance é capaz de isentá-lo de culpa.47 A sua re-
lação certa para com Deus deverá ser a de confiança e de resposta, de dependência 
da vontade soberana de Deus. Se o desejo de aceitar o perdão divino for genuíno, 
deve manifestar-se no oferecimento de perdão ao próximo. De outra forma, a 
disposição de aceitar o perdão divino refletirá, apenas, certo desejo egoísta, não a 
prontidão em submeter-se à vontade total de Deus48.

Gardner apresenta nesta resposta uma reflexão muito importante. O cristão, 
diz ele, não foi chamado apenas para perdoar e para agir, de modo livre, para com 

45Ibidem, p. 202.
46Ibidem, p. 204.
47Ibidem, p. 207.
48Ibidem, p. 207.



60

os irmãos na fé, mas também para imitar o amor de Deus para com os que ainda 
não são reconhecidos como filhos de Deus.49 

Finalmente, pode-se afirmar que quando o homem percebe claramente a 
natureza da vontade divina, este vê que o propósito do Redentor inclui o do Cria-
dor e do Juiz. Deste modo, a resposta ao Redentor, inclui a resposta ao Criador, 
sendo que aquela representa o cumprimento desta. Mas ainda, a resposta ao Re-
dentor deve ser dada, também, à luz dos apelos do Juiz. De outra forma, o amor 
cristão facilmente se degenera em sentimentalismo e negligencia a necessidade ao 
próximo de restrição e disciplina.50

Conclusão

A ética cristã se baseia no fato de haver Deus tomado a iniciativa de revelar seu 
amor ao homem. Este amor de Deus pelo homem é livre, espontâneo e não me-
recido; mas como Senhor soberano, Deus exige o homem para si mesmo, para 
uma vida de amor. Deus exige a resposta do “eu total”: “Amarás, pois, o Senhor 
teu Deus de todo o teu coração, de toda a tua alma, de todo o teu entendimento 
e de toda a tua força” (Mc 12.30). Por esta razão, no próprio ato pelo qual Deus 
revela seu amor ao homem, ele o desafia com um segundo mandamento: “Ama-
rás o teu próximo como a ti mesmo” (Mc 12.31). Assim, pode se afirmar que o 
homem jamais poderá amar o seu próximo de maneira cristã a não ser que ame 
a Deus com todo o coração, alma, mente e força; pois, à parte da confiança em 
Deus e lealdade final a ele, o amor do homem e seus semelhantes ou é egoísta ou 
idólatra, ou as duas coisas.51

A fé cristã declara, então, que todos os homens são de igual valor para Deus e 
que todos partilham igualmente de seu amor; consequentemente, o cristão tem de 
imitar a universalidade bem como a espontaneidade e o altruísmo do amor divino.52 

49Ibidem, p. 209.
50Ibidem, p. 211. 
51Ibidem, p. 213.
52Cf. A parábola do Bom Samaritano (Lc 10.29-37) e a exigência de Jesus de que 

seus seguidores amem seus inimigos (Mt 5.44), bem como seu próprio exemplo ao buscar 
a “ovelha perdida”, dos “publicanos” e os “pecadores” para que lhe pudesse ministrar de 
modo especial, em vista de suas necessidades especiais.



61

Como qualquer mãe, quando Karen soube que um bebê estava a caminho, 
fez todo o possível para ajudar o seu outro filho, Michael, com três anos de idade, 
a se preparar para a chegada.

Os exames mostraram que era uma menina, e todos os dias Michael cantava 
perto da barriga de sua mãe. Ele já amava sua irmãzinha mesma antes de ela nascer.

A gravidez se desenvolveu normalmente, entretanto surgiram algumas com-
plicações no trabalho de parto e a menina foi levada para a UTI neonatal do Hos-
pital Saint Mary. Os dias passaram e a menina piorava. O médico disse aos pais 
que deveriam preparar-se para o pior, pois as chances dela eram muito pequenas. 
Enquanto isso, Michael, todos os dias, pedia aos pais que o levassem para conhe-
cer a irmãzinha. A segunda semana na UTI entrou e esperava-se que o bebê não 
sobrevivesse até o final dela. Karen então decidiu que levaria Michael ao hospital 
de qualquer jeito. A enfermeira não permitiu que ele entrasse e exigiu que a mãe 
o retirasse dali. Mas Karen insistiu: “Ele não irá embora até que veja a irmãzinha”. 

Finalmente Michael foi levado até a incubadora. Depois de alguns segundos 
olhando, ele começou a cantar, com sua voz pequenina, a mesma canção que can-
tava para ela ainda na barriga da mamãe. 

Nesse momento o bebê pareceu reagir. A pulsação começou a abaixar e se 
estabilizou. Karen encorajou Michael a continuar cantando. Enquanto Michael 
cantava, a respiração difícil do bebê foi se tornando suave. Todos se emocionaram 
e alguns chegaram até a chorar.

No dia seguinte, a irmãzinha de Michael já tinha se recuperado e em poucos 
dias foi para casa.

A Woman’s Day Magazine chamou esta história de “história da canção de 
um irmão”. Karen chamou de “O milagre do amor de Deus”.

Referências bibliográficas

Gardner, E. Clinton. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora ASTE, 1965).
Geisler, Norma L. Ética cristã, opções e questões contemporâneas. 2. ed. (São Paulo: 

Vida Nova, 2010).
Henry, Carl. Dicionário de ética cristã. 1. ed. (São Paulo: Cultura Cristã, 2007). 

p. 608.
Lima, Elinaldo R. de. Ética cristã, confrontando as questões morais do nosso tempo.  

2. ed. (Rio de Janeiro: CPAD, 2002). p. 256.



62

Lopez, Azpitarde E. Práxis cristã, opção pela vida e pelo amor (São Paulo: Edições 
Paulinas, 1984). p. 496.

Matera, Frank J. Ética do Novo Testamento, os legados de Jesus e de Paulo (São  
Paulo: Editora Paulus. 1999). p. 379.

Rudnick, Milton L. Ética cristã para hoje, uma perspectiva evangélica (Rio de  
Janeiro: Editora JUERP, 1988). p. 136.

Pallister, Alan. Ética cristã hoje, vivendo um cristianismo coerente em uma  
sociedade em mudança rápida. 1. ed. (São Paulo: Shedd Publicações, 2005).  
p. 279.

É Mestre em Teologia (FABAPAR), Pós-graduado em 
Aconselhamento (Seminário Southeastern de Carolina 
do Norte EUA) e Bacharel em Teologia (FTBSP e 
Unicesumar). Professor (STBC) em: Aconselhamento; 
Ética Cristã; Homilética; Teologia Sistemática.

Sobre o autor

Manoel Pedro da Silva


