
Teologia Brasileira
Nº 97 | 2023 ISSN 2238-0388

A contribuição de Asbury para o debate teológico-
eclesiástico sobre avivamentos	 5
Alex Esteves

O vaso do oleiro: a cerâmica como  
auxílio à exegese	 27
Francisco Acácio

O prólogo joanino e o Logos cristão	 37
Elias Gomes

Ética cristã: os valores cristãos e a cidadania	 45
Manoel Pedro

Lançamentos	 63



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Eliel Vieira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!

Nesta edição, Alex Esteves analisa a contribuição de  
Asbury para o debate teológico-eclesiástico sobre avivamentos.

Francisco Acácio, em um excelente artigo acadêmico da 
década de 90, escreve sobre as cerâmicas e suas conexões sobre 
o mundo bíblico.

Elias Gomes, por sua vez, aborda de modo introdutório 
alguns aspectos da doutrina do Logos cristão, mais precisa-
mente a partir do prólogo de João.

Por fim, Manoel Pedro descreve alguns movimentos do 
século 20 que foram importantes na reflexão dos valores éticos 
para o homem e a sociedade.

No vídeo desta edição apresentado durante o 11º Con-
gresso de Teologia Vida Nova, Craig Keener explora a relação 
entre o Espírito e a vida do intelecto e reflete sobre a teologia 
de Paulo sobre o assunto.

Boa leitura!

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY




5

A contribuição de Asbury para o debate 
teológico-eclesiástico sobre avivamentos

Alex Esteves

Introdução

No início deste ano de 2023 ouviu-se falar de um possível caso de aviva-
mento ocorrido na capela da Asbury University, no Estado americano 
do Kentucky, mais precisamente na cidade de Wilmore. O local exato 

da concentração foi o Hughes Auditorium, com capacidade para 1.500 pessoas. 
Do outro lado da rua situa-se o Asbury Theological Seminary.1

A Universidade em questão possui cultos regulares, aos quais os alunos pre-
cisam estar presentes com certa frequência. Entretanto, na reunião do dia 8 de 
fevereiro, iniciado por volta das 10h, verificou-se fenômeno incomum: depois da 
bênção, cerca de 30 pessoas permaneceram na capela enquanto o grupo de lou-
vor entoava um refrão, e decidiram continuar cultuando a Deus.2 Muitas pessoas 

1Veja esta citação em https://www.christianitytoday.com/ct/2023/february-web-
-only/asbury-avivamento-universidade-metodista-espirito-santo-pt.html.

2Idem.



6

vieram de outras localidades, e a duração do evento estendeu-se por mais de duas 
semanas, encerrando-se no dia 24 do mesmo mês.3

Diante das características notáveis dos eventos verificados em Asbury, que 
certamente ainda serão debatidos em estudos acadêmicos mais densos, o objetivo 
deste artigo é propor uma reflexão preambular, à luz das Escrituras e de prece-
dentes históricos, com vistas a uma ponderação sobre como a Igreja brasileira vem 
abordando o tema do despertamento espiritual.

1. Considerações preliminares

Antes de adentrar especificamente ao exame do evento de Asbury, cabe tecer al-
guns apontamentos de cunho metodológico, dada a amplitude de possibilidades 
de estudo.

O tópico dos avivamentos pode ser explorado por diferentes instâncias da 
teologia. Senão vejamos:

A teologia exegética contribui naturalmente com a interpretação de textos 
bíblicos empregados no estudo de avivamentos, auxiliando no exame da termi-
nologia correlata, utilizada pela Igreja, e na análise literária, histórica, cultural e 
teológica das passagens bíblicas pertinentes. Ademais, é dali que vêm ferramen-
tas capazes de tornar o intérprete mais preparado para a tarefa de reconhecer o 
verdadeiro ministério do Espírito Santo, que, tendo atuado na Criação, opera na 
sustentação de todas as coisas, no convencimento do pecador, na qualificação ca-
rismática da Igreja e em sua preparação para o encontro com Cristo.

A teologia bíblica apresenta conceitos acerca do papel do Espírito San-
to no curso da história da redenção, podendo relacioná-lo com os pilares nos 
quais se estrutura a revelação progressiva, conforme os esquemas expositivos e 
concepções atinentes a essa dimensão da teologia (alianças e reino de Deus, por 
exemplo). Assim, os estudos produzidos pelos especialistas em Bíblia poderão 
servir para um desenho de como operações gloriosas e poderosas do Espírito 
Santo estão envolvidas com o anúncio, o advento e o retorno do Messias para 
buscar a Igreja.

3https://pt.wikipedia.org/wiki/Avivamento_de_Asbury#cite_note-39, consultado 
em 14 de março de 2023.



7

A teologia histórica pode trazer informações sobre como a Igreja, ao longo 
dos séculos, no âmbito de concílios e na obra de mestres de relevo, avaliou fenô-
menos tidos por sobrenaturais ocorridos no seio de comunidades ou nações.

A teologia sistemática (a) auxilia no entendimento da linguagem descritiva 
de avivamentos, frequentemente alusiva a atributos de Deus e Suas maneiras 
de intervenção no mundo (teontologia); (b) oferece lições sobre aspectos como 
a ação poderosa do Espírito Santo, dons espirituais, fruto do Espírito e rea-
ções físico-emocionais ao poder de Deus, contribuindo para a distinção entre 
evidências genuínas e comportamentos carnais ou psicologicamente induzidos 
(pneumatologia); (c) permite a realização de fundamentados estudos sobre gru-
pos cristãos e respectivas formas organizacionais decorrentes de períodos de 
despertamento espiritual (eclesiologia); (d) fornece informações referentes à 
condição do Homem, o qual, como criatura forjada à imagem de Deus, pre-
cisa ter suas emoções, intelecto e vontade considerados em sua interação com 
o poder sobrenatural (antropologia cristã); (e) fornece meios para se aferir a 
propalada conexão entre episódios de avivamento e sinais da Segunda Vinda de 
Cristo (escatologia).

A teologia prática tem a prerrogativa de (a) veicular orientações úteis à 
avaliação de pregações proferidas em tempos de avivamento (homilética); (b) 
versar sobre oração, leitura bíblica, piedade pessoal e busca por santidade em 
contextos típicos de avivamento (vida cristã); (c) estudar as contribuições de 
avivamentos históricos no nascimento ou incremento de empreendimentos 
missionários (evangelismo e missiologia); (d) refletir sobre a função das efusões 
do Espírito no convencimento dos opositores do Evangelho, como no caso da 
ocorrência de sinais e prodígios, e registrar insights em torno dos reflexos do 
derramamento do Espírito na cosmovisão cristã (apologética); (e) perscrutar os 
frutos de histórias de avivamento no desempenho do serviço cristão e dos mi-
nistérios episcopal e diaconal (hiperetologia e poimênica); (f ) discutir práticas 
vedadas ao membro de igreja e ao ministro que fabrica adulterações nominadas 
como “avivamentos” (ética cristã); (g) observar e avaliar fenômenos psíquicos 
recorrentes em avivamentos (aconselhamento cristão, disciplina também cha-
mada de “psicologia cristã”).

Afora as peças inerentes ao edifício da teologia propriamente dita, ramos 
auxiliares podem contribuir com informações, descrições, hipóteses ou propostas, 



8

a exemplo  da história da Igreja, da filosofia e das ciências sociais, importando 
ressaltar a indispensabilidade de que na pesquisa estejam presentes pressupostos 
válidos de interpretação das Escrituras, a fim de que não haja contaminação das 
percepções decorrentes — por pressupostos válidos o Cristianismo histórico e 
ortodoxo reconhece as premissas de que a Bíblia Sagrada é a revelação escrita de 
Deus, divinamente inspirada, autoritativa, suficiente, inerrante, infalível, compre-
ensível, verdadeira, absoluta, eterna e apta para salvar.

Conquanto nem todos os itens a seguir constituam o escopo deste trabalho, 
cabe citar alguns dos vários subtemas relacionados ao tópico dos avivamentos: 
(a) conceito bíblico-teológico; (b) terminologia empregada em depoimentos da-
dos por testemunhas presenciais; (c) igrejas originadas; (d) influência na forma-
ção de concepções teológicas; (e) necessidade ou não de evidências físicas, como 
glossolalia ou outras manifestações carismáticas; (f ) relação com o conceito de 
reforma espiritual ou religiosa; (g) relação com os “movimentos de restauração”; 
(h) relação com o possível pêndulo histórico entre estabilidade e autenticidade;4 (i) 
análise dos preconceitos, riscos e problemas constatados, como comportamentos 
incomuns; (j) alternância ou conflito entre carisma e ofício; (k) reações físico-e-
mocionais exibidas em situações não caracterizadas por avivamento, a exemplo 
dos gestos “pseudopentecostais” que alguns classificam pela possível onomato-
peia do “reteté”.

Neste artigo, escrito por autor filiado a confissão pentecostal histórica, ado-
tam-se crenças conservadoras, associadas ao Cristianismo Protestante e Evangé-
lico, e, assim, herdeiras dos Credos oriundos dos grandes Concílios Eclesiásticos 
da Era Patrística, assim como da renovação propiciada pela Reforma do Séc. XVI.

Partindo, pois, dessa arena de convergência, e tendo em vista a configuração 
eclesiástica brasileira, far-se-á uma abordagem do caso de Asbury com foco nas 
lições que podem ser apreendidas pelas igrejas evangélicas em solo brasileiro, no-
tadamente as históricas e as pentecostais históricas.

4Justo L. González, em sua obra Uma história ilustrada do cristianismo, no V. III (p. 
37), aponta como, entre os séculos 5 e 8, o monasticismo e o papado foram protagonistas 
de um processo histórico que permitiu a preservação da cultura antiga e a conversão dos 
bárbaros. Esta referência será importante para considerações ulteriores neste artigo, por-
que associadas à tensão entre estabilidade e autenticidade.



9

2. O que aconteceu em Asbury

Antes de se avaliar o tópico do avivamento de modo geral, é necessário perscrutar 
os elementos fáticos oferecidos pelo caso de Asbury, ponto de partida para os 
lineamentos aqui pretendidos.

Nessa esteira, afigura-se como de grande valia o testemunho ocular de Tho-
mas H. McCall, professor de teologia que, sendo vinculado ao Asbury Theological 
Seminary, precisava somente atravessar a rua para visitar o Hughes Auditorium, 
e, assim, presenciar, em diferentes oportunidades, as cenas que registraria em seu 
artigo no site Cristianity Today, cujo título, na versão disponível em português, é 
o professor da Asbury diz: “Estamos testemunhando uma obra surpreendente de Deus”. 
Na linha fina, está escrito: Por que estou esperançoso sobre o avivamento em nossa 
capela e suas implicações.

Confira-se, pois, alguns excertos do texto do Professor McCall:

Esta última quarta-feira, porém, foi diferente. Após a bênção, o coro gospel 
começou a cantar um refrão final — e, então, começou a acontecer algo que 
desafia qualquer descrição simples. Os alunos não saíram da capela. Foram 
impactados pelo que parecia ser um senso de transcendência silencioso, mas 
poderoso, e não queriam ir embora. Eles ficaram e continuaram a adorar. E 
ainda estão por lá.

[…]

Quando cheguei, vi centenas de alunos cantando baixinho. Eles estavam lou-
vando e orando fervorosamente por si mesmos, por seus próximos e por nosso 
mundo — expressando arrependimento e contrição por pecados e interce-
dendo por cura, integridade, paz e justiça.

Alguns estavam lendo e recitando as Escrituras. Outros estavam de pé com 
os braços levantados. Vários estavam reunidos em pequenos grupos, orando 
juntos. Alguns estavam ajoelhados junto à grade do altar, na frente do audi-
tório. Alguns estavam prostrados, enquanto outros conversavam entre si, com 
semblantes resplandecentes de alegria.

Eles ainda estavam adorando, quando saí no final da tarde, e quando voltei à noi-
te. Eles ainda estavam adorando, quando cheguei na manhã de quinta-feira — e, 



10

no meio da manhã, centenas de estudantes estavam lotando o auditório nova-
mente. Tenho visto vários alunos correndo em direção à capela todos os dias.

Na noite de quinta-feira, havia espaço apenas para ficar em pé. Começaram a 
chegar estudantes de outras universidades: Universidade do Kentucky, Univer-
sidade de Cumberlands, Universidade Purdue, Universidade Wesleyana de In-
diana, Universidade Cristã de Ohio, Universidade da Transilvânia, Universida-
de Midway, Universidade Lee, Georgetown College, Universidade Mt. Vernon 
Nazarene e muitas outras.

A adoração continuou durante o dia todo na sexta-feira e, de fato, durante a 
noite inteira. No sábado de manhã, tive dificuldade para encontrar um lugar 
para sentar; à noite, o templo estava lotado para além de sua capacidade. Todos 
os fins de tarde, alguns alunos e outras pessoas permaneciam na capela para orar 
durante a noite.

[…]

Muitas pessoas dizem que lá, na capela, elas mal percebem quanto tempo se 
passou. É quase como se o tempo e a eternidade se fundissem, quando céu e 
terra se encontram. Qualquer um que tenha testemunhado o que está aconte-
cendo pode concordar que é algo incomum e totalmente fora do script.

Como teólogo analítico, estou cansado de exageros e sou muito cauteloso com 
manipulações. Venho de uma formação (em um segmento particularmente 
avivalista da tradição metodista holiness) onde vi esforços para fabricar “aviva-
mentos” e “movimentos do Espírito” que às vezes eram não somente ocos, mas 
também prejudiciais. E não quero ter nada a ver com isso.

Mas, verdade seja dita, o que está acontecendo em Asbury não é nada parecido 
com isso. Não há pressão nem engodo. Não há manipulação. Não há fervor 
emocional exacerbado.

Pelo contrário, tem sido sobretudo calmo e sereno. A mescla de esperança, 
alegria e paz é indescritivelmente forte e, de fato, quase palpável — um senso 
vívido e incrivelmente poderoso de shalom. O ministrar do Espírito Santo é 
inegavelmente poderoso, mas também muito gentil.



11

O santo amor do Deus triúno é aparente, e há nele uma doçura inexprimível 
e uma atração inata. Fica imediatamente evidente por que ninguém quer sair 
de lá e por que aqueles que precisam sair querem voltar o mais rápido possível.

[…]

E qualquer um que tenha passado algum tempo no Hughes Auditorium nos 
últimos dias pode testificar que esse Consolador prometido está presente e 
é poderoso. Não consigo analisar — nem sequer descrever adequadamente — 
tudo o que está acontecendo, mas não tenho dúvidas de que Deus está presente 
e ativo ali.

Vários alunos e ex-alunos que se formaram recentemente me dizem que, há 
vários anos, eles têm orado juntos por um mover de Deus, e que estão emocio-
nados, sem palavras em ver o que está acontecendo.

[…]

E o que estamos vivendo agora — esse senso inexprimivelmente profundo de 
paz, integridade, santidade, pertencimento e amor — é apenas o menor dos 
vislumbres da vida para a qual fomos feitos.

Claramente, esta não é uma visão beatífica de Cristo em toda a sua glória — 
mas, se o que estamos vendo for sequer a mais frágil sombra dessa realidade, 
então, o que temos diante de nós é uma indescritível alegria e um santo amor 
[destaques acrescidos].

A descrição registrada por aquele professor de teologia é de especial impor-
tância acadêmica, não apenas por decorrer de observação in loco, mas também 
por reunir três componentes, a saber: conhecimento teológico, abordagem não 
sensacionalista e identificação com a tradição metodista holiness, à qual se filia a 
instituição onde se deram os fatos.

Tanto a habilitação teológica do autor do referido artigo como sua visão não 
emocionalista contribuem para que se possa reconhecer especial credibilidade ao 
testemunho e qualificação para interpretá-lo.

Poder-se-ia objetar com a afirmação de que a linguagem adotada emula a 
forma como avivamentos foram descritos na história da Igreja, com enfoque nos 



eventos associados a ramificações do movimento wesleyano, e que, assim, o tes-
temunho consistiria num retrato emocionalmente referenciado, e, portanto, não 
qualificado para a reflexão teológica.

Entretanto, será preciso considerar os dados objetivos da longa duração do 
culto, da elevada quantidade de participantes, da ausência de organização pré-
via e da consonância entre vários depoimentos. É possível, ainda, supor que o 
testemunho do Professor Thomas McCall tenha sido econômico, moderado ou 
“conservador”, haja vista a sua ênfase em afirmar uma perspectiva mais sóbria de 
teólogo analítico.

Por se tratar de acontecimento presenciado por centenas de pessoas em vá-
rios dias, com divulgação em tempo real, não será difícil obter testemunhos que 
confirmem o que foi descrito no artigo acima referido. Para ilustrar esse ponto, 
recorrer-se-á a texto redigido pelo pastor e teólogo batista Franklin Ferreira:5

Um quadro branco diante das portas da frente da capela revela o impacto do 
que já supera as 120 horas de pregação, cânticos, testemunhos e confissão de 
pecado: ele estava repleto de manifestações de louvor e pedidos de oração, 
evidenciando como Deus está operando durante esse período na universidade. 
Num deles está escrito: “orem por minha família na Ucrânia”. Outros escreve-
ram pedindo por “salvação para nossa nação”, “avivamento em Kodak, Tennes-
see”, “avivamento na Universidade de Betel”, “restauração do casamento e pelos 
futuros gêmeos”, por um “adolescente sofrendo com vício”, “pela salvação de 
papai” etc. O capelão do câmpus, Greg Haselof, disse que os eventos em As-
bury fornecem “uma bela experiência de buscar a Deus — é um solo sagrado. 
Continuará a ser um local de adoração e oração”.

O presidente da Universidade Asbury, Kevin Brown, disse na segunda-feira, 
13 de janeiro (quando as reuniões na capela já duravam mais de 120 horas), 
que ‘este tem sido um momento extraordinário para nós’. Alexandra Presta, 
editora do The Asbury Collegian, o jornal estudantil da escola, que tem feito 
a crônica dos cultos na universidade, escreveu: “Estamos aqui no Auditório 
Hughes há mais de 100 horas — orando, chorando, adorando e nos unindo 

5https://www.gazetadopovo.com.br/vozes/franklin-ferreira/avivamento-universi-
dade-asbury/. Consultado em 17 de março de 2023.



13

— pelo Amor”. E concluiu: “Posso proclamar esse Amor com ousadia porque 
Deus é Amor”. Howard Snyder, professor aposentado de História e Teologia da 
Missão no Seminário Teológico Asbury, disse que os avivamentos podem tra-
zer esperança em tempos difíceis: “Avivamentos autênticos devolvem a igreja 
ao que deveria ser”, disse ele — “o povo de Deus seguindo Jesus fielmente” 
[destaques acrescidos].

Os termos empregados nos depoimentos referidos jamais seriam corro-
borados por céticos, haja vista o fato reconhecido de que virtudes, atitudes ou 
sentimentos de “paz”, “amor”, “integridade”, “pertencimento”, “senso de transcen-
dência”, “arrependimento” e “alegria” não seriam compartilhados por pessoas in-
crédulas, indispostas quanto à operação sobrenatural de Deus. Bem por isso, se é 
verdade que a pessoa incrédula não reconhece valor no testemunho do crente, por 
causa do pressuposto da fé, é natural que o crente não reconheça a avaliação do 
incrédulo, eivada pelo vício original da falta de fé.

Considerando que a Fé Cristã se baseia em “muitas e infalíveis provas” (cf. 
At 1.3; cf. também 1 Co 15.1-8) , e que a aceitação efetiva das “coisas espirituais” 
se confere exclusivamente ao “homem espiritual” (cf. 1 Co 2.6-16), por ser “filho 
de Deus” (cf. Rm 8.16), então os elementos probatórios devem ser coligidos em 
conformidade com o padrão das Escrituras e os antecedentes registrados na his-
tória, tudo sob a iluminação oferecida pelo testemunho interno do Espírito de 
Deus (cf. Ef 1.18).

3. Precedentes históricos

Aspecto digno de registro quanto a Asbury é a alusão a episódios pretéritos repu-
tados como avivamentos, sendo citados eventos de 1905, 1908, 1921, 1950, 1958, 
1970, 1992 e 2006 — quanto a 2006, teria havido “um culto de estudantes na 
capela [que] levou a quatro dias de adoração contínua, oração e louvor”.6

Confiram-se novamente informações trazidas no artigo do Professor 
Franklin Ferreira:7

6https://www.christianitytoday.com/ct/2023/february-web-only/asbury-avivamen-
to-universidade-metodista-espirito-santo-pt.html. Consultado em 14 de março de 2023.

7Texto citado anteriormente.

https://www.christianitytoday.com/ct/2023/february-web-only/asbury-avivamento-universidade-metodista-espirito-santo-pt.html
https://www.christianitytoday.com/ct/2023/february-web-only/asbury-avivamento-universidade-metodista-espirito-santo-pt.html


14

Em fevereiro de 1905, uma reunião de oração no dormitório masculino se es-
palhou pelo resto da universidade e pela cidade. Em fevereiro de 1908, o avi-
vamento ocorreu enquanto alguém orava na capela; o avivamento durou duas 
semanas. Em fevereiro de 1921, um reavivamento redundou em três dias de 
cultos. Em fevereiro de 1950 o testemunho de um aluno levou a confissões 
de pecados e mais testemunhos. Isso continuou ininterruptamente por 118 
horas. Estima-se que 50 mil pessoas renovaram sua fé no Senhor Jesus como 
resultado desse avivamento. Em março de 1958, o avivamento começou em 
uma reunião de oração e jejum dos alunos na capela e durou 63 horas.

Em 3 de fevereiro de 1970, o reitor Custer B. Reynolds, que iria falar na 
capela, foi movido a convidar pessoas a dar um testemunho pessoal. Muitos 
na universidade estavam orando por avivamento. Logo, um grande grupo es-
perava na fila para dar testemunho. A capela estava cheia de gente alegre. 
As aulas foram canceladas por uma semana durante as 144 horas de culto 
ininterrupto e, mesmo depois que as aulas recomeçaram, em 10 de fevereiro, 
o Auditório Hughes esteve aberto para oração e testemunho. Cerca de 2 mil 
equipes de evangelistas saíram dali para igrejas e pelo menos 130 câmpus 
universitários em todos os Estados Unidos. Em março de 1992, a confissão 
de pecados de um aluno durante um culto na capela se transformou em 127 
horas consecutivas de oração e louvor. Em fevereiro de 2006, um culto na 
capela dirigido por estudantes redundou em quatro dias de oração e louvor 
contínuos [destaques acrescidos].

Como já assinalado, a linguagem utilizada para descrever o evento de As-
bury lembra o modo como eram retratados avivamentos históricos, e guarda rela-
ção com a tradição holiness-metodista, da qual nasceu a instituição onde os fenô-
menos se desenrolaram.

Nesse sentido, é absolutamente imperativo que se busquem informações 
acerca do que aconteceu antes para que se possa compreender o que ocorreu na-
queles dias.

Aqui cabe lembrar que os Estados Unidos conheceram avivamentos de ele-
vada importância histórica, como o Primeiro Grande Despertamento, no século 
18, o Segundo Grande Despertamento, no século 19, e o Movimento Pentecostal, 
no século 20, que deu origem a igrejas como a Assembleia de Deus.



15

Muitos daqueles que ouviram relatos sobre o avivamento objeto deste artigo 
seguramente se recordaram de Francis Asbury (1745-1816), um importantíssimo 
metodista próximo a John Wesley (1703-1791): estava ele entre os personagens 
mais destacados do Primeiro Grande Avivamento, além de Jonathan Edwards 
(1703-1758), John Wesley (1703-1791) e George Whitefield (1714-1770).

O metodismo e o movimento holiness, a que Asbury se filia, são herdeiros 
da atuação do já referido John Wesley, assim como, de algum modo, o Pente-
costalismo.

Observe-se que William Joseph Seymour (1870-1922), principal referência 
do avivamento na Rua Azusa (1906), era um pastor metodista; o primeiro nome 
da Assembleia de Deus brasileira foi “Missão da Fé Apostólica”, aludindo ao 
trabalho liderado por Seymour (Apostolic Faith Mission); e a consolidação his-
tórica da doutrina pentecostal passa pelos desenvolvimentos havidos no seio do 
gradiente holiness-metodista.

Em lugar de simples coincidência, trata-se de uma conexão histórica eviden-
te e necessária, constituindo um fio que conduz a reflexões teológicas de grande 
valor sobre a ocorrência de efusões do Espírito na história da Igreja.

Veja-se o sumário deduzido por R. N. Champlin:8

Nos Estados Unidos da América do Norte, os historiadores eclesiásticos têm as-
sinalado cinco “grandes colheitas”, a começar nos primórdios do século 18, e daí 
até dentro do século 20. Pode-se dizer que, a grosso modo, cada geração produz 
um grande evangelista que é a força principal por trás de tais movimentos. Por 
ordem cronológica, temos Salomão Stoddard (um pregador da Igreja Holandesa 
Reformada); George Whitefield; Jonathan Edwards (que foi neto de Stoddard). 
O segundo grande despertar ocorreu por Lyman Beecher e Nataniel W. Taylor, 
além de Charles Grandison Finney (falecido em 1875). Entrementes, através 
da influência de tais homens, várias denominações, como os congregacionais, os 
metodistas, os presbiterianos e os batistas estiveram intensamente envolvidas em 
reavivamentos locais, ao ponto de o fenômeno ter se tornado uma característica 
comum e muito enfatizada da vida eclesiástica. No século 19, literalmente cen-
tenas de revivalistas, procurando a salvação dos perdidos, e promovendo uma 
nova expressão espiritual entre os convertidos, moviam-se por toda a extensão 

8Champlin, p. 570.



16

do território norte-americano. Nos finais do século 19 apareceu o espetacular 
Dwight L. Moody; e, na segunda metade do século 20, apareceu William (Billy) 
F. Graham, o mais poderoso evangelista e revivalista do século 20.

O historiador Bruce L. Shelley opera uma interessante correlação entre a 
formação política dos Estados Unidos (“uma nova ordem dos séculos”, segundo 
os Pais Fundadores) e o “Grande Despertar” (o já citado “Primeiro Grande Des-
pertamento”). Vale citar alguns trechos da obra de Shelley:9

Nenhum acontecimento marcou a nova ordem com mais clareza para o cris-
tianismo do que a explosão religiosa que chamamos de Grande Despertar, o 
primeiro na longa história dos avivamentos americanos;

[…]

O Grande Despertar revelou-se crucial nessa nova ordem, uma vez que con-
venceu multidões de cristãos de que o voluntariado poderia funcionar e, após 
as primeiras ondas de êxtase do Espírito, muitos cristãos consideraram os avi-
vamentos um dom de Deus para a criação de uma América cristã. Jonathan 
Edwards até pregou que a América seria o cenário do milênio vindouro!

Ampliando o raio geográfico, histórico e confessional, faltaria espaço para 
aludir a todos os avivamentos que marcaram a Igreja.

Franklin Ferreira10 oferece uma síntese merecedora de registro, além de uma 
avaliação não menos considerável:

O fato é que a tradição cristã, desde os primórdios, tem experimentado “tempos 
de refrigério [...] da presença do Senhor” (At 3.20). Na Idade Média podem 
ser citados o espantoso crescimento da ordem cisterciense na França, Alema-
nha, Inglaterra, Gales, Escócia, Irlanda, Espanha, Portugal e Itália, no século 
12, e a impressionante influência dos Irmãos da Vida Comum na Holanda, 
Suíça, França e Alemanha, no século 15. A Reforma Protestante no século 16, 
o movimento puritano na Inglaterra, Escócia, Holanda e nas colônias america-

9Shelley, p. 370-1.
10Idem.



17

nas no século 17, o “Primeiro Grande Despertamento” nos Estados Unidos e o 
“Avivamento Evangélico” na Inglaterra no século 18, o ‘Segundo Grande Des-
pertamento’ nos Estados Unidos e Grã-Bretanha no século 19 são exemplos de 
avivamentos experimentados pela Igreja cristã.

[…]

Esses relatos [sobre as experiências do presbiteriano John Livingstone, na Es-
cócia do século 17; do luterano Erlo Stegen, na África do Sul do século 20; e 
do batista John Hammett nos Estados Unidos, também no século 20] ilustram 
o que é avivamento, a forma de Deus tratar seu povo de maneira familiar. 
Numa comunidade cristã em que a fé tenha sido avivada, homens e mulheres 
que creem em Jesus Cristo não apenas têm certeza de que Deus está presente, 
mas experimentam a presença poderosa dele por meio do Espírito Santo. Os 
exemplos históricos poderiam ser multiplicados, mas o mais importante é res-
saltar que, durante um avivamento, Deus trata seu povo com familiaridade. 
Não se trata de uma certeza intelectual de que Deus está presente, uma vez 
que ele é onipresente, mas da segurança comprovada, que vem do Espírito de 
Deus, de que ele está entre seu povo, visitando-o com graça e poder [desta-
ques acrescidos].

Na gama de eventos classificados como despertamentos em toda a trajetória 
da Igreja no mundo, alguns fenômenos recorrentes são relatados, como os que se-
guem (a) acentuado desejo de orar, louvar a Deus, exercitar a comunhão fraternal 
e participar das atividades da Igreja; (b) forte interesse por evangelismo e missões; 
(c) percepção clara, intensa e extraordinária dos atributos divinos (amor, justiça, 
poder, transcendência, santidade etc.); (d) distribuição de dons espirituais (profe-
cia, glossolalia, interpretação de línguas, dons de curar, operação de maravilhas); 
(e) reações físicas e emocionais fora do comum; (f ) espontaneidade, entusiasmo e 
serviço; (f ) atuação destacada de personagens usados por Deus.

4. Conceito bíblico-teológico de avivamento

É necessariamente nas Escrituras Sagradas que se deve buscar o conceito funda-
mental de avivamento.



18

O substantivo “avivamento”, largamente empregado como sinônimo de 
“despertamento”, “despertar”, “efusão”, “renovação”, “derramamento”, “reaviva-
mento” ou “revivalismo”, está relacionado a recebimento de nova vida, vivificação, 
restauração, revigoramento.

Informações lexicais são fornecidas pelo Dicionário Bíblico Wycliffe:11

As duas palavras principais são o termo heb. haya, “viver, recobrar, vir à vida” 
(Qal, caule); “conservar vivo, vivificar, reavivar” (Pi’el); “fazer viver, voltar à vida, 
reavivar” (Hiph’il),12 e o termo gr. anazao, “estar vivo novamente, vir à vida nova-
mente, saltar para a vida, reavivar”.

Por não olvidar que o significado de um vocábulo depende sempre do seu 
contexto histórico e literário, é necessário verificar como, onde, por que motivo 
e para que finalidade os autores bíblicos mencionam alguma palavra relativa à 
vivificação.

Prestigiando esse princípio hermenêutico essencial, deve-se explorar a va-
riegada soma de empregos de termos similares para que se possa compreender o 
sentido teológico que a história eclesiástica reconheceu ao conceito de avivamento.

Com essa questão em mente, confiram-se os dados oferecidos pelo Dicioná-
rio Bíblico Wycliffe13 sobre como um termo traduzido por “reavivar”, a depender 
do contexto, pode estar relacionado a ressurreição e restauração espiritual e política, 
entre outros:

Na versão KJV em inglês, o termo ‘reavivar’ às vezes significa literalmente vol-
tar da morte para a vida física, como no caso do filho da viúva (1Rs 17.22), 
do homem lançado no túmulo em que Eliseu estava sepultado (2Rs 13.21), e 
do Senhor Jesus Cristo (Rm 14.9). A palavra pode descrever a recuperação de 

11Pfeiffer et al, p. 1.650.
12Para os fins deste artigo, basta informar que Qal, Pi’el e Hiph’il são tempos dos ver-

bos hebraicos na voz ativa, correspondendo, respectivamente, a aspectos de ação simples, 
de ação intensiva e de ação causativa (por exemplo, “governar”, “governar mesmo” e “fazer 
governar”. Mas esta é apenas uma nota singela. Explicações robustas e esclarecedoras 
podem ser encontradas na Gramática Instrumental do Hebraico Bíblico, de Antônio 
Renato Gusso, devidamente citada na seção própria.

13Pfeiffer et al, p. 1.650-1.



19

alguém que está saindo da tristeza e do desânimo (como Jacó, Gênesis 45.27), 
ou da fraqueza física (como Sansão, Juízes 15.19). Em Romanos 7.9, ela fala de 
como o pecado reviveu em Paulo, quando o mandamento a respeito da cobiça 
o condenou.

Esdras agradeceu a Deus por conceder aos judeus ‘um pouco de vida’, uma res-
tauração espiritual e política de sua escravidão e exílio na Babilônia (Ed 9.8, 9). 
Isso ocorreu em resposta às orações por um reavivamento nacional como nos 
Salmos 80.18 e 85.6, e na profecia de Oséias de que Deus iria reavivar seu povo 
quando o buscassem sinceramente e se voltassem a ele (Os 5.15-6.2; cf. 14.7). 
Na visão que Ezequiel teve dos ossos secos, a ressurreição nacional — isto é, o 
renascimento de Israel política e espiritualmente — é retratada pela recons-
trução dos esqueletos humanos e então pelo sopro do Espírito neles para que 
“vivessem” (Ez 37.5, 9, 14; heb. haya). Habacuque roga que o Senhor reaviva 
sua obra de redenção nos próprios dias do profeta, assim como Deus havia de-
monstrado, muito tempo atrás, ao julgar o Egito e libertar Israel (Hc 3.2: cf. Sl 
44.1-8; 77.12-15).

Em razão da pertinência das informações bíblicas constantes do Dicionário Bí-
blico Wycliffe,14 seguem outros comentários nele contidos:

(1) Quanto ao uso do termo “vivificar” ou “reavivar”, entre outros, para de-
signação de “reavivamento pessoal”:

As passagens que falam do reavivamento pessoal incluem aquelas que usam o 
termo “vivificar” na versão KJV em inglês frequentemente traduzido como “re-
avivar” em versões mais recentes. Davi suplica que o Senhor o reavive e tire sua 
alma da tribulação (Sl 143.1, e em um outro salmo ele expressa sua confiança de 
que Deus o reavivará (ou, o manterá vivo) e o salvará de seus inimigos (138.7). 
No Salmos 119, o salmista repetidamente pede ao Senhor para “vivificá-lo” ou 
“reavivá-lo”, de acordo com sua Palavra (v. 25, 107, 154; cf. v. 50, 93), em seus 
caminhos (v. 37), através de sua justiça (v. 40), de acordo com sua bondade (v. 
88, 159), e de acordo com os seus juízos ou ordenanças (v. 149, 156). O Deus 
exaltado, eterno, santo e transcendente é aquele que se deleita em habitar com 

14Idem, p. 1.650-1.



20

o homem quebrantado e humilhado de espírito, a fim de ‘vivificar o espírito dos 
abatidos e para vivificar o coração dos contritos’ (Is 57.15). O choro do pai com 
relação ao seu filho pródigo é o epítome do reavivamento: ‘porque este meu filho 
estava morto e reviveu (gr. anazesen, Lc 15.24). Paulo exorta Timóteo a ‘reavivar’ 
ou ‘despertar’ o dom que Deus lhe havia dado (2Tm 1.6). Mas no Salmos 71.20, 
o crente de idade avançada parece além da mera esperança de um reavivamento 
quando expressa sua confiança de que Deus o restaurará: ‘Me darás ainda vida e 
me tirarás dos abismos da terra’; aqui a ressurreição da sepultura está em foco”.

(2) Quanto a avivamentos na Bíblia:

Além dos tempos periódicos de arrependimento na era dos juízes, pelo me-
nos oito reavivamentos de larga escala são descritos no AT: o reavivamento no 
monte Sinai (Êx 32—34), o reavivamento em Mispa sob a liderança de Samuel 
(1Sm 7), o reavivamento no monte Carmelo (1Rs 18), o reavivamento em Judá 
durante o reinado de Asa (2Cr 15), o reavivamento em Nínive ( Jn 3), o reavi-
vamento liderado por Ezequias (2Cr 29—31), o reavivamento sob a liderança 
do rei Josias (2Cr 34—35) e o reavivamento pós-cativeiro (Ed 9—10; Ne 
8—10). O NT registra como os primeiros cristãos em Jerusalém foram reavi-
vados quando oraram pedindo ousadia, e todos foram cheios do Espírito Santo 
para testemunharem a respeito [da] ressurreição do Senhor Jesus (At 4.29-33). 
O pecado de Ananias e Safira foi soberanamente julgado, e nenhum dos incré-
dulos ousou associar-se aos cristãos, enquanto multidões estavam sendo salvas 
e curadas (5.1-16).

Além destes reavivamentos, grandes líderes espirituais destacaram-se, quer te-
nham sido instrumentos humanos ou produtos dos próprios reavivamentos.

(3) Quanto à atuação divina em avivamentos:

Os autênticos reavivamentos, de acordo com os padrões bíblicos, são uma obra 
soberana de Deus. Há sempre um elemento divino ou miraculoso neles (Êx 
34.29-35; 1Sm 7.10; 1Rs 18.38; Jn 2.10; 2Cr 14.11, 12; 30.20; 34.14; Ne 8.10, 
17; At 4.31; 5.5, 10). “Nenhum ser humano pode despertar o interesse, vivificar 
a consciência de um povo ou gerar aquela intensidade de fome espiritual a um 
reavivamento” (F. Carlton Booth, “Revival”, BDT, p. 460). Contudo, os grandes 



21

reavivamentos nunca são enviados de forma separada da oração, da intercessão e 
da confissão do pecado (Êx 32.30-32; 1Sm 7.5-9; 1Rs 18.36,37; Jn 3.5-9; 2Cr 
34.26, 27; Ed 9.5-10.1; Ne 9.2,3). A palavra profética (2Cr 15.1-8) ou a palavra 
escrita (2Cr 34.18-21; Ne 8) são elementos vitais dos reavivamentos.

(4) Quanto ao importante tema dos efeitos dos avivamentos:

O reavivamento enviado por Deus produz uma revolução espiritual e um fer-
vor emocional. Grande temor (At 5.11), pranto ( Jl 2.12; Ed 10.1; Ne 8.9), ou 
alegria (2Cr 30.21-26; Ne 8.17) são, geralmente, juntamente com o canto (2Cr 
29.30), os resultados de um reavivamento. Acima de tudo, há um retorno ao 
próprio Senhor, à justiça moral e a uma vida piedosa. O texto em 2Crônicas 
7.14 permanece como a maior promessa de reavivamento da Palavra de Deus: 
“Se o meu povo, que se chama pelo meu nome, se humilhar, e orar, e buscar a 
minha face, e se converter dos seus maus caminhos, então, eu ouvirei dos céus, e 
perdoarei os seus pecados, e sararei sua terra”.

Tecnicamente, avivamentos são episódios de visitação poderosa de Deus so-
bre uma comunidade, uma região, um país.

Pode-se falar de uma “igreja avivada” em termos de busca perseverante das 
virtudes cristãs, mas, por definição, avivamentos são fatos pontuais, situados, data-
dos, específicos. De modo geral, sente-se que algo sobrenatural está a ocorrer, por 
iniciativa do Espírito Santo, desdobrando-se em atitudes morais, reações físico-e-
mocionais e fenômenos espirituais que tipificam o evento como especial.

Seja pela grave degeneração moral e espiritual, seja pela simples precarie-
dade humana, fato é que o transcurso do tempo demonstra a carência de maior 
intensidade, sinceridade e zelo para com o Senhor. É verdadeiro pensar que o 
âmago das exortações cristãs consiste em procurar “vida com Deus”, sendo esta 
justamente a chamada “vida cristã”, gerada pelo Espírito e renovada por Ele mes-
mo (cf. Jo 1.4; 3.1-21; 4.10-14; Rm 6.1-11; 8.1-17; Ef 2.1-10; Cl 3.1-7; Tt 3.4, 
5; 1Pe 1.3; 1Jo 3.9).

5. A urgência do avivamento

O tema dos avivamentos oferece eventualmente um paradoxo que se sustenta, de 
um lado, na consciência da necessidade de uma vida mais agradável a Deus, e, de 



22

outro lado, no receio do que pode acontecer, principalmente se a pessoa houver 
conhecido exemplos negativos imputados a experiências de avivamento.

Se se quer efetivamente saber o que tem feito a mão de Deus, será necessário 
parar, escutar, ouvir, abrir o coração. Especificamente quanto a Asbury, até o mo-
mento são positivas e alvissareiras as notícias recebidas.

Para quem está confuso ou, pelo menos, desejoso de maior segurança quanto 
ao que ocorreu em Asbury, sugere-se pensar nas balizas oferecidas por John Whi-
te15 (1924-2002) no livro Quando o Espírito vem com poder.

Segundo White, é preciso avaliar os “frutos” e o “pomar”: os “frutos” con-
sistem nos efeitos do movimento (transformação pessoal, interesse pela leitura 
da Bíblia, paixão pelas almas, disposição para evangelizar, ânimo para o serviço 
eclesiástico etc.); já o “pomar” é o cenário em que os frutos são produzidos  
(o tipo de pregação, os louvores, o ambiente do culto, a condução por parte do 
líder…).

É de inestimável grandeza consultar o otimismo fundamentado de D. Mar-
tyn Lloyd-Jones (1899-1981), pastor anglicano de linha puritana e evangélica 
cujo anseio pela extraordinária manifestação de Deus forneceu à Igreja uma das 
contribuições mais destacadas ao tema, como consta do seu formidável livro in-
titulado Avivamento.

Escrevendo em 1959, ao tratar da necessidade de avivamento, Lloyd-Jones16 
observou que a Igreja precisa fazer um diagnóstico de sua situação, a fim de en-
tender qual o seu estado, quais os seus problemas e deficiências — em sua época, 
além da imoralidade crescente, o liberalismo teológico, regido pelo racionalismo 
do Homem Moderno, propunha uma visão cientificista, na qual a autoridade da 
Bíblia não teria lugar. Mais adiante, em sua abordagem das falsas soluções para 
contornar o dilema da Igreja, o ministro galês aponta a insuficiência da apologé-
tica, da arqueologia, dos meios de comunicação (em seus dias, televisão e rádio) e 
das técnicas de evangelismo pessoal. E, como forma de resolver o dilema moral e 
espiritual, Lloyd-Jones propõe a busca do poder de Deus.

15White, p. 89-90.
16Lloyd-Jones, p. 11-24.



23

Como ensina o teólogo pentecostal Paulo Romeiro17 na palestra A espiritua-
lidade pentecostal, movimentos religiosos passam por fases de inspiração, evangeli-
zação, organização, educação e estagnação.

A fase da inspiração seria caracterizada por entusiasmo, alegria, poder, con-
vicção de uma nova identidade e propósito; a evangelização consiste na procla-
mação do que se recebeu do Senhor; adiante, a etapa de organização enseja a 
criação de ofícios e procedimentos que conferem estabilidade ao grupo; depois, a 
fase da educação surge com a produção de escritos e transmissão a novos discípu-
los; a estagnação, por sua vez, deveria chamar a atenção para a proposta bíblica de 
que se busque vida nova no próprio Deus.

Examinando a Era Apostólica, por meio de Atos dos Apóstolos e das Epís-
tolas, é possível obter uma noção de como se desenrolaram as referidas etapas, 
aqui sumariadas para fins didáticos: (a) inspiração com o derramamento do Espí-
rito Santo em At 2; (b) evangelização narrada no Livro de Atos dos Apóstolos e 
mencionada nas Cartas de Paulo; (c) organização representada pela instituição de 
presbíteros e diáconos, plantação de igrejas, primeiro concílio eclesiástico e socor-
ro ordenado a pessoas carentes; (d) educação veiculada por Epístolas apostólicas; 
(e) estagnação com a paulatina incursão de falsos líderes, como os judaizantes, os 
gnósticos e os aproveitadores de todo gênero.

Pode-e afirmar que alguns grupos parecem se limitar à fase do entusiasmo 
inaugural, desconsiderando os bons frutos da organização ou da educação teoló-
gica. Desejando evitar a estagnação, podem se tornar místicos, fanáticos e extra-
vagantes, recorrendo quiçá a fórmulas canhestras e até ridículas de reprodução 
do que seria, em sua concepção, o derramamento do poder de Deus, como se dá 
frequentemente em certas comunidades que a sociologia da religião insiste em 
denominar “neopentecostais”, possivelmente à falta de designação mais técnica 
e precisa.

Conclusão

Não pode ser negligenciado o fato de que o evento de Asbury é o primeiro caso 
amplamente noticiado de avivamento do século 21, o que, além de ensejar o com-

17https://www.youtube.com/watch?v=MhVtS0KuWk8, consultado em 19 de mar-
ço de 2023.



24

partilhamento dos fatos em tempo real, encarece a demanda por análises refleti-
das, numa época embebida em subjetivismo, intempestividade, superficialidade, 
espetacularização, fragmentação dos posicionamentos pessoais, religiosidade sem 
religião e prevalência da aparência sobre a substância.

Aproveitando-se a experiência norte-americana, é mais do que oportuno 
pensar sobre a urgente necessidade de avivamento em solo brasileiro, o que se 
mostra altissonantemente relevante por diversas razões, entre as quais podem ser 
mencionadas as seguintes:

(1)	 aumento, entre os evangélicos, do número de divórcios e crescimento de 
casos de desestruturação familiar;

(2)	 escândalos, entre os evangélicos, de natureza sexual, financeira e política;
(3)	 relaxamento doutrinário, apagando-se as convicções confessionais que 

asseguram limites à heresia;
(4)	 infiltração de teologias sócio-críticas e pós-modernistas em meio a ins-

tituições de ensino tidas por ortodoxas;
(5)	 idolatria política, com distorcido entendimento da interação entre Igre-

ja e Estado, Religião e Política;
(6)	 galopante imoralidade social, corrupção empresarial, institucional e co-

tidiana;
(7)	 exacerbação das divisões eclesiásticas e quantidade extraordinária de no-

vos grupos que se nominam como “igrejas”, mas por motivos errôneos;
(8)	 constrangedor analfabetismo bíblico;
(9)	 arrogância espiritual;
(10)	ênfase maior nos interesses eclesiásticos corporativos do que na promo-

ção dos valores do reino de Deus;
(11)	crescente perda de confiança na autoridade bíblica;
(12)	fragilização da autoridade pastoral;
(13)	disseminação de falsos dons espirituais, na forma de gestos e compor-

tamentos que não encontram respaldo bíblico;
(14) confusão sobre a identidade evangélica;
(15) ampla falta de discernimento para avaliar o cenário eclesiástico nacional;
(16) avanço desavergonhado de pregações alegoristas, triunfalistas, espalha-

fatosas, infantilizantes e biblicamente débeis.



25

Outro aspecto digno de registro reside na maneira como crentes de igrejas 
históricas e de igrejas pentecostais lidam com a ideia de avivamento, o que passa 
por eventuais noções preconcebidas e impressões demasiado autocentradas.

Numa singela observação, não será impossível o leitor deparar com pente-
costais que pensam ser o avivamento um monopólio do seu arraial, assim como 
alguns crentes de igrejas históricas talvez imaginem que o Movimento Pentecos-
tal não possa ser caracterizado como genuína obra do Espírito.

Independentemente de qualquer ponto doutrinário-teológico que se possa 
discutir, é preciso ressaltar o fato de que todo cristão verdadeiro reconhece a indis-
pensabilidade do poder de Deus: pentecostais, reformados, metodistas, luteranos…, 
todos os crentes que se entendem por conservadores da Sã Doutrina sabem que 
o poder de Deus é conditio sine qua non para a ação cristã no mundo (cf. Jo 15.5).

A Igreja brasileira carece de avivamento como quem se acha sequioso no 
deserto, demandando águas abundantes de refrigério (cf. Sl 23.2, 3; Is 44.3; At 
3.19). Para isso, é imperioso buscar a face do Senhor em oração perseverante, 
fervorosa e sincera, semeando em justiça, a fim de que “chova a justiça sobre vós” 
(cf. Os 10.12; Mt 7.7-14; Lc 11.5-13; Rm 12.12; 1Ts 5.17).

Referências bibliográficas:

Champlin, R. N. Enciclopédia de Bíblia, teologia e filosofia (São Paulo: Hagnos, 
2014).

González, Justo L. E até aos confins da Terra: puma história ilustrada do cristianis-
mo — a era das trevas (São Paulo: Edições Vida Nova, 1981).

Gusso, Antônio Renato. Gramática instrumental do hebraico. 4. ed. (São Paulo: 
Edições Vida Nova, 2021).

Lloyd-Jones, D. Martyn. Avivamento (São Paulo: Publicações Evangélicas  
Selecionadas, 1993). Tradução de Inge Koenig.

Pfeiffer, Charles F. et al. Dicionário bíblico Wycliffe (Rio de Janeiro: CPAD, 
2000).

Shelley, Bruce L. História do cristianismo: uma obra completa e atual sobre a traje-
tória da Igreja cristã desde as origens até o século XXI (Rio de Janeiro: Thomas 
Nelson Brasil, 2018). Tradução de Giuliana Niedhardt. 

White, John. Quando o Espírito vem com poder: sinais e maravilhas entre o povo de 
Deus (São Paulo: ABU Editora: 1998).



26

É evangelista da Assembleia de Deus filiado à CEADEB. 
Bacharel em Direito. Analista de Direito do Ministério 
Público Federal. Mestrando em Teologia Ministerial 
pela Carolina University (EAD). Relator do Conselho 
de Ética da Assembleia de Deus em Salvador, e 
membro da Comissão de Ensino da mesma Igreja, 
onde também serviu com vice-superintendente na 
sede. Autor do livro O Reino que Não Será Destruído: 
Estudos Elementares no Livro do Profeta Daniel 
(Edições Bernhard Johnson). Professor e colaborador 
do material didático da EETAD, tendo escrito os 
subsídios dos livros Hermenêutica Bíblica I, Doutrina 
da Salvação, Profetas Menores e Daniel e Apocalipse.

Sobre o autor

Alex Esteves



27

O vaso do oleiro: a cerâmica como  
auxílio à exegese1

Francisco Acácio

O livro de Jeremias é um verdadeiro monumento da literatura bíblica. Quem 
alguma vez já não se sentiu edificado ao ler a célebre passagem do “Vaso 
do Oleiro”? Nesta passagem ( Jr 18—19), o profeta apresenta oráculos de 

salvação e punição à Casa de Israel utilizando-se do vaso de cerâmica como motivo 
de sua profecia. A atividade do artesão revela um relacionamento simbólico entre 
Israel e seu Deus: assim como a qualidade do barro determinava o que um oleiro 
podia fazer com ele, de igual modo a qualidade ética e moral do povo determinava o 
que Yahweh queria fazer com ele. Quanto ao ensinamento pertinente aos dias atuais!

No entanto, este episódio tem a revelar muito mais do que verdades religio-
sas. Enquanto documento religioso-histórico, a Bíblia também retrata questões 
e circunstâncias específicas do povo hebreu, repleto de referências e indicações 
sobre a realidade da vida cotidiana. Neste enfoque, merece atenção o uso dos 
utensílios de cerâmica e suas relações na sociedade em que foi produzida.

1Ensaio publicado originalmente na revista Vox Scripturae, Volume V, Setembro 1995.



28

No desenvolvimento da Arqueologia bíblica, os produtos da olaria e outros 
elementos recuperados pelo trabalho sistemático de escavação têm mostrado fer-
ramentas muito úteis à exegese dos textos sagrados. Hoje em dia, no âmbito dos 
estudos bíblicos acadêmicos, o estudioso atento não pode ficar à margem das 
atividades arqueológicas na Palestina, cujas descobertas são de grande auxílio na 
leitura correta das Escrituras.

Nos últimos anos, em razão da influência da mídia, para muitos a arque-
ologia passou a ser identificada tão somente com a caça de relíquias tais como 
“Arca da Aliança” ou “Santo Graal”. Todavia, o arqueólogo é muito mais que um 
Indiana Jones aventureiro atrás de objetos valiosos. Além do árduo trabalho de 
campo (escavações) sua atividade envolve etapas posteriores não menos impor-
tantes como o processamento dos achados em laboratório, estudo e finalmente 
publicação dos resultados da pesquisa. De um modo geral, a interpretação dos 
restos arqueológicos é um trabalho extremamente delicado, que pode por vezes 
conduzir a equívocos totais. No caso dos artefatos recuperados nos diversos sítios 
arqueológicos situados em terras bíblicas, compete ao estudioso a difícil tarefa de 
associar a tradição escrita (Bíblia hebraica) com os restos materiais disponíveis, 
a fim de melhor compreender o funcionamento e transformações da sociedade 
israelita num determinado momento de sua história.

A cerâmica e suas relações com os textos bíblicos ilustra bem essa dificuldade. 
Dentro do universo dos artefatos recuperados pelo trabalho de escavação ela cons-
titui um importante instrumento no que se refere à fixação da cronologia.2 Além 
disso, o estudo da cerâmica em arqueologia envolve inúmeras questões como a tec-
nologia (composição e qualidade da argila, modo de cozimento e decoração), local 
de produção, classificação, evolução de suas formas, aspecto funcional e distinção 
entre tradição, importação, imitação e inovação como índices de mudança cultural.

A Bíblia hebraica oferece sugestões para algumas dessas questões, particu-
larmente nos textos de natureza profética, histórica e legal. Por exemplo, o epi-
sódio do “Vaso do Oleiro”, cujo vocabulário tomaremos, será o ponto de partida 
para esta investigação.

2“Método Wheeler-Kenyon”, aplicado na Arqueologia bíblica após 1945; controle 
de estratigrafia por meio da cerâmica, restaurada totalmente. Cf. Volkmar Fritz, Introdu-
zione all’Archeologia Biblica (Brescia: Paideia Editrice, 1991), p. 53-9.



29

1. Palavra que foi dirigida por Yahweh a Jeremias
2. “Levanta-te e desce à casa do oleiro: lá te farei ouvir as minhas palavras”
3. Eu desci à casa do oleiro, e eis que ele estava trabalhando no torno.
4. E estragou-se o vaso que ele estava fazendo, como acontece à argila na 

mão do oleiro. Ele fez novamente um outro vaso, como pareceu bom aos olhos do 
oleiro ( Jr 18.1-4)3

Em primeiro lugar, cumpre situar historicamente a narrativa. Tratando-se de 
um texto profético, cujo autor presenciou os últimos dias de Jerusalém, podemos 
situá-lo sem muitas dificuldades na época da antiga monarquia hebraica, o “Pe-
ríodo do Primeiro Templo”. Mais precisamente, o texto se refere ao final de uma 
das etapas mais fascinantes da história de Israel. E o último grande momento 
de afirmação de Israel como nação livre e independente, cujo desenvolvimento 
material e espiritual alcançou níveis surpreendentes, e acabou por introduzir mo-
dificações profundas, plenas de consequências no ambiente israelita.

Sob o aspecto da cronologia arqueológica, o período correspondente à ida-
de do Ferro II (c. 1000-587 a.C.), marcado sobretudo pelo uso e divulgação da 
escrita alfabética e por sensíveis progressos tecnológicos (metalurgia, ourivesaria, 
cerâmica) no meio hebreu. Essa nova tecnologia pressupunha um conhecimento, 
uma técnica, estreitamente relacionada à civilização urbana. No caso da cerâmi-
ca, o artesão era aquele que fornecia à população utensílios como potes, tigelas, 
copos, pratos, jarros, bacias, garrafas e vasos maiores para o armazenamento de 
líquidos e cereais, seja no espaço doméstico, comercial, cultual ou funerário. A 
cerâmica era importante porque respondia a uma necessidade fortemente sentida 
pela comunidade, no meio da qual o ceramista gozava de certo prestígio social.

A tecnologia cerâmica

O texto acima relata a visita de Jeremias à oficina do oleiro ַתיתֶּ רצֶוֺיה, Bêt 
Hayôtser). Lá o profeta contempla o artesão no seu trabalho sobre o torno. A 
manufatura da cerâmica foi a principal indústria no mundo antigo, envolvendo 
uma tecnologia altamente desenvolvida e sofisticada. Nos tempos bíblicos a ma-
téria-prima era o barro, cozido em um forno bem controlado em uma atmosfera 

3Bíblia de Jerusalém, grifos meus.



30

oxidante, dando assim uma cor avermelhada ao objeto acabado, designado ֶשֹרֶה, 
heres (termo hebraico para barro queimado, utensílio ou caco de cerâmica, cuja 
raiz significa “ardor”, “estar sendo queimado”).

O barro (ִטיט, tît) era primeiro extraído e então deixado na oficina para 
curtir. Em seguida era pisado pelo oleiro (cf. Is 41.25), processo habilidoso para 
remover o ar; era depois misturado com palha fina, pedra triturada ou restos de 
cerâmica esmagada a fim de reduzir a plasticidade, evitando assim sua quebra 
quando colocado ao sol para secar.4

Quando a argila estivesse pronta, era então modelada na forma desejada 
 Esse trabalho podia ser feito diretamente pela habilidade .(homer, cf. Jr 18.4 רמֶהֹ)
manual do oleiro sobre um torno, segundo Jr 18.3, ou por meio de moldes já im-
pressos. O poder simbólico do oleiro sobre a argila demonstrado no v.4 também 
é recorrente nos oráculos de Isaías, que profetizou um século antes, nos dias do 
rei Ezequias (cf. Is 45.9; 64.8). Interessante notar nestes textos a palavra utilizada 
para designar “oleiro” (ֺרצֶוי, yôtser), originária de uma raiz hebraica significando 
“amoldar, formar, criar”. É a mesma simbologia utilizada no relato da Criação no 
segundo capítulo do Gênesis, onde o Deus-oleiro (Yahweh) modela ָרצַי” (yâtsar) 
o homem do pó da terra e ao qual podemos aproximar os relatos mesopotâmicos 
sobre a formação do homem.5

O trabalho sobre o torno na Palestina é atestado desde o Período Calcolítico 
(“Idade do Cobre”, c. 4000-3150 a.C.), sendo conhecido pelos antigos hebreus 
por  ָםיִנָבְא (´ounaim), um substantivo na forma dual, designando “duas pedras”. 
De fato, o instrumento era formado por duas rodas circulares montadas sobre um 
eixo vertical, que o artesão movia com os pés.6

4Cf. James B. Pritchard, The times of the Bible (Londres: Times Book Limited, 1989), 
p. 110.

5Enquanto a argila é um dos componentes da formação do homem nos textos acá-
dicos (cf. o “Poema de Atra-hasis”, linhas 203, 225s, 231), a palavra não aparece em Gn 2, 
que fala da criação do homem a partir do pó do solo, ִרפׇעַ המׇדׇאֲהׇ־ןמ (`afar min-ha’ada-
mâ), cf. Gn 2.7. Note-se que os animais são modelados a partir do solo, cf. Gn 2.19.

6Cf. experiências com um par de rodas do período cananita encontradas no sítio de 
Hazor (Tel Waqqas); cf. Ruth Amiran, Pots and Pottery — Monograph XXIV (lnstitute 
of Archeology, Universidade da Califórnia), veja cap. 8.



31

O local de produção

O texto de Jeremias revela expressivamente um dos locais de produção cerâmi-
ca no período monárquico: Jerusalém, tornada cidade israelita sob Davi, que a 
conquistara dos jebusitas, transformando-a na “Cidade de Davi” (`ir Dawid), a 
capital do reino de Israel e Judá. Situada nas proximidades da fonte de Gihon, 
único afloramento de água potável num raio de cinco quilômetros, a antiga cidade 
estava disseminada sobre certo número de colinas. Se Davi deu alma a Jerusalém, 
foi, todavia, com seu filho Salomão que ela tomou corpo, segundo a linha da 
sabedoria (hokhmâ) administrativa da época. Nos dias do rei Ezequias, logo após 
a queda de Samaria e sob forte pressão assíria (c.722 a.C.) a cidade se expandiu 
para o norte e leste, formando um novo bairro (cf. 2 Rs 22.14; Sf 1.11). 

O relato de Jeremias indica a possível localização da oficina do ceramista em 
Jerusalém: “levanta-te e desce à casa do Oleiro” ( Jr 18.2). O verbo “descer” (yarad) 
sugere que o ateliê estivesse situado numa parte mais baixa da cidade. De fato, as 
atividades arqueológicas em Jerusalém comprovaram tal conformação da antiga 
“Cidade de Davi”, contendo uma parte alta (a cidadela; o Monte do Templo) e 
uma região mais baixa composta de vários bairros.7    

A continuação do relato no capítulo 19 de Jeremias menciona ainda uma 
“Porta do Oleiro” ou “Porta dos Cacos” (ַרעַשַׁ תוסִרְתַה, cf. Jr 19.2), que se en-
contrava no Vale de Hinon. No período posterior (Segundo Templo), com a re-
construção da cidade por Neemias seria esse portão conhecido como “Monturo” 
(Ne 2.13) em lembrança ao lixo que se queimava incessantemente, bem como 
do sacrifício de crianças em honra ao deus amonita Moloque praticado nos dias 
de Manassés. Os ceramistas de Jerusalém provavelmente se concentravam perto 
dessa “Porta dos Cacos”, constituindo, juntamente com os demais artífices da 
cidade um elemento importante da população, já que serão os primeiros a serem 

7As escavações mais reveladoras na Jerusalém cananita e israelita foram dirigidas 
por Kathleen M. Kenyon (campanhas de 1961-1967), e por Yigal Shiloh (campanhas de 
1978-1985), trazendo à luz 25 níveis de ocupações e numerosos achados arqueológicos 
datados da época do Primeiro Templo (estruturas ligando a Cidade Alta com a fortaleza, 
bairros da Cidade Baixa, fortificações, sistemas de águas subterrãneos, etc.), cf. K. M. 
Kenyon, The Bible and Recent Archeology (Londres: Bristish Museum Publications, 
1987), veja caps. 6 e 7.



32

exilados pelos conquistadores neobabilônicos (primeira deportação em 597 a.C., 
cf. Jr 24.1).

Embora não sejam mencionados expressamente pelos textos bíblicos, cen-
tros de fabricação de cerâmica como Laquis, Hazor e outros localizados no vale 
do Jordão e ao longo da planície costeira vieram a ser revelados pela arqueologia. 
Estas duas últimas constituem regiões geologicamente mais recentes e, portanto, 
ricas em depósitos de riquezas minerais como areia, barro e argila, matéria-prima 
fundamental para a produção cerâmica. Devemos recordar que a planície costeira 
era o habitat dos filisteus, cuja belíssima cerâmica de imitação micênica (grega) 
merece um capítulo à parte na história dessa arte. Embora imitação, a qualida-
de da argila e decoração eram particulares a esses “povos do mar”, bem como a 
típica “bilha de cerveja”, uma espécie de ânfora provida de um bico com filtro 
encontrada em grande quantidade em sítios como Ascalom, Asdode, Gaza e Tel 
Qasile. Tal fato demonstra terem sido eles grandes festeiros e beberrões conforme 
narrado em Juízes ( Jz 14.10; 16.25).

A classificação cerâmica

Ao descer à oficina cerâmica, o profeta acha o oleiro trabalhando um vaso sobre o 
torno ( Jr 18.3). A palavra hebraica ְילִכ, (Kheliy), traduzida em nossas Bíblias por 
“vaso” (português, italiano), “vasija” (espanhol), “vessel” (inglês), “Topf ” (alemão), 
é um termo genérico utilizado para utensílios, instrumentos e vasos em geral. À 
exceção do nome, o texto não fornece nenhuma outra informação sobre o reci-
piente como dimensão, decoração, acessórios ou utilidade, o que torna impossível 
qualquer associação a um determinado tipo atestado pela Arqueologia.8 A verda-
de é que nunca saberemos com certeza a forma exata do vaso que “se estragou na 
mão do oleiro” ( Jr 18.4).

Além do termo genérico designando objetos de cerâmica em geral, o texto 
hebraico do Antigo Testamento utiliza-se de inúmeros outros vocábulos para no-
mear a diversidade de utensílios integrantes da vida cotidiana do homem bíblico. 

8Um inventário abrangente dos mais diversos tipos de cerâmica encontrados na 
Palestina foi elaborado pela arqueóloga israelense Ruth Amiran, Ancient pottery of the 
holy land: from its beginnings in the neolitic period to the end of the iron age ( Jerusalém: 
Massada Press, 1969).



33

Esse vocabulário pode chegar a quase 50 nomes diferentes se incluídos os vasos 
de metal, madeira e couro. Alguns parecem ter sido bastante comuns na vida 
do povo, sendo utilizados com frequência pelos escribas hebreus no decorrer de 
sua história. Outros, porém, comparecem esporadicamente, indicando talvez uma 
forma e uso muito particular do recipiente.

De um modo geral, no que se refere à tipologia cerâmica, a Arqueologia dis-
tingue os vasos abertos (para conter líquidos e sólidos) e os vasos fechados (para 
armazenamento). Muitas dessas formas sofreram evolução no decorrer dos sécu-
los. No período do Ferro II — que corresponde à época da monarquia hebraica 
— a cerâmica israelita passou a ser bem cozida, apresentando belas formas, mas 
sem a pintura bicromática do período anterior (Cananita). Também na cerâmica 
se faz sentir uma certa diferença entre o norte e o sul. Muitos vasos como copos, 
tigelas e jarros de água eram polidos enquanto giravam a roda, porém, os mais 
luxuosos eram decorados com faixas de tiras vermelhas (Samaria). Essa “louça 
samaritana” é de particular qualidade, diferenciando-se do restante da cerâmica 
comum, com bela decoração.9

No sul ( Judá) grandes jarros eram frequentemente estampados nas asas com 
um selo real trazendo o nome de alguma dentre quatro cidades, possivelmente 
centros de produção cerâmica estatal ou pontos de distribuição (Hebron, Zife, 
Socó e “Mmsht”, não identificada). Tais vasos, datados do final do século 8 e iní-
cio do 7 a.C., recuperados pela arqueologia, continham o símbolo real no centro, 
grafado com a palavra Lammelekh (= pertencente ao rei) na parte superior e o 
nome da cidade na parte inferior.10

Como nova forma de vaso surge o “jarro de água” (“Decanter” ou “Was-
serkanne”) no Ferro II correspondente ao ַקבֻּקְב; (baqbuq) hebraico. Trata-se de 
um jarro de gargalo estreito, cujo nome é onomatopaico (segundo o ruído pro-
duzido pelo água ao sair) e o mais artístico e caro vaso do oleiro. É mencionado 
somente duas vezes na Bíblia (1Rs 14.3 e Jr 19.1,10), ambas narrativas da época 
monárquica.11

9Cf. André Parrot, Samarie capitale du Royaume d’Israel (Neuchâtel: Delachaux et 
Niestlé, 1955), p. 59-6l.

10Cf. Nadav Naaman, em BASORBasor, 1986, p. 26l.
11Este é o vaso que Jeremias compra do oleiro (traduzido como “botija”) e quebra 



34

O contexto funcional da cerâmica bíblica

Conforme dissemos, a cerâmica era importante porque respondia a uma forte ne-
cessidade da população, sentida nas mais diversas áreas da vida cotidiana. Os vasos 
cerâmicos eram utilizados tanto no contexto da vida doméstica (comer, beber, co-
zinhar, armazenar cereais, líquidos, transportar víveres etc.) como da vida religiosa 
(ablução, libação, aspersão, imolação animal, oferendas, incensário, rituais etc.) e 
funerária (depósito de vasos nas tumbas, rituais fúnebres, queima de perfumes etc.).

Esse amplo contato do homem bíblico com a cerâmica, inclusive com os 
pedaços fragmentados (ֶשׂרֶה, heres, caco de cerâmica) é testemunhado em diver-
sas passagens do Antigo Testamento ( Jó 2.8; Is 30,14; 45.9). Um importante uso 
do caco de cerâmica diz respeito à escrita. Conhecidos pelos arqueólogos como 
“ostraca” os cacos servem como uma espécie de correspondência trocada entre 
as pessoas. As inscrições hebraicas descobertas em Israel na sua maioria são na 
forma de “ostraca” (Samaria, Arad, Laquis, Mesad Hosha-vyahu), uma vez que 
os documentos escritos em pergaminhos (couro ou papiro) não sobreviveram ao 
clima úmido da região montanhosa.12

No entanto, quem cumpria sua função plena na comunidade era o vaso de 
cerâmica não fragmentado. Dentre a grande variedade de tipos de vasos forneci-
dos pelos redatores bíblicos, poucos são os que podemos associar com segurança 
a um uso específico, seja no espaço sagrado ou profano.

A forma, ַךפ, phakh, por exemplo (traduzida por “ânfora”, “jarro”), estava 
relacionado ao ato da unção dentro do cerimonial de entronização de um novo 
rei. Trata-se de um pequeno frasco usado como receptáculo do azeite sagrado. A 
Bíblia registrou a unção de dois reis por meio deste recipiente (Saul: 1Sm 10.1 e 
Jeú:2 Rs 9.1-3 tradições do reino do norte), porém Davi e Salomão, da Casa de 
Judá, foram ungidos com o óleo contido no “chifre de carneiro” (qeren, cf. 1Sm 
16.1; 1Rs 1.39).

Já a forma ַּדכ, kad (traduzida por “cântaro”) aparece no contexto doméstico 
(Gn 24.14; 1Rs 17.14) e no religioso (1Rs 18.34), servindo para provisionamento 

“simbolicamente” diante dos líderes do povo em Jerusalém, cf. Jr 19.
12Pelo fato de terem sido produzidos e armazenados numa região desértica, nas pro-

ximidades do Mar Morto, os famosos manuscritos descobertos nas cavernas de Khirbet 
Qumram são uma exceção.



35

de farinha (Elias e a viúva de Serepta/Sidon, 1Rs 17.14), de água junto à fonte 
(Gn 24.14) ou junto ao altar do sacrifício (Elias e os profetas de Baal, 1Rs 18.34). 
O livro de Juízes sugere um vaso de dimensões pequenas que podia ser conduzido 
no ombro ( Jz 7.16), enquanto que no Qohelet o “cântaro” junto à fonte representa 
uma imagem da duração da vida humana (Ec 12.6).

Estes poucos exemplos dão uma ideia da grande dificuldade em se determi-
nar a exata significação da terminologia bíblica para os vasos de cerâmica. Não 
resta dúvidas que os utensílios se distinguiam um dos outros, seja pela forma, seja 
pelo uso, cuja lembrança ficou registrada por meio dos vários nomes utilizados 
pelos redatores bíblicos, mas cujo significado exato em muitos casos continua 
enigmático para os estudiosos modernos.

Conclusão

A arqueologia, enquanto ciência auxiliar de pesquisa, abre novas perspectivas de 
visão que servem para enriquecer a Bíblia por dentro, atualizando seus escritos 
que continuam a despertar a fé num Deus único criador e salvador.

Assim, Bíblia e ciência não se excluem, pelo contrario, se complementam. É 
o caso dos vasos de cerâmica, presentes praticamente em todas as fases da vida 
humana, amplamente testemunhados pelos escritos bíblicos, aos quais é possí-
vel aproximar os contextos arqueológicos relacionados à produção e tecnologia. 
Quanto à classificação tipológica dos vasos a terminologia hebraica não é unâ-
nime e não é possível chegar à certeza na aplicação desses nomes aos conhecidos 
tipos arqueológicos.

Além dos usos convencionais nos contextos utilitário-doméstico ou religio-
so-cultural, a cerâmica era também utilizada no âmbito da vida administrativa 
na forma de correspondência (“ostraca”) ou como arquivo de tabletes ou papiros 
( Jr 32.14). Foi exatamente em vasos de cerâmica que se encontraram os famosos 
Manuscritos do Mar Morto, a mais importante descoberta arqueológica do sécu-
lo 20 no que concerne aos estudos bíblicos.

No estudo da cerâmica e suas conexões com o mundo bíblico há ainda um 
campo aberto para novas sugestões, as quais poderão ser melhor elucidadas à luz 
de novas pesquisas e descobertas.



36

Membro da Igreja Batista do Morumbi (S.P.) é 
advogado, mestre em língua Hebraica e Cultura 
Judaica pela Universidade de São Paulo, e professor 
de Hebraico na ESTE — Escola Superior de Teologia 
Evangélica, em São Paulo.

Sobre o autor
Francisco Acácio



37

O prólogo joanino e o Logos cristão

Elias Gomes

O presente estudo aborda de modo introdutório alguns aspectos da dou-
trina do Logos cristão, mais precisamente a partir do prólogo de João. 
Veremos que o respectivo assunto foi muito abordado no início da cris-

tandade, em especial na chamada literatura patrística. 

Introdução

O estudo sobre a temática cristológica passa necessariamente pelo prólogo de 
João. Tal necessidade não deve ser considera um empecilho ou exagero, sobretudo 
se levarmos em consideração a riqueza análogo-imagética contida na respecti-
va narrativa. O texto canônico possui como ponto cardeal a figura de Jesus de 
Cristo como o revelado do Pai, na universalidade da história e num mundo dos 
homens. Isto é, o prólogo de João é uma espécie de história que narra como Deus 
se volta para os seres humanos, pois dirigir a palavra a alguém significa voltar-se 
para essa pessoa. Portanto, pela instrumentalidade do Logos Cristológico no pro-
cesso encarnacional de seu Filho ( Jo 1.14), Deus volta-se para os seres humanos 
(SCHNELLE, 2017, p. 878). 



38

A encarnação do Logos Cristológico permitiu o estabelecimento de uma 
nova realidade salvífica. Essa nova realidade ocorre no tempo. Segundo se lê nas 
Escrituras: “O Verbo se fez carne e habitou entre nós” ( Jo 1.14). A temporalida-
de histórica do Logos Cristão reverbera de maneira extraordinária, na capaci-
dade de Deus estampar sua autorevelação de forma misteriosa e absoluta, pois 
o Logos entrou de modo real no tempo e na história, sem se confundir com ela 
(SCHNELLE, 2017, p. 881). Dessa maneira, o próprio Deus torna-se sujeito 
da existência humana real. Nesse sentido, o grande mistério reside no fato que: 
“a encarnação não significa o abandono da divindade de Jesus; ao contrário, no Pró-
logo de João, a humanidade de Jesus passa a ser um predicado de sua divindade” 
(SCHNELLE, 2017, p. 881-2). 

A narrativa joanina procura deixar claro que no processo encarnacional Jesus 
tornou-se um ser humano e, ao mesmo tempo, continuou a ser Deus. Portanto, 
Deus no modo da encarnação. Ele se tornou ser humano sem distância e sem 
diferença, ou seja, um segundo Adão, um ser humano entre seres humanos. Ao 
mesmo tempo, ele é o Filho de Deus, que, em relação ao Pai, encontra-se sem 
distância e sem diferença (SCHNELLE, 2017, p. 882). Proporcionalmente, a 
encarnação é a afirmação de que Deus se fez história e faz caminhada concreta 
com o povo. A encarnação é apropriação não apenas de uma natureza humana 
completa, mas também de uma história de vida humana (FIORENZA; GAL-
VIN, 1997, p. 416).  

No prólogo, veremos também a presença latente de outro conceito central 
da cristologia joanina, a saber: a preexistência do Logos. Isto é, João não se inte-
ressa em situar Jesus nas mesmas perspectivas dos sinóticos. O início do quarto 
Evangelho é peculiar. Enquanto Marcos começa com a pregação de João Batista, 
Mateus e Lucas que partem do nascimento de Jesus, o apóstolo João remonta à 
preexistência eterna do Cristo como Logos junto de Deus, numa temporalidade 
que ultrapassa também o início da Bíblia (MORESCHINI; NORELLI, 2014, p. 
126). O Logos existe antes mesmo do messianismo de Matheus (Mt 1.1-17); do 
princípio adâmico de Lucas (Lc 3.38); e do pragmatismo de Marcos (Mc 1.14). 
Sua preexistência o remete ao “princípio” absoluto de todas as coisas (CULL-
MANN, 2002, p. 327). Na eternidade do Logos, João vai buscar a origem da fé de 
sua comunidade. Tal origem vai além dos antepassados apontados pelos sinóticos 
como Adão, Abraão, Moisés etc.



39

É por isso que mais tarde a literatura patrística vai se apropriar dessa verdade 
bíblica para forjar o conceito de Logos Spermátikos (sementes do Verbo). Trata-
-se da tentativa de exemplificar a preexistência do Logos Cristológico para além 
da tradição judaico-cristã, perpassando-se, por meio de diversos testemunhos de 
amplitude “parcial”, deixados por Deus em outras culturas. Em certa medida de-
fende-se que as sementes do Verbo divino teriam também se “revelado”, ilumi-
nando assim: gregos e bárbaros. Vejamos.

1. O que Jerusalém tem a ver com Atenas?

Na origem do cristianismo, a Igreja existia junto e contextualmente diante de 
culturas anteriores. Refiro-me as culturas judaico-grego-romana. Não podemos 
nos esquecer, que, embora participemos de uma eclesiologia divina, a Igreja 
é formada por seres humanos. Nesse sentido, os homens são “seres culturas”: 
herdeiros e testadores de comportamentos subjacentes, visto que ninguém co-
meça culturalmente no ponto zero ou absolutamente neutro (SCHILLEBEE-
CKX, 2012, p. 113). Qualquer instituição se estabelece dentro de um contexto 
histórico. Em geral, a história é um processo de aprendizagem, transmissão e 
cultura, e ao mesmo tempo planejamento; assim, ela é tanto tradição quanto 
experimentação. Tal fenômeno tem como estrutura primordial a memória. A 
estrutura de memória ou recordação acentua-se aí: nossa ação ou omissão se 
deixam codeterminar pela dialética entre o presente e o futuro; entre o que é e o 
que vir-a-ser. Isto é, memória e esperança, tradição e profecia (SCHILLEBEE-
CKX, 2012, p. 113). Portanto, o homem não é necessariamente determinado 
apenas por seu passado, mas também impõe à história seus desejos e anseios, 
criando assim tradições.

Dentro da nossa temática, é imprescindível dar-se conta disso para compre-
ender todo o alcance da afirmação joanina de que: “O Logos se fez carne”. Co-
meçamos por lembrar que o título Logos ocorre já na mais antiga filosofia grega, 
a de Heráclito, e, mais tarde, especialmente no estoicismo (CULLMANN, 2002, 
p. 330). Entretanto, em termos pastorais e eclesiásticos é necessário fazer as devidas 
distinções. Na cultura helênica, o Logos é uma espécie de “lei suprema” do mun-
do que rege o universo e que, ao mesmo tempo, está presente na razão humana. 
Trata-se, pois, de uma abstração, não uma hipóstase. Consequentemente, ao falar 
do Logos, e mesmo que se postule acerca dele que “era desde o princípio” ( Jo 1.1), 



40

esta alma impessoal e panteísta do mundo, de que fala o estoicismo, é coisa muito 
distinta do Logos joanino (CULLMANN, 2002, p. 330). 

Entretanto, buscando estabelecer o diálogo, o primeiro movimento apolo-
gético que procurou “minimizar” a distância entre o logos grego e os princípios 
de autorevelação divina, foi realizado em meados do século 1 d.C., pelo teólogo 
judeu Fílon de Alexandria. Ele é considerado inclusive o iniciador de empreender 
a tarefa de casar a religião judaica com a filosofia helenística (LADD, 2003, p. 
358). Embora preservou a atitude judaica para com o Antigo Testamento como 
a Palavra inspirada de Deus; mas, por meio de sua interpretação alegórica, desco-
briu supostos conceitos filosóficos nas escrituras veterotestamentárias.  

Em Fílon, o logos grego é aparentado como certo grau de equivalência como 
a chamada Sabedoria Judaica. A consequência imediata e evidente deste enfoque 
repousa em relação à consideração filosófica — que jamais prescinde do surgi-
mento das questões no interior da própria obra atribuída a Moisés —, da fé com 
relação à intelectualidade (MORAES, 2017, p. 55). Nesse contexto, é importante 
notar que, embora o empreendimento argumentativo do judeu alexandrino não 
seja de tudo aceito em sua totalidade, sobretudo em alguns círculos mais rígido, 
veremos de fato adiante, que sua originalidade e legado serão indiscutivelmente 
sentidos especialmente na chamada literatura patrística.    

2. Da sabedoria judaica ao Logos Cristológico

A exclusividade da manifestação do Logos Cristão é um milagre. Por isso, o processo 
encarnacional de Jesus Cristo só pode ser compreendido em sua totalidade pela ins-
trumentalidade de elementos que “transcendem” a cognição humana. Assim como a 
doutrina da Trindade, a encarnação enquanto doutrina cristã também é catalogada 
como fenômeno que excede a razão. Segundo a fé cristã — mais precisamente nas 
palavras de Tomás de Aquino: “das obras divinas, a Encarnação é a que mais excede a 
nossa razão, pois nada de mais admirável se pode pensar como tendo sido realizado por 
Deus, do que o verdadeiro Filho de Deus, fazer-se verdadeiro Filho do homem” (TOMÁS 
DE AQUINO, 2017, p. 663). Subentende-se então, que, embora seja de fato reco-
nhecido que do ponto de vista teológico exista uma revelação messiânica do Antigo 
Testamento esta ainda se encontrava em um estado parcial e embrionário. 

Diante disso, é preciso entender, contudo, que embora a despeito de cer-
tas semelhanças, é que estamos tratando de conceitos distintos. Portanto, nem a 



41

ideia do logos helenístico nem a da Sabedoria Judaica, se aproximam em absoluto 
da verdade canônica de que João enuncia por meio de sua doutrina do Logos 
Cristão. Ora, o logos de Fílon é algumas vezes hipostasiado e personificado, mas 
jamais é personalizado; assim como também não o é a Sabedoria Judaica (LADD, 
2003, p. 359). Teologicamente, o conceito de logos de Fílon é utilizado para pro-
mover os interesses de uma suposta cosmologia dualista, que remove Deus do 
contato imediato com a Criação, ao passo que no prólogo de João, o Logos nos é 
apresentado para introduzir Deus, em Cristo, diretamente na concretude de sua 
criação (LADD, 2003, p. 359).  

O Logos Cristão apresentado no prólogo de João possui especificidades sal-
víficas diferenciadas. Dentre elas, destaca-se: Preexistência e Eternidade ( Jo 1.1a); 
economia da Trindade e o relacionamento com Deus ( Jo 1.1b); revelador supremo da 
Divindade (1.18); participação no processo de Criação ( Jo 1.3); encarnação e esvazia-
mento ( Jo 1.14); participação e relacionamento com a humanidade ( Jo 1.4b). Nesse 
sentido, é preciso afirma que o Logos Cristológico se relaciona com Deus, apre-
sentando-se assim, como o revelador da divindade, da qual dele emana para a 
Criação e encarnação. O seu testemunho foi dado por meio de João Batista, o 
enviado de Deus. O mundo, porém, o rejeitou, mas o Logos continua sendo a luz 
da humanidade e a gloriosa vitória sobre a escuridão. 

3. As “sementes do verbo” ou o Logos Spermátikos

A noção do Logos Spermátikos (sementes do Verbo) nada mais é do que uma 
tentativa confessional forjada na literatura patrística voltada de forma exclusiva a 
indicar que, embora o Logos Cristológico tenha se manifestado em sua plenitude, 
só recentemente na temporalidade do processo encarnacional de Jesus Cristo ( Jo 
1.14) sua presença, influência e ação efetiva é teologicamente considerada muito 
mais antiga. Na história da teologia, apologistas tais como Justino, Clemente e 
Orígenes da Alexandria defendiam veementemente essa ideia. O primeiro ad-
mite, sem hesitar, que os antigos filósofos gregos que conheceram e praticaram a 
verdade, tais como Platão e os estoicos, tiveram um contato parcial com o logos; 
contudo, eles não o possuíram integralmente. (BOEHNER; GILSON, 2012, p. 
29). Diferente dos cristãos cujo prólogo joanino apresenta-nos o Logos em sua 
absoluta plenitude. Justino Afirma: “[...] os filósofos participaram do Logos, pois tudo 
quantos filósofos e legisladores descobriram e proclamaram de acertado: todos os conhe-



42

cimentos e descobertas eles os conquistaram trabalhosamente na medida em que tive-
ram parte dos Logos” ( JUSTINO DE ROMA, 2013, p. 98-9). Nesse sentindo, o 
cristianismo enquanto religião mostra-se mais sublime do que todo ensinamento 
humana, pela simples razão de possuirmos o Verbo inteiro, que é Cristo, mas 
manifestado por nós, tornando-se corpo, razão e alma ( JUSTINO DE ROMA, 
2013, p. 100).  

Seguindo a mesma linha de raciocínio, Clemente de Alexandria explica: “[...] 
Se, de fato, os gregos entreviram, melhor que os outros, alguns sinais do Logos divino e 
entenderam certos laivos da verdade, confirmaram, pois, com seu testemunho, que força 
da verdade não estava oculta [...] agora eu creio que parece claro a todos que, fazer ou 
dizer alguma coisa sem Logos da verdade, é algo completamente semelhante a andar sem 
ter pés” (CLEMENTE DE ALEXANDRIA, 2013, p. 141). Dito de outra forma, 
para Clemente, o Logos se revelou definitivamente no cristianismo, mas, atuou 
de forma preparatória para a vinda de Cristo por meio da Lei dada aos judeus e 
da filosofia obtida pelos gregos. Tanto a lei quanto a filosofia participaram deste 
processo da pedagogia de Deus a fim de preparar os homens para receberem o 
Logos encarnado que é Cristo (SOUZA; PEREIRA, 2017, p. 89).    

Finalizando temos os argumentos de Orígenes. O apologista nos informa 
que Deus criou um mundo espiritual, inteligível e que este mundo procede de 
Deus desde a eternidade e Cristo, que é o Logos, faz parte deste mundo (SOU-
ZA; PEREIRA, 2017, p. 90). Orígenes acreditava que o Logos é eterno e in-
dependente, nunca houve tempo em que ele não existisse. Assim, o Filho tem 
a mesma essência do Pai e está subordinado a Ele. Foi Orígenes que cunhou o 
conceito de homooúsios (mesma natureza) e subordinação (SOUZA; PEREIRA, 
2017, p. 90). Proporcionalmente, o autor tem a mesma concepção de pedagogia 
divina defendida por Clemente. Com isso, informa que para o mundo inteligí-
vel, os espíritos imateriais, criados por Deus, viviam em perfeita harmonia, mas, 
depois que o mal penetrou nesta esfera, esses seres sofreram a queda, surgindo 
então, os homens, os anjos e os demônios (WALKER, 2006, p. 112). Deus criou 
o cosmos visível a fim de ensinar a estes seres a retornarem à sua glória original. 
Neste processo entra a ideia da pedagogia de Deus que culmina na encarnação do 
Logos. Portanto, para Orígenes, “o Logos aproxima-se dos seres humanos deca-
ídos através da mediação da única criatura racional que não caiu: o ser humano 
que é Jesus” (WALKER, 2006, p. 112-3). 



43

Considerações finais

Mesmo que seja breve, a respectiva reflexão aqui elaborada é importantíssima. Como 
podemos constatar o prólogo de João foi determinante para conclusão interpretativa 
do dogma da encarnação de Jesus Cristo. Ao longo da história, os desdobramentos 
e frutos gerados pela doutrina sempre produziram resultados positivos, indepen-
dentemente das várias fases e facetas em que ela esteja inserida. Subentende-se que 
por meio das diversas fontes bibliográficas pesquisadas tenha ficado evidenciado, 
que os Pais da Igreja não se curvaram diante das heresias presentes no contexto em 
que viveram, mas, com ousadia e coragem defenderam a divindade de Cristo de 
forma categórica. Embora algumas defesas apresentassem contradições pontuais, 
o teor geral da mensagem foi mantido, fato que culminou nos grandes Concílios, 
contribuindo para a sistematização da fé na divindade da Pessoa de Cristo. 

Referências bibliográficas

Boehner, P; Gilson, E. Filosofia Cristã (Petrópolis: Vozes, 2012).
Clemente de Alexandria. Exortação aos Gregos (São Paulo: É-Realizações, 

2013).
Cullmann, O. Cristologia do Novo Testamento (São Paulo: Custom, 2002). 
Fiorenza, F; Galvin, J. P. Teologia Sistemática (São Paulo: Paulus, 1997). vol. 1.
Justino de Roma. I e II Apologias/ Diálogo com Trifão (São Paulo: Paulus, 2013).
Ladd, G. E. Teologia do Novo Testamento (São Paulo: Vida Nova, 2003).
Moraes, M. O Logos em Fílon de Alexandria.
Moreschini, C; Norelli, E. História da Literatura Cristão Antiga Grega e Latina 

(São Paulo: Loyola, 2014). vol. 1. 
Orígenes. Tratado Sobre os Princípios (São Paulo: Paulus, 2012).
Schillebeeckx, E. História Humana: Revelação de Deus (São Paulo: Paulus, 2012).
Schnelle, U. Teologia do Novo Testamento (São Paulo: Academia Cristã Paulus, 

2017).
Souza, J. H; Pereira, S. A Doutrina do Logos na Perspectiva Patrística: um es-

tudo a partir de João 1.1. Teologia e Espiritualidade. vol. 4, no 08, Curitiba, 
Dez/ 2017, p. 73-9.

Tomás de Aquino. Suma Contra os Gentios (São Paulo: Ecclesiae, 2017).
Walker, W. História da igreja Cristã (São Paulo: ASTE, 2006).



44

Licenciado em Filosofia pelo Centro Universitário 
Claretiano (CEUCLAR). Especialista em Filosofia 
Contemporânea (FACEL). Especialista em Teologia 
Sistemática (CPAJ/MACKENZIE). Mestre em Ciência 
da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo 
(UMESP). Professor de Filosofia pela Secretaria da 
Educação do Estado de São Paulo (SEE/SP), e de Teologia 
pelo Seminário Batista do Nordeste Paulista (SEBANOP). 
Atualmente o mesmo desenvolve pesquisas nas áreas 
de Filosofia, Educação e Cultura Religiosa.

Sobre o autor

Elias Gomes



45

Ética cristã: os valores cristãos  
e a cidadania
Manoel Pedro

Este artigo, em primeiro lugar, descreve alguns movimentos do século 20 
que foram importantes na reflexão dos valores éticos para o homem e a 
sociedade. Apresenta também o campo da ética no sentido das escolhas 

morais práticas feitas pelo homem, diferenciando essas escolhas na visão da ética 
e das ciências sociais. Outro assunto descrito neste artigo é sobre a ética no de-
cálogo, onde Jesus no seu Sermão do Monte apresenta-o como sendo a máxima 
da Lei. Neste artigo ainda se discorre sobre a ética na visão reformada. Sendo ao 
homem impossível agradar a Deus, este necessitará sempre da graça irresistível 
do Senhor para si. Esta é a base da ética reformada. Finalmente, o último assunto 
abordado é sobre a resposta que o homem deve dar às atividades e ações de Deus. 
Gardner, em seu livro Fé bíblica e Ética social, desenvolve três importantes ativi-
dades de Deus, as quais o homem tem o dever de responder a cada uma delas.  

A ética cristã no século 20

A ética cristã no século 20 vai concentrar-se principalmente na questão da justiça 
social. O potencial radical do cristianismo foi atiçado pela percepção de que a 



46

transformação social não é apenas possível, mas também necessária se quisermos 
sobreviver dignamente no planeta terra.1 

Uma das grandes revoluções na história do pensamento ético cristão2 vai 
ser a convicção de que o evangelho é uma fonte de transformação do mundo, não 
só com vistas futuras, mas também no presente, mediante a nossa participação 
na ação transformadora contínua de Deus. Surge assim o movimento do “evan-
gelho social”.

O começo deste movimento está ligado ao trabalho de Washington Glad-
den, em 1875, na cidade de Springfield, Massachusetts, onde falando aos empre-
gadores que frequentavam os cultos da North Church, insistia na responsabilida-
de deles de providenciar empregos.3

O principal teólogo deste movimento do Evangelho social, Walter Raus-
chenbusch, em uma série de conferências sobre Uma teologia para o evangelho 
social, em abril de 1917, fez uma importante declaração: “Temos um evangelho 
que é social. Precisamos agora de uma Teologia Sistemática suficientemente am-
pla para comportar esse evangelho e suficientemente dinâmica para promovê-lo”. 
Para ele o conceito de pecado deixou de ser meramente individual para ser co-
letivo: o pecado das “forças supre pessoais”, das câmaras municipais, das forças 
policiais, dos sindicatos, das empresas industriais e do próprio estado.4 Essas en-
tidades coletivas tinham potencial para promover tanto o reino do mal quanto o 
reino de Deus. 

Outro nome que surge deste movimento é o de Reinhold Niebuhr. Em seu 
livro O homem moral e sociedade imoral, de 1932, ele concorda com o argumento 
de Marx e Engels que diz que o problema da sociedade conflitos é o de interesse 
entre grupos sociais, não tanto o comportamento moral dos indivíduos. Niebuhr 
ainda afirma que as relações entre grupos não são determinadas pela mesma mo-
ral que determina as relações entre pessoas individuais. Pelo fato de que as rela-
ções pessoas são situadas no plano do amor. Já as relações entre grupos situam-se 
no plano da justiça. Ele explica isto da seguinte forma: “A base do amor é a auto-

1Keeling, Michael. Fundamentos da ética cristã (São Paulo: Ed. Aste, 2002), p. 11.
2Ibidem.
3Ibidem, p. 12.
4Ibidem.



47

doação sacrificial, enquanto justiça é distribuição do poder”. Ele ainda afirma que 
a ideia de que o amor pode estruturar as relações da sociedade não passa de ilusão.

Há duas implicações distintas no argumento de Niebuhr. A primeira revela 
o reconhecimento da realidade do poder. Quando Niebuhr se refere aos cientistas 
sociais, diz que estes buscam uma “acomodação” social, uma solução resultante da 
mútua moderação das reivindicações das partes em conflito.5 Mesmo não com-
partilhando inteiramente da análise marxista, Niebuhr reconhece que a atração 
do marxismo, nos meios operários industriais, é resultado do seu enraizamento 
na realidade de cada dia; e sua própria experiência como pastor dava credibili-
dade à noção de que “a plena maturidade do capitalismo norte-americano dará 
lugar, inevitavelmente, à emergência do proletariado marxista norte-americano” 
(p. 144). A segunda implicação do argumento feito por Niebuhr diz respeito à 
distinção que Niebuhr faz entre relações pessoais e justiça social. Tal distinção 
decorre da sua elevada estima pela fé cristã. Ele diz: “A ética religiosa (mais parti-
cularmente — mas não exclusivamente — a ética cristã) insiste em que devemos 
atender às necessidades do próximo, independentemente de cálculos meticulosos 
sobre a legitimidade dessas necessidades” (p. 57). O que Niebuhr afirma é que essa 
exigência religiosa é sempre absoluta, mesmo que sua plena realização se situe 
além das possibilidades do tempo presente.6 O problema que se pode perceber 
aqui é que ao rejeitar a eficácia da vontade santa na esfera social, Niebuhr cria uma 
separação entre Deus e a história que é inaceitável para a fé cristã. 

Em 1939, nas conferências Gifford, Niebuhr procura dar uma versão entre 
o amor absoluto de Deus e a realidade da história. Para ele, o amor é o cumpri-
mento e a negação de todas as realizações de justiça na história. Ele nos apresenta 
o amor como tendo duas facetas: “o amor recíproco” que consiste em atender ao 
próximo dentre as possibilidades da história, e o “amor sacrificial” que é o amor 
de Jesus na cruz. Ele ocorre na história, mas se situa na perspectiva final do reino 
de Deus. O amor recíproco é sempre uma oportunidade para inserir o amor sa-
crificial na história; e a força que permite viver destemidamente o amor recíproco 
nas contingências da história provém sempre do amor sacrificial de Jesus. Keelin 
faz uma observação importante aqui, onde afirma que essas duas facetas do amor 

5Ibidem, p. 14.
6Ibidem, p. 15. 



48

podem desencontrar-se; por exemplo, no que concerne à religião e à política, sa-
be-se que a primeira enfatiza normalmente o “amor sacrificial”, enquanto a esfera 
política contenta-se quando muito com o “amor recíproco”.7 

Na Europa o cenário vai ser um pouco diferente. Se nos EUA os teólogos 
fazem suas reflexões num clima relativamente descontraído, os seus colegas euro-
peus são obrigados a trabalhar em meio a conflitos brutais. 

Karl Barth marca com seu pensamento sobre a teologia protestante liberal. 
Para ele tal teologia estava a serviço dos interesses propagandistas das duas partes 
opostas na guerra de 1914-1918, e dos perpetradores das barbaridades daquele 
conflito. Desta constatação de Barth é que surge o que se pode considerar o mais 
robusto protesto teológico do século 20.8 “O Evangelho não é uma mensagem 
religiosa sobre a divindade da humanidade, nem sobre como essa humanidade 
pode tornar-se divina. O evangelho é a proclamação de um Deus absolutamente 
distinto do ser humano” (p. 28).

Em 1953, Barth faz uma afirmação sobre a liberdade natural e a liberdade 
em Cristo. Ele diz que ambas estão incluídas no dom divino da liberdade. “Dizer 
que uma pessoa é livre, é reconhecer que Deus lhe deu liberdade. A liberdade hu-
mana se exerce na história, na mesma história que conduz à salvação final” (p. 75). 
Assim, pode se afirmar que a ética cristã nunca pode ser reduzida a um preceitu-
ário. “A Sagrada Escritura recusa-se a ser transformada em código de regras; e é 
errado usá-la como tal (p. 85). Quando seres humanos ousarem fazer exigências 
éticas uns aos outros, devem fazê-los com humidade e sempre tendo em conta a 
liberdade do outro e sobretudo a liberdade de Deus.9 

Bonhoeffer, no ano novo de 1943 escreve uma análise sobre o impacto que os 
acontecimentos dos últimos dez anos tiveram em sua vida. “Será que nossa força 
interior permanecerá suficientemente forte, e nossa honestidade suficientemente 
livre de remorso para podermos reencontrar o caminho da simplicidade e da re-
tidão?” (p. 17). A questão levantada aqui por Bonhoeffer visa uma reflexão sobre 
a obediência à vontade de Deus. No seu livro Discipulado (1937), ele aborda com 
veemência essa questão. “Só quem abandona tudo para seguir a Cristo é que pode 

7Ibidem.
8Ibidem, p. 16.
9Ibidem, p. 17.



49

dizer ter sido justificado pela graça” (p. 43). Em suas reflexões encontra-se uma 
frase muito interessante: “o sofrimento pessoal é um caminho mais promissor e 
mais seguro para se penetrar no mundo do pensamento e da ação, do que as con-
dições de uma vida confortável” (p. 17). 

No pensamento de Bonhoeffer, a proclamação do evangelho se expressa 
tanto na solidariedade com o sofrimento dos oprimidos quanto na pregação da 
igreja, mas nunca uma sem a outra. É hora de a igreja abrir mão de pretensões 
quixotescas e da obsessão pelas suas próprias atividades, a fim de melhor servir a 
Deus no mundo. 

Emil Brunner aparece como outro nome neste cenário da ética cristã no 
século 20. No seu livro Imperativo divino, publicado pela primeira vez em 1932, 
ele tenta resolver a tensão entre a situação presente do mundo e as exigências do 
evangelho estabelecendo duas categorias de imperativos morais.10 Uma consiste 
dos mandamentos que derivam da natureza humana inerente à criação. É as ins-
tituições básicas e práticas como a família, o governo, a indústria, a igreja. A outra 
tem a forma de mandamento específico que é dirigida ao individuo situado na 
encruzilhada de uma decisão vital.11 Brunner apresenta o desafio sobre a decisão 
da salvação do indivíduo. Diz ele: “É exatamente nessa linha divisória entre o 
passado e o futuro que se encontra o momento presente, o momento da decisão” 
(p. 122). Tal decisão é essencialmente propulsionada pelo fato que a experiência 
do passado e a esperança do futuro convergente no momento presente. 

A ética judaica sempre entendeu que o mundo, desde a sua criação por Deus, 
contém uma estrutura moral fundamental. Quando Brunner, à semelhança de 
Lutero, argumenta que certas instituições são necessárias para o bom funciona-
mento da vida coletiva, sua lista dessas instituições é visivelmente condicionada 
culturalmente. 

Esse modelo ético de Brunner introduz um elemento de tensão interna na 
noção de justiça social. Tensão entre aquilo que é possível no presente e aquilo 
que será a plena expressão da visão cristã de comunidade, caso esta chegue a rea-
lizar-se no mundo.12 

10Ibidem, p. 21.
11Ibidem.
12Ibidem, p. 22.



50

Já no pós-guerra, a teologia vai concentrar suas atenções no tema da ação de 
Deus nos eventos do passado recente e na pergunta “como discernir doravante 
essa ação de Deus”. Surge então, no meio protestante europeu a “Teologia da Es-
perança” com Jürgen Moltmann. Influenciado pelo filosofo e historiador marxista 
Erns Bloch, rejeita a noção simplista de escatologia, seguro de que certos acon-
tecimentos externos irromperiam história adentro, para sugerir que a escatologia 
implica esperança presente. Escreveu ele: “Só a esperança é realista, porque só ela 
leva a sério as possibilidades inerentes à realidade” (p. 25).

Para Moltmann, a revelação bíblica não é nem repetição de eventos religio-
sos passados, nem previsão de um futuro distante, mas sim a história daquilo que 
é possível acontecer no amanhã imediato como resultado de uma ação presente.13 

Quando se refere a Jesus, Moltmann faz a seguinte declaração: “a esperança 
cristã quanto ao futuro nasce da constatação de um fato específico e singular: a 
ressurreição de Jesus Cristo e seu aparecimento aos discípulos” (p. 194). Entender 
a escatologia não é ter conhecimento de certo grandioso plano divino na história, 
e sim viver desde já a dialética do presente e do futuro.14 “A cruz desafia o cristão a 
entrar esperançosamente no âmago do drama humano atual”. O que se pode con-
cluir sobre o trabalho de Moltmann de reconstruir uma teologia da sua Europa é 
a falta de um enraizamento histórico explícito e uma análise em profundidade de 
um contexto mais concreto. 

Neste cenário tem-se outro trabalho. O de Gustavo Gutiérrez, em 1971, 
em Lima: Teologia da libertação. Um dos pontos de partida de Gutiérrez neste 
seu trabalho é de descrever sobre o fracasso das políticas mundiais de desenvol-
vimento econômico. O esforço de muitos países latino-americanos para alcan-
çar um crescimento econômico sustentado não conseguiu diminuir o abismo 
entre o continente e os países industrialmente desenvolvidos.15 A política de 
“desenvolvimento” acabou tornando esses países mais dependentes dos países 
ricos. “O subdesenvolvimento dos países pobres, enquanto fato social genera-
lizado, é claramente um subproduto histórico do desenvolvimento de outros 
países” (p. 84).

13Ibidem, p. 23.
14Ibidem, p.24.
15Ibidem, p.25.



51

Gutiérrez não analisa o desenvolvimento somente em termos econômicos, 
já que este é apenas um elemento do amplo processo social de distribuição de 
bens e serviços, de rentabilidade e de acesso ao poder político.16 Sua reflexão parte 
também da incongruência da cultura reinante: “As nações pobres e dominadas 
vão ficando para trás; a distância que as separa das outras vai aumentando. Elas se 
tornam mais e mais periféricas em relação ao nível cultural dos países do centro; 
e é problemático que algumas delas possam recuperar o terreno perdido” (p. 86). 
Keeling afirma diante disto que se corre o risco real de dividir a humanidade em 
duas espécies diferentes.

Isto leva-nos a uma necessidade de se acrescentar uma análise da situação 
em termos de poder político. “A teoria do desenvolvimento deve levar em conta 
a situação de dependência e a possibilidade de libertar-se dela” (p. 87-8). Neste 
ponto cria-se na América Latina uma verdadeira situação revolucionária, cujo 
catalizador, foi a Revolução Cubana. A essa revolução, Dom Helder Câmara, 
arcebispo de Recife, dá uma das mais apropriadas respostas: ele diz que ela não 
passa de uma “espiral da violência”. Segundo Dom Helder, a “libertação” requer 
uma análise e uma estratégia mais aprofundada. 

Esse vai ser então o trabalho de Gutiérrez. Ele trata de formular uma com-
preensão teológica da libertação que, sendo fiel à Bíblia e ao ensino da Igreja 
Católica, também respondesse às exigências da situação humana no continente.17 
Dois critérios tornam-se característicos em sua teologia da libertação: primeiro, 
o seu empenho para que a teologia fosse verdadeiramente bíblica: “A Palavra é o 
fundamento e o significado de toda a existência; esse fundamento se confirma e 
esse significado se concretiza através da ação humana” (p. 283).

Segundo, a solidariedade para com os pobres. “Cabe à Igreja, num continen-
te de miséria e injustiça como o nosso, dar ao tema da pobreza a importância que 
merece; a autenticidade da pregação da mensagem do evangelho depende desse 
testemunho” (p. 288). O livro de Gutiérrez termina com o reconhecimento de 
que, em última análise, a libertação será realizada pelos próprios oprimidos. 

Na Conferência Mundial sobre Igreja e Sociedade, em Genebra, 1966, de-
senvolve-se a preocupação com a pobreza no mundo. Nessa conferência firma-se 

16Ibidem.
17Ibidem, p. 26.



52

uma agenda do Conselho Mundial das Igrejas. “Temos viva consciência da sorte 
ingrata dos países em desenvolvimento, os quais representam dois terços da po-
pulação do mundo, mas só têm acesso a um quarto dos seus recursos” (p. 209). 

É nessa conferência que se marca uma ruptura com o pós-guerra. O 
Conselho Mundial de Igrejas, ainda dominado por representantes da América 
do Norte e do ocidente europeu, revela que o enfoque de suas preocupações será 
os problemas da África, Ásia e América Latina. Nela vai haver uma busca ao 
desenvolvimento econômico e da justiça social do chamado “terceiro mundo”.18 

Em 1979, quando o Conselho Mundial das Igrejas convocou a conferência “Fé, 
ciência e futuro”, em Boston, vários problemas novos já se tinham somado às ques-
tões de desenvolvimento e justiça social.19 Discorrendo sobre o tema “Transição para 
uma sociedade justa, participativa e sustentável”, o cientista nuclear John M. Francis 
caracterizou a situação vigente: “A ilusão do domínio, que impregnou a busca de tec-
nologias cada vez mais poderosas, caiu por terra por um período indefinido” (p. 178). 

Nesta conferência, o arcebispo-metropolitano de Nova Delhi, da Igreja Or-
todoxa Assiriana, utilizou o texto de Apocalipse 12.1-6 para pregar sobre o fun-
damento da esperança cristã. “A nova humanidade, prestes a nascer, depende de 
Deus e é destinada a viver na presença do trono de Deus. Mas, cuidado! Não nos 
deixemos devorar pelo dragão ameaçador, iludidos pela falsa segurança que cre-
mos ter em nossa ciência e tecnologia” (CMI, 1980, vol. I, p. 379).

Como crentes em Jesus Cristo, podemos perguntar: que elementos encon-
tramos na tradição cristã que nos induzem a uma nova reflexão sobre o significa-
do do ser humano e de sua vida em comunidade no ambiente natural que lhe foi 
confiado? A resposta a essa pergunta exige uma volta às raízes.20 

O campo da ética cristã

A ética vai ocupar-se com as escolhas morais práticas que os homens fazem, mas 
também, com os alvos e princípios ideais que reconhecem estarem impondo exi-
gências sobre eles.21

18Ibidem, p. 29.
19Ibidem, p. 31.
20Ibidem, p. 36.
21Gardner, E. Clinton. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora ASTE, 1965), p. 19.



53

O estudo da ética repousa sobre a pressuposição de que o homem é livre e 
responsável. Pressupõe ainda que as escolhas morais não são simples questões do 
acaso; não são fortuitas e completamente imprevisíveis.

A ética diz respeito a todas as atividades do homem sujeitas a serem razo-
avelmente louvadas ou censuradas. Interessa-se pelas formas de comportamento 
oriundas do hábito, pela ignorância, na medida em que a pessoa é responsável pela 
sua própria decisão e escolhas extremamente complexas.22 

A ética vai se diferenciar das ciências sociais, bem como das ciências físicas, 
tanto no que diz respeito ao seu campo específico de investigação como à sua 
metodologia. As ciências sociais e a ética interessam-se pela análise do comporta-
mento humano, e ambas devem levar em conta o fato de que o homem é livre e sua 
ação imprevisível, de um modo em que átomos, moléculas e planetas não o são.23  

Apesar de a ética ter semelhanças com as ciências sociais em que tanto uma 
como a outra destas disciplinas se volta para o comportamento humano, a pri-
meira difere da segunda pelo fato de interessar-se por aspectos diferentes desse 
comportamento e, também, porque emprega métodos diferentes de análise. A 
psicologia, por exemplo, é a ciência empírica que lida com fatos observáveis da 
atividade psicofísica e tenta descobrir as relações de causa e efeito. A ética, por sua 
vez, é disciplina normativa e preocupa-se primariamente com a questão relaciona-
da com alvos a serem buscados pelas pessoas e quais devem ser suas motivações.24 

A definição de ética como o estudo crítico da moralidade indica a possibili-
dade de ser encarada como ramo da filosofia, cujo propósito é o exame sistemático 
da vida moral. 

A análise da vida moral (por exemplo: liberdade, bem, mal, dever) lança luz 
sobre questões metafísicas e teológicas; mas, por outro lado, as pressuposições 
metafísicas e teológicas, feitas pelos moralistas ao examinarem o campo da ética, 
também influenciam sua compreensão e análise da vida moral.25

O moralista cristão entrega-se ao estudo da ética levando os pressupostos 
acerca da natureza do homem, do universo e de Deus. Procura entender a vida 

22Ibidem, p. 21.
23Ibidem, p. 22.
24Ibidem, p. 23.
25Ibidem, p. 27.



54

moral, a liberdade, a obrigação, o bem, o sentido último da moralidade, em termos 
desta fé, e as conclusões que ele tira a respeito dos deveres do homem e do verda-
deiro bem são determinadas, em grande parte, pelo conteúdo desta fé.26

Quando um moralista cristão se apropria de certas conclusões de sistemas 
seculares de moralidade, sem revê-las ou transformá-las, o resultado é a tentati-
va de sintetizar elementos essencialmente incompatíveis. Brunner acertadamente 
rejeita toda síntese eclética como distorção da ética cristã, mas erra ao supor que 
este é o único uso que o moralista cristão pode fazer da filosofia moral.27

Agostinho é o representante mais influente do método de relacionar a mo-
ralidade cristã com a filosofia moral na História da Igreja. Ele levou em conta, 
de modo sério, as implicações da fé e do amor cristão na sua relação com as 
exigências que a vida na sociedade humana impõe; procurou determinar o que o 
amor cristão exige do homem, em termos da responsabilidade social, extraindo o 
pensamento ético, político e científico de sua cultura e transformá-lo pelo amor 
para o serviço de Deus.28 

Portanto, a tarefa do campo da ética cristã é a de examinar a vida moral do 
homem segundo o ponto de vista da fé cristã. Foi justamente isso que Thomas 
Jefferson tentou fazer, ao compilar uma coleção de ensinos morais de Jesus, como 
alguns dos nossos contemporâneos que consideram Jesus apenas como o supremo 
mestre de moral. Mas, como observa E. F. Scott, em última análise, é impossível 
separar a ética de Jesus de sua fé religiosa, visto que Jesus não era primariamente 
um moralista: Jesus foi algo diverso do que legislador ou reformador. Ele trouxe 
mensagem de Deus e sua ética não tem sentido à parte de sua religião.29 Assim, 
não se pode compreender o ensino moral do cristianismo mediante a simples reu-
nião dos conselhos éticos de Jesus, encontrados no Sermão do Monte e em outras 
partes dos Evangelhos, quer sejam esses ensinos interpretados como leis para 

26Ibidem, p. 28.
27Ibidem, p. 31.
28Para uma excelente exposição do motivo conversionista em Agostinho, pode se 

pesquisar em H. Richard Niebuhr, Christ and culture (Nova York: Harper & Brothers, 
1951), p. 206ss.

29E. F. Scott. The etical teaching of Jesus (Nova York: The Macmillan Company, 1924), 
p. xii. 



55

serem literalmente cumpridas, quer como princípios para orientação geral.30 Para 
compreender o ensino ético de Jesus, deve-se procurar entendê-lo no contexto de 
sua mensagem religiosa.

A ética cristã e os Dez Mandamentos

Quando Jesus expõe o Sermão do Monte, foi enfático ao afirmar que não veio 
descumprir a Lei, e, sim, cumpri-la. Deste modo, pode-se dizer que a ética cristã 
tem por base o decálogo, no que concerne ao seu aspecto espiritual e moral. A 
ética dos Dez Mandamentos dá suporte à ética cristã, de modo marcante e aper-
feiçoado por Cristo.31 

No Sermão do Monte, tendo o decálogo como máxima da Lei, Jesus trou-
xe uma nova maneira de cumprir a Lei, valorizando o interior, muito mais do 
que o exterior. Tal entendimento é fundamental para a consistência e solidez da 
ética cristã.

Outra questão reflexiva é a de que Cristo aprofundou o cumprimento do 
decálogo, formulando uma obediência mais exigente do decálogo. Ele fundamen-
ta tal obediência numa atitude consciente, que brota do interior do ser, não do 
cumprimento legalista de atos exteriores.32 Deus prometeu isto a Ezequiel: “E vos 
darei um coração novo e porei dentro de vós um espírito novo; e tirarei o coração 
de pedra da vossa carne e vos darei um coração de carne. E porei dentro de vós o 
meu espírito e farei que andeis nos meus estatutos, e guardeis os meus juízos, e os 
observeis” (Ez 36.26,27). 

Enquanto na antiga aliança os atos exteriores falavam mais alto, e eram leva-
dos em consideração em termos de julgamento das ações, o Senhor Jesus Cristo 
procurou mostrar que, para ele e para Deus (o Pai), o mais importante é o que se 
passa dentro do coração dos homens, no íntimo de seu ser. Os ouvintes de Jesus 
ficaram admirados e perplexos, diante da doutrina de Jesus sobre o cumprimento 
dos Dez Mandamentos.33

30Gardner, E. C. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora Aste, 1965), p. 34. 
31LIMA, Elinado Renovato de. Ética cristã, confrontando as questões morais do nosso 

tempo. 2. ed. (Rio de Janeiro: CPAD, 2002), p. 32. 
32Ibidem, p. 33.
33Ibidem, p. 34.



56

Um exemplo desses ensinamentos de Jesus no Sermão do Monte, que se 
pode refletir, diz respeito à ética do amor. A Lei mandava amar o próximo, mas 
odiar o inimigo (Lv 19.18). No ensinamento de Jesus sobre o amor, diz: “Ouviste 
o que foi dito: Amarás o teu próximo e aborrecerás o teu inimigo” (Mt 5.43). Jesus 
apresenta então uma contraposição ao que preceituava a Leis: 

Eu, porém, vos digo: Amai a vossos inimigos, bendizei os que vos maldizem, 
fazei bem aos que vos odeiam e orai pelos que vos maltratam e vos perseguem, 
para que sejais filhos do Pai que está nos céus; porque faz que o seu sol se levante 
sobre maus e bons e a chuva desça sobre justos e injustos (Mt 5.44,45).

Esta visão eleva o sentido do amor, sendo um verdadeiro teste para o cris-
tão em todos os tempos. Os antigos cumpriam os mandamentos e estatutos, em 
Israel, de modo formal e frio. Alguém deveria ser punido se matasse, mas não 
havia condenação para quem odiasse. Contudo, Jesus deu aos mandamentos um 
sentido muito mais elevado, tornando-os instrumentos da justiça e do amor de 
Deus.34 Um exemplo que pode ser citado aqui é a Parábola do Bom Samaritano 
(Lc 10.25-37). Nela Jesus define o próximo como alguém que tenha necessidade 
a que eu possa atender e aplica o princípio aos de fora da igreja, assim como aos 
amigos crentes. Quando um doutor da lei perguntou a Jesus sobre as prioridades 
éticas e espirituais na vida, ele respondeu que as principais obrigações de uma 
pessoa eram amar a Deus e amar ao próximo como a si mesmo (Lc 10.25-29).35  

Não foi só no ensino de Jesus que a ética passou a ser aplicada a questões 
internas do coração humano. É verdade que Jesus estendeu sua denúncia do ho-
micídio à área do coração e das motivações ocultas (Mt 5.22), e a do adultério à 
área do coração onde uma pessoa tem pensamentos adúlteros (Mt 5.28). Mas no 
décimo mandamento, a proibição da cobiça é a melhor prova de que Jesus não 
anunciava algo novo quando dirigiu sua denúncia a atitudes interiores, não apenas 
a atos externos. Considerar as atitudes do coração, não apenas atitudes externas, 
foi a preocupação tanto da lei de Moisés como de Jesus que se inspirou nela.36 

34Ibidem, p. 39.
35ERA, Scott B. Ética cristã. 1. ed. (São Paulo: Vida Nova, 2013), p. 37.
36Pallister, Alan. Ética crista hoje, vivendo um cristianismo coerente em uma sociedade 

em mudança rápida (São Paulo, Shedd Publicações, 2005), p. 259-60.



57

Pode se afirmar que o Novo Testamento foi resumido por Jesus na ordenan-
ça por ele dada: “Sede perfeito como vosso Pai Celeste é perfeito”. Tal ordenança 
nos faz recordar o velho mandamento da Lei: Sede santos, por que eu, Iahweh 
vosso Deus, sou santo” (Lv 19.2). A santidade exigida deveria ser modelada sobre 
o fogo purificador de Deus, no qual a presença do mal não pode subsistir.37 Jesus 
não destruiu este ideal. Ele o completou.

“Sede perfeito como Deus é perfeito” revela uma ordem muito elevada. Jesus 
é o exemplo a ser seguido já que ele foi perfeito como seu Pai. Este é o desafio 
desta ordenança. Seguir a Jesus. E seguir a Cristo não é ir à caça de um ideal, mas 
compartilhar dos resultados de uma realização. Cristo não requer de ninguém que 
vá onde ele mesmo não tenha ido, ou fazer alguma coisa que ele mesmo não tenha 
feito.38 Nós nunca estamos num caminho desconhecido. Richard Baxter disse.

Cristo me guia de uma parte à outra; não há lugares escuros.
Pois ele foi, antes de mim, de uma parte à outra
Ele que veio pelo reino de Deus, deve entrar por esta porta.39

Portanto, pode-se afirmar que Cristo tem duas mãos onde uma aponta o 
caminho e a outra para abraçar e ajudar ao longo do caminho. O ideal cristão, 
então, repousa diante de cada um de nós, não como um distante e austero pico da 
montanha, mas como uma estrada sobre a qual podemos caminhar com Cristo 
como guia e amigo.40 

A ética reformada

Zuínglio não foi um teórico da ética no sentido formal, mas um homem prático 
que apreciou ações acima de conversas cujos escritos mostraram uma profunda 
preocupação ética. 

Desde Zuínglio, a ética reformada manteve suas ênfases básicas. Rejeitou a 
visão de que a salvação estava aberta para o pagão apenas na base da lei natural. 

37Manson, T. W. Ética e o evangelho (São Paulo: Editora Cristã Novo Século, 2003), 
p. 51. 

38Ibidem, p. 52. 
39Séries de seu Potencal Fragments (1981) que aparece em muitos livros de hinos e 

em versos começando por: “Senhor, isto não pertence ao meu cuidado”.
40Ética e o evangelho, p. 59. 



58

A ética da reforma manteve o ensino distintivo da Reforma de que um homem 
não é capaz de agradar a Deus de qualquer maneira à parte da graça de Deus em 
Cristo e do poder regenerador do Espírito Santo. 

A ética reformada não é pura e simplesmente uma ética da lei. As confissões 
e teologias reformadas enfatizam aspectos éticos além dos aspectos legais. Ela 
inclui o aspecto situacional no sentido de que ela vê a tarefa da ética como a de 
dirigir as circunstâncias presentes para um objetivo futuro e, portanto, como re-
querendo uma análise da presente “situação”. E ela inclui também o aspecto exis-
tencial no sentido que ela vê a fé e o amor como condições necessárias e suficien-
tes para as genuínas boas obras e, portanto, vê a tarefa ética como a de purificação 
do homem interior para que sua justiça possa ser mais do que apenas externa.41 

A vida cristã como resposta à atividade de Deus42

A ética cristã reconhece o lugar legítimo pretendido pela aspiração ao bem e a lei 
como guia para descobrir a vontade de Deus, mas seu método se define melhor 
como resposta do homem à atividade de Deus. É a resposta do homem à vontade 
e ao propósito de Deus, revelados pelo próprio Deus, pela história, pela Escritura, 
pela presente agitação social e pela experiência da comunidade cristã, tudo isso 
focalizado sobre a decisão ética concreta.43 

Gardner apresenta de forma detalhada a resposta que o homem deve dar a 
cada forma de ação divina sobre ele, o homem.

Em primeiro lugar, ele descreve sobre a resposta a Deus como Criador. A 
ação de Deus como Criador impõe ao homem uma resposta de gratidão e amor. 
Gratidão a ele e um amor reverente para com a criação. Como disse Gardner, em 
todos os aspectos de nossa conduta defrontamo-nos com Aquele que nos deu 
existência em determinado momento e sob certas circunstâncias especiais.44 Essa 
existência tem sentido somente em relação à vontade soberana de Deus e dos seus 
propósitos e o segmento da história em que se está colocado, adquirindo sentido 
nesse relacionamento.

41Henry, Carl. Dicionário de ética cristã (São Paulo: Cultura Cristã, 2007), p. 279-80.
42Gardner, E. C. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora ASTE, 1965), p. 196.
43Ibidem, p. 196.
44Ibidem, p. 199. 



59

A resposta então do homem, que pela fé sabe e crê que Deus é o Criador de 
tudo, é de louvor e de gratidão pela sua própria vida, pelas boas dádivas que lhe 
concede e pelo conhecimento de que em todas as coisas Deus age para o seu bem.

Gardner finaliza esta primeira resposta dizendo que a básica resposta à ação 
de Deus como Criador é a de aceitar e afirmar aquilo que Ele criou.45

A segunda resposta apresentada por Gardner é sobre Deus como juiz. A 
resposta que se impõe aqui ao homem quanto a esta forma de ação de Deus é a 
de arrependimento e negação própria. 

Em decorrência do caráter grave que a Bíblia atribui ao pecado, há uma 
urgência em que o homem responda a ação divina com arrependimento. Aqui 
o homem está sendo convidado a uma mudança de direção, o fazer meio volta 
e “voltar-se para o Senhor”. É a aceitação do julgamento divino sobre nós mes-
mos e a cooperação com o desígnio de Deus para que o “EU” seja conservado 
sob domínio, a fim de que a vontade de Deus para toda a comunidade não  
sofra derrota.46 

A terceira resposta apresenta por Gardner é a de Deus como redentor. Aqui 
o homem é convidado a dar uma resposta em atitude de perdão e liberdade. Des-
de que Deus aceita o homem como pecador e livremente o perdoa, este deve 
aceitar o perdão divino como uma dádiva de Deus. 

Este perdão divino somente pode ser aceito com humildade e arrependi-
mento. O homem deve estar pronto a reconhecer que é ele quem está errado 
diante de Deus e que nada ao seu alcance é capaz de isentá-lo de culpa.47 A sua re-
lação certa para com Deus deverá ser a de confiança e de resposta, de dependência 
da vontade soberana de Deus. Se o desejo de aceitar o perdão divino for genuíno, 
deve manifestar-se no oferecimento de perdão ao próximo. De outra forma, a 
disposição de aceitar o perdão divino refletirá, apenas, certo desejo egoísta, não a 
prontidão em submeter-se à vontade total de Deus48.

Gardner apresenta nesta resposta uma reflexão muito importante. O cristão, 
diz ele, não foi chamado apenas para perdoar e para agir, de modo livre, para com 

45Ibidem, p. 202.
46Ibidem, p. 204.
47Ibidem, p. 207.
48Ibidem, p. 207.



60

os irmãos na fé, mas também para imitar o amor de Deus para com os que ainda 
não são reconhecidos como filhos de Deus.49 

Finalmente, pode-se afirmar que quando o homem percebe claramente a 
natureza da vontade divina, este vê que o propósito do Redentor inclui o do Cria-
dor e do Juiz. Deste modo, a resposta ao Redentor, inclui a resposta ao Criador, 
sendo que aquela representa o cumprimento desta. Mas ainda, a resposta ao Re-
dentor deve ser dada, também, à luz dos apelos do Juiz. De outra forma, o amor 
cristão facilmente se degenera em sentimentalismo e negligencia a necessidade ao 
próximo de restrição e disciplina.50

Conclusão

A ética cristã se baseia no fato de haver Deus tomado a iniciativa de revelar seu 
amor ao homem. Este amor de Deus pelo homem é livre, espontâneo e não me-
recido; mas como Senhor soberano, Deus exige o homem para si mesmo, para 
uma vida de amor. Deus exige a resposta do “eu total”: “Amarás, pois, o Senhor 
teu Deus de todo o teu coração, de toda a tua alma, de todo o teu entendimento 
e de toda a tua força” (Mc 12.30). Por esta razão, no próprio ato pelo qual Deus 
revela seu amor ao homem, ele o desafia com um segundo mandamento: “Ama-
rás o teu próximo como a ti mesmo” (Mc 12.31). Assim, pode se afirmar que o 
homem jamais poderá amar o seu próximo de maneira cristã a não ser que ame 
a Deus com todo o coração, alma, mente e força; pois, à parte da confiança em 
Deus e lealdade final a ele, o amor do homem e seus semelhantes ou é egoísta ou 
idólatra, ou as duas coisas.51

A fé cristã declara, então, que todos os homens são de igual valor para Deus e 
que todos partilham igualmente de seu amor; consequentemente, o cristão tem de 
imitar a universalidade bem como a espontaneidade e o altruísmo do amor divino.52 

49Ibidem, p. 209.
50Ibidem, p. 211. 
51Ibidem, p. 213.
52Cf. A parábola do Bom Samaritano (Lc 10.29-37) e a exigência de Jesus de que 

seus seguidores amem seus inimigos (Mt 5.44), bem como seu próprio exemplo ao buscar 
a “ovelha perdida”, dos “publicanos” e os “pecadores” para que lhe pudesse ministrar de 
modo especial, em vista de suas necessidades especiais.



61

Como qualquer mãe, quando Karen soube que um bebê estava a caminho, 
fez todo o possível para ajudar o seu outro filho, Michael, com três anos de idade, 
a se preparar para a chegada.

Os exames mostraram que era uma menina, e todos os dias Michael cantava 
perto da barriga de sua mãe. Ele já amava sua irmãzinha mesma antes de ela nascer.

A gravidez se desenvolveu normalmente, entretanto surgiram algumas com-
plicações no trabalho de parto e a menina foi levada para a UTI neonatal do Hos-
pital Saint Mary. Os dias passaram e a menina piorava. O médico disse aos pais 
que deveriam preparar-se para o pior, pois as chances dela eram muito pequenas. 
Enquanto isso, Michael, todos os dias, pedia aos pais que o levassem para conhe-
cer a irmãzinha. A segunda semana na UTI entrou e esperava-se que o bebê não 
sobrevivesse até o final dela. Karen então decidiu que levaria Michael ao hospital 
de qualquer jeito. A enfermeira não permitiu que ele entrasse e exigiu que a mãe 
o retirasse dali. Mas Karen insistiu: “Ele não irá embora até que veja a irmãzinha”. 

Finalmente Michael foi levado até a incubadora. Depois de alguns segundos 
olhando, ele começou a cantar, com sua voz pequenina, a mesma canção que can-
tava para ela ainda na barriga da mamãe. 

Nesse momento o bebê pareceu reagir. A pulsação começou a abaixar e se 
estabilizou. Karen encorajou Michael a continuar cantando. Enquanto Michael 
cantava, a respiração difícil do bebê foi se tornando suave. Todos se emocionaram 
e alguns chegaram até a chorar.

No dia seguinte, a irmãzinha de Michael já tinha se recuperado e em poucos 
dias foi para casa.

A Woman’s Day Magazine chamou esta história de “história da canção de 
um irmão”. Karen chamou de “O milagre do amor de Deus”.

Referências bibliográficas

Gardner, E. Clinton. Fé bíblica e ética social (São Paulo: Editora ASTE, 1965).
Geisler, Norma L. Ética cristã, opções e questões contemporâneas. 2. ed. (São Paulo: 

Vida Nova, 2010).
Henry, Carl. Dicionário de ética cristã. 1. ed. (São Paulo: Cultura Cristã, 2007). 

p. 608.
Lima, Elinaldo R. de. Ética cristã, confrontando as questões morais do nosso tempo.  

2. ed. (Rio de Janeiro: CPAD, 2002). p. 256.



62

Lopez, Azpitarde E. Práxis cristã, opção pela vida e pelo amor (São Paulo: Edições 
Paulinas, 1984). p. 496.

Matera, Frank J. Ética do Novo Testamento, os legados de Jesus e de Paulo (São  
Paulo: Editora Paulus. 1999). p. 379.

Rudnick, Milton L. Ética cristã para hoje, uma perspectiva evangélica (Rio de  
Janeiro: Editora JUERP, 1988). p. 136.

Pallister, Alan. Ética cristã hoje, vivendo um cristianismo coerente em uma  
sociedade em mudança rápida. 1. ed. (São Paulo: Shedd Publicações, 2005).  
p. 279.

É Mestre em Teologia (FABAPAR), Pós-graduado em 
Aconselhamento (Seminário Southeastern de Carolina 
do Norte EUA) e Bacharel em Teologia (FTBSP e 
Unicesumar). Professor (STBC) em: Aconselhamento; 
Ética Cristã; Homilética; Teologia Sistemática.

Sobre o autor

Manoel Pedro da Silva



Lançamentos

Salmos - Vol. 1: 1-72 - Série comentário expositivo

Ao longo dos séculos, Salmos tem ocupado um lugar de 
grande apreço no judaísmo e no cristianismo, bem como na 
vida dos crentes de forma individual. Os salmos expressam
de modo profundo os pensamentos e as emoções da alma, 
desde as experiências mais sublimes de alegria e louvor até
os vales mais profundos do lamento. C. Hassell Bullock foi 
intensamente influenciado pelos Salmos, e esse comentário 
nasceu de uma vida inteira de estudo realizado com amor
— como cristão, professor e pastor. Bullock traz essas três 
perspectivas, conduzindo o leitor de forma habilidosa em
cada salmo ao dar atenção especial ao gênero, à estrutura,
à teologia e à aplicação prática.

C. Hassell Bullock | 17x23 cm | 608 p.

A visão cristã de Deus e do Mundo

Nessa magnífica obra, o teólogo escocês James Orr 
apresenta uma extensa descrição e defesa da visão teísta 
centrada na encarnação de Jesus Cristo. Orr aborda 
temas como o conceito de Weltanschauung, visões 
alternativas ao cristianismo, ceticismo, agnosticismo, 
ateísmo, evidências favoráveis à visão cristã, ser humano 
como imagem de Deus, imortalidade, problema do mal, 
encarnação de Cristo e sua divindade etc.

James Orr | 16x23 cm | 576 p.

Romanos: comentário exegético

Durante mais de vinte anos o comentário de 
Romanos de Douglas Moo tem proporcionado a 
pastores, seminaristas e estudiosos uma visão 
detalhada da mais famosa carta de Paulo. Nessa 
revisão ampla e geral de seu comentário, Moo trata 
de questões que foram trazidas à proeminência 
desde a primeira edição. Ele incorporou as mais 
recentes pesquisas e reescreveu o texto por inteiro 
para melhorar e facilitar a compreensão.

Douglas J. Moo | 16x23 cm | 1392 p.



Teologia em três dimensões
Um guia para o triperspectivismo

John Frame nos oferece uma introdução clara e acessível 
do estudo “triperspectivista” em que temas da teologia 
são considerados de modo proveitoso a partir de várias 
perspectivas sem prejudicar sua unidade e veracidade.

John M. Frame | 14x21 cm | 144 p.

Você nunca está além do alcance e da necessidade da 
graça de Deus. Sem a graça nunca chegaríamos a Cristo. 
Mas ser um cristão é mais do que vir a Cristo. É também 
crescer e se tornar semelhante a Jesus. A busca da 
santidade é um trabalho árduo, e quando entramos nessa 
disciplina, às vezes perdemos de vista a graça. Jerry 
Bridges nos ajuda a evitar essa distração, apresentando 
uma explicação clara e abrangente do evangelho e do que 
ele significa para os cristãos. 

O comentário de Jeremias

A esperança e oração é que os leitores desse volume 
consigam vivenciar um pouco as experiências dessa figura 
solitária do final do século VII e início do VI a.C. e 
apreender algo da profunda relevância de seu chamado 
para seu próprio povo para que fossem verdadeiros com 
sua aliança com o Senhor e vivessem em conformidade 
com essa aliança.

J. A. Thompson | 16x23 cm | 736 p.

A disciplina da graça

Jerry Bridges | 14x21 cm | 368 p.


