
15

Heresias históricas e a importância  
de Niceia para o cristianismo

Willy Robert

É correto dizer que a sistematização da teologia se deu talvez mais por uma 
atitude reativa do que por uma questão proativa, isso é observável desde o 
texto bíblico. Paulo, por exemplo, ao escrever sua primeira carta aos Corín-

tios, dentre outras questões, escreve para corrigir um pensamento errado que havia 
na igreja em relação à forma como se celebrava a ceia do Senhor. De igual forma, 
o mesmo acontece com sua carta aos Gálatas, após passar por ali e ensinar pessoal-
mente, os judaizantes conseguiram adentrar às igrejas e espalhar seus conceitos he-
réticos, ao saber disso Paulo escreve sua carta com a intenção de corrigir o problema. 

Quando se analisam os quatro primeiros Concílios ecumênicos da igreja, 
Niceia (325), Constantinopla (381), Éfeso (431) e Calcedônia (451), observamos 
a mesma atitude reativa impulsionando as formulações dos Concílios. Havia a 
doutrina correta, reconhecida historicamente pela igreja, mas de repente apare-
cem pensamentos incorretos, sobretudo no que se refere às questões cristológicas, 
trinitárias e pneumatológicas. Isso faz com que a igreja tenha uma postura apolo-
gética que vai resultar na sistematização teológica. 



16

O historiador Justo González afirma que os concílios foram importantíssi-
mos para estabelecer a distinção entre heresia e ortodoxia, pois “aqueles que vie-
ram a ser considerados hereges não trabalharam fora da comunidade cristã — tais 
pessoas se consideravam cristãos fiéis, que tentavam explicar o evangelho de uma 
forma que seus contemporâneos pudessem entendê-lo”.1 Ou seja, os hereges es-
tavam usando a própria Escritura para fundamentar suas crenças erradas. O papel 
dos concílios, por tanto, foi o estabelecimento da interpretação correta daquilo 
que os textos realmente estavam dizendo. 

Esse texto tem por objetivo apresentar alguns dos inúmeros pensamentos 
heréticos relacionados com a pessoa de Cristo nos primeiros séculos da igreja, e 
também apresentar a forma como a igreja respondeu a essas heresias. 

Primeiras controvérsias

As primeiras controvérsias estão relacionadas a forma como se enxergou a pessoa 
de Cristo. Podemos dividir as heresias sobre Cristo em vários grupos distintos. 
Havia o grupo que negava a divindade de Cristo, o grupo que negava a humani-
dade de Cristo, o grupo que negava a união pessoal das duas naturezas de Cristo 
e o grupo que negava a distinção entre o Pai e o Filho.2 Vamos focar nos dois 
primeiros grupos e nos temas que foram discutidos nos três primeiros séculos.

Heresias que negavam a humanidade de Jesus

Docetismo 

Uma das primeiras heresias a surgir no começo da era cristã foi o docetismo. Esse 
termo é oriundo da palavra grega que significa parecer ou aparentar. De acordo 
com essa doutrina, Jesus tinha apenas aparência humana, mas não era humano de 
fato, sendo assim, ele apenas pareceu sofrer pelos pecados do homem. 

Os docetas negavam explicitamente a realidade do corpo humano de Cristo 
como consequência de sua suposição de que o mal é inerente à matéria. Se a ma-

1Justo L. Gonzáles, Uma história do pensamento cristão, p. 115 [publicado por Cultura 
Cristã em três volumes].

2Franklin Ferreira e Alan Myatt propuseram essa distinção em sua Teologia Siste-
mática [publicado por Vida Nova sob o título Teologia sistemática].



17

téria é má, e Cristo é puro, logo o corpo de Jesus deveria ter simplesmente uma 
aparência fantasmagórica. Logo, o docetismo negava a real encarnação de Deus 
Filho e, consequentemente, também negava sua expiação mediante a morte na 
cruz, bem como sua ressurreição dos mortos. A origem do pensamento doce-
ta não era bíblica, mas pagã, tendo em Alexandria sua principal base de apoio.3 
Gregg Allisson afirma que o docetismo se tornou uma parte fundamental do 
gnosticismo.

Gnosticismo

 A principal característica do gnosticismo4 era sua capacidade de sincretizar 
qualquer doutrina que achassem valiosas. Justo González afirma que quando os 
gnósticos tiveram contato com o cristianismo primitivo, logo se apossaram dos 
aspectos do cristianismo que mais pareciam importantes para eles. Além disso, 
González também afirma que o gnosticismo fazia uso do dualismo dos persas, das 
religiões de mistérios orientais, da astrologia babilônica, da filosofia helenística, 
dentre outras. 

Em termos conceituais, podemos seguir a definição sobre gnosticismo que 
Claudio Moreschini traz em seu livro: “No sentido mais amplo, por gnose se 
designa qualquer movimento de pensamento segundo o qual a verdade divina de 
salvação está contida numa revelação acessível somente a poucos eleitos, os quais 
podiam obtê-la ou por meio da experiência direta da revelação ou mediante a 
iniciação à tradição secreta esotérica de tais revelações”.5 

O gnosticismo partia de um pressuposto dualístico entre o material e o es-
piritual. Assim, sua doutrina enfatizava que o mundo material não era obra das 
mãos de Deus, uma vez que a matéria era má. Eles atribuíam a Criação do mundo 

3M. D. McD., “DOCETISMO”, Novo dicionário de teologia, p. 306 [publicado por 
Hagnos]. 

4Além de um certo protognosticismo que vem desde o período dos apóstolos, 
J.N.D. Kelly afirma que: “Alguns documentos do Novo Testamento também combatem 
o que parece ser influência gnóstica. Portanto, é mais satisfatório considerar o gnosticis-
mo como um movimento ou, mais precisamente, como uma tendência mais ampla e mais 
antiga do que o cristianismo”.

5Claudio Moreschini, História da filosofia patrística, p. 43 [publicado por Edições 
Loyola]. 



18

material não a Deus, mas a um ser inferior. Seguindo nessa linha de raciocínio, o 
gnosticismo pregava que o corpo era uma espécie de prisão do espírito, de modo 
que a salvação consistia na libertação do espírito aprisionado dentro do corpo. 

As consequências cristológicas do pensamento gnóstico foram terríveis. Ou 
seja, se a matéria é má, logo seria impossível Cristo ter encarnado. Havia então 
uma negação da encarnação de Cristo, bem como uma negação de seus sofrimen-
tos e de sua morte. 

Um exemplo das variações do gnosticismo se mostra no ensino de Cerinto, 
que foi um dos grandes expoentes do gnosticismo na virada entre o primeiro e 
segundo século. Ele afirmava que havia uma distinção entre Jesus e Cristo. Jesus 
teria sido o homem natural enquanto Cristo era o ser divino que desceu sobre 
Jesus na ocasião de seu batismo, tendo abandonado Jesus no momento de sua 
crucificação e voltado para o céu. 

Eutiquianismo

Êutico, foi líder de um mosteiro em Constantinopla e ensinava que em Cristo, 
sua natureza divina havia suplantado a natureza humana. Sua visão é também 
conhecida como monofisismo, que carrega a mesma ideia da natureza divina ab-
sorvendo a natureza humana. 

Heresias que negavam a divindade de Jesus

Os judaizantes

Os judaizantes foram o primeiro grupo que tentou se introduzir nos arraiais cris-
tãos, a grande questão é que em relação aos judaizantes, temos o próprio texto 
bíblico que já os confrontava diretamente, uma vez que os apóstolos foram seus 
contemporâneos. Ainda assim, alguns resquícios judaizantes passaram pela época 
dos apóstolos e foram combatidos pela primeira geração pós-apostólica.

Um grupo que se destaca nessa época são os ebionitas. O termo aparece pela 
primeira vez na obra Contra as Heresias, de Irineu de Lyon. O termo deriva da pala-
vra hebraica ebyon, que significa “pobre”. Para esse grupo, Jesus não era divino. Eles 
entendiam haver dois princípios, um do bem e outro do mal. Sendo o princípio do 
mal aquele que governa nossos dias. De outro lado, o princípio do bem reinará em 
um futuro escatológico. Até chegar esse futuro escatológico, o princípio do bem se 



19

mostra nesse mundo por meio de diversas encarnações de seu profeta representante. 
Tais encarnações se deram nas pessoas de Adão, Abel, Isaque e Cristo. Eles nega-
vam o nascimento virginal do Senhor Jesus e entendiam que no ato de seu batismo 
ele havia recebido poder para cumprir sua missão, que não envolvia a salvação da 
humanidade, mas sim, um chamado à obediência à Lei de Deus. 

Adocionismo

O adocionismo defendia que Jesus nasceu como um ser humano normal, mas que 
fora adotado por Deus como seu Filho. Como essa ideia ecoava nas sociedades 
pagãs, o contexto cultural contribuiu para a sua popularização. Paulo de Samósata 
é o nome mais associado à origem dessa doutrina. Para ele, Jesus era um homem 
em quem o Pai entrara e possuíra. 

Atanásio sugere que Paulo entendia que Jesus havia sido concebido pelo 
Espírito Santo, de forma que ele era um ser humano moralmente superior aos 
demais, e por isso, ele era capaz de alcançar a impecabilidade de uma maneira que 
ninguém mais conseguiria. 

Essa posição se mostrou muito atraente porque, de certa forma, oferecia uma 
recompensa semelhante à obtida por Jesus. Gerald Bray afirma que eles garan-
tiam às pessoas que seus esforços levariam a uma boa vida em que nada era em 
vão, e que se tivessem de sofrer para isso eles receberiam uma bênção proporcional 
na vida porvir. Um tipo de salvação pelas obras.  

Arianismo

Os historiadores reconhecem que não é fácil dizer especificamente no que Ário 
acreditava uma vez que o que chegou até nós sobre seus ensinamentos veio pelos 
relatos das pessoas que o combateram. Segundo Geral Bray, há também o fato de 
que os seguidores de Ário, que não eram poucos, modificaram suas percepções de 
diversas maneiras, de modo que mais tarde se considerava que o arianismo pode-
ria ser diferente do que Ário realmente pensava. Ainda assim, segundo Bray, não 
resta a menor dúvida de que Ário provocou controvérsia desde o início e que, se 
o entendimento equivocado tivesse sido o único problema, haveria muitas opor-
tunidades para corrigi-lo. Outro ponto interessante observado por Bray, é o fato 
de que a condenação do arianismo em Niceia nunca foi revertida, mesmo tendo 
surgido uma grande facção pró-ariana na época.



20

Ário era um presbítero do distrito eclesiástico de Baucale, em Alexandria. 
J.N.D. Kelly afirma que “a premissa fundamental de seu sistema é a afirmação 
da singularidade e da transcendência absolutas de Deus, a fonte não-originada 
(agennetos arché) de toda a realidade”.6 Em resumo, pode-se afirmar que Ário 
defendia a ideia de que o Filho que se fez conhecido em Jesus Cristo era um ser 
divino, porém não era Deus. Era divino no sentido moral pelo fato de ser per-
feitamente bom e santo, no entanto, não possuía características de Deus. Sendo 
assim, não foi necessário utilizar de aparições docéticas para se revelar. Ele era, 
ao mesmo tempo, superior a todas as coisas no mundo material e a mais elevada 
das criaturas espirituais. Havia uma enorme diferença entre ele e nós, mas essa 
diferença era de grau e não de tipo. Ele era totalmente compatível com o mundo 
material por ser ele mesmo uma criatura.

Atanásio, que foi o grande campeão contra o arianismo, escreveu acerca de 
uma correspondência entre Ário e o Bispo Alexandre, onde Ário começa com a 
seguinte declaração: “Nós reconhecemos um só Deus, que é o único não-gerado 
(agenneton, isto é, autoexistente), único eterno, único sem começo (anarchon), 
único verdadeiro, único detentor de imortalidade, único sábio, único bom, único 
soberano, único juiz de todos, etc.”. A ênfase na singularidade, transcendência 
e indivisibilidade do ser divino levou Ário a afirmar que o ser divino não pode 
ser partilhado ou comunicado. Caso Deus7 comunicasse sua substância a algum 
outro ser, ele não poderia ser considerado indivisível e seria sujeito a mudanças, 
o que é inconcebível. 

A resposta da igreja

Assim que essas visões heréticas começam a ser disseminadas, a Igreja logo tratou 
de refutá-las. Nesse sentido, homens como Atanásio, Tertuliano, Irineu, Hipólito 
de Roma dentre outros, tiveram um papel importantíssimo na defesa da fé verda-
deira. Ainda assim, nada supera o papel desempenhado pelos primeiros Concílios 
da igreja no combate às heresias. 

6J. N. D. Kelly, Patrística: origem e desenvolvimento das doutrinas centrais da fé cristã, 
p. 172 [publicado por Vida Nova].

7Com “Deus” ele se refere ao Pai.



21

O primeiro Concílio acontece na cidade de Niceia entre os meses de maio a 
julho do ano de 325. Segundo Eusébio de Cesareia, o Concílio teve a participação 
de 250 bispos, além de sacerdotes, diáconos e acólitos. 

Dentre os vários temas tratados, o mais complexo eram as teses de Ário que, 
como vimos, defendia que o Filho era uma criação inferior do Pai, o que conse-
quentemente o legava a uma posição de subordinação eterna ao Pai. O próprio 
Ário expôs duas ideias junto com os seus seguidores.

O grupo contrário às teses de Ário era liderado pelo bispo Marcelo de An-
cira, Eustáquio de Antioquia, Alexandre de Alexandria e Atanásio. Eles partiram 
do símbolo de fé da igreja de Cesareia e elaboraram o que ficou conhecido como 
Credo Niceno. Nesse credo, se evitou explicitamente as ideias de subordinação 
do Filho em relação ao Pai e obviamente, se evitou também a ideia do Filho ser 
uma criação do Pai. O ponto marcante do Credo nesse sentido é sua asseveração: 
“Deus de Deus, Luz de Luz, Deus verdadeiro de Deus verdadeiro, gerado, não 
criado, da mesma natureza do Pai” (homousion to Patri = consubstancial ao Pai). 

Em 19 de junho de 325, o Concílio adotou esse novo símbolo e condenou as 
teses de Ário. Tanto ele quanto os dois outros bispos que votaram contra o novo 
símbolo foram excluídos da comunhão da igreja. 

Além das teses de Ário, o conteúdo do Credo Niceno também refuta as de-
mais heresias cristológicas surgidas nesses três primeiros séculos da igreja. 

Em relação às heresias que negavam a divindade do Senhor Jesus Cristo, o 
credo afirma: “Creio [...] Em um só Senhor Jesus Cristo, o Filho de Deus, gerado 
unigênito do Pai, isto é, da substância do Pai; Deus de Deus, luz de luz, Deus 
verdadeiro de Deus verdadeiro, gerado, não feito, consubstancial ao Pai; por quem 
foram feitas todas as coisas que estão no céu ou na terra”.

Em relação às heresias que negavam a humanidade de Jesus, o Credo foi 
enfático: “Creio em um só Senhor Jesus Cristo [...] o qual por nós homens e para 
nossa salvação, se encarnou e se fez homem. Padeceu e ressuscitou ao terceiro dia”.

Além dessas veementes declarações, o Concílio ainda estabeleceu como 
sendo anátemas aqueles que defendessem posições diferentes dessas que foram 
estabelecidas. Ao anátema diz-se o seguinte: “E quem quer que diga que houve 
um tempo em que o Filho de Deus não existia, ou que antes que fosse gerado 
ele não existia, ou que ele foi criado daquilo que não existia, ou que ele é de uma 
substância ou essência diferente (do Pai), ou que ele é uma criatura, ou sujeito à 



22

mudança ou transformação, todos os que falem assim, são anatematizados pela 
Igreja Católica”.

É nítido que as controvérsias não acabaram ali em Niceia. Ainda assim, é 
inegável o papel que esse Concílio tem para estabelecer as bases da fé ortodoxa. 
Alguns críticos da igreja afirmam, falsamente, que Niceia inventou a Bíblia, criou 
a forma como se deve crer, dentre outras coisas totalmente falsas. Niceia apenas 
condenou o pensamento equivocado que surgiu no meio do bom andamento 
teológico da igreja. O papel de Niceia foi de correção e explanação, não de fun-
damentação da fé. A questão foi condenar o pensamento errado, o pensamento 
correto já existia desde os ensinamentos de Jesus e dos apóstolos. 

Hoje, tem-se mostrado necessário enfatizarmos novamente o que foi feito 
em Niceia. Em nossos dias, é muito comum ver pessoas influenciadas por um 
cristianismo liberal angariando milhares de seguidores afirmando a natureza di-
vina de Cristo como mito, como invenção da igreja, como resultado da mente 
perturbada dos discípulos após a morte de Cristo, nada mais falso. O Cristo real, 
o Cristo bíblico é aquele que nossos irmãos em Niceia contemplaram e descre-
veram em seu símbolo: “O Filho de Deus, gerado unigênito do Pai, isto é, da 
substância do Pai; Deus de Deus, luz de luz, Deus verdadeiro de Deus verdadeiro, 
gerado, não feito, consubstancial ao Pai; por quem foram feitas todas as coisas que 
estão no céu ou na terra”.

Assim cremos e assim confessamos! 

Formado em Teologia pelo Seminário Martin Bucer. 
Mestrando em Divindades também pelo Seminário 
Martin Bucer. Estudou História, Geografia e 
Arqueologia do Antigo Oriente na ECTM (Escola de 
Capacitação Teológica Ministerial 2013-2014). Cursou 
teologia pelo CETADEB (2011-2013). Professor de 
teologia bíblica e sistemática no Instituto IBH (2017-
2019). Professor de Teologia Histórica no Seminário 
Véritas em Juiz de fora (MG).  Atualmente pastor da 
Igreja Batista Redenção em Juiz de Fora (MG). Casado 
com Rosy e pai do Abner.

Sobre o autor

Willy Robert


