
5

A urgência de uma teologia prática

Guilherme Balista

Introdução

Quando abordamos o argumento nos dias de hoje, nos perguntamos por 
que é essencial identificar quem está fazendo a pergunta e quem está 
respondendo. Por exemplo, para o crente leigo, o estudante de teologia, 

o vocacionado, o pastor, o teólogo e até mesmo o incrédulo, cada um terá explica-
ções diferentes. Em geral, existem dúvidas consideráveis sobre o termo “teologia” 
e sobre a tarefa teológica. Muitos participantes de tradições religiosas não têm 
ideias claras sobre o lugar ou a identidade da matéria. Em alguns contextos, às 
vezes é vista como um “algo” abstrato e teórico “feito” por outros, geralmente um 
grupo de elite — o clero. A teologia prática, como disciplina teológica formal, é 
quase desconhecida no nível da igreja local. Na melhor das hipóteses, ouvir sobre 
o assunto geralmente se refere à educação cristã ou ao cuidado pastoral.

Nesse sentido, a prática tem sido tradicionalmente entendida como a aplicação 
da teologia gerada por uma divisão disciplinar acadêmica, quase como praticar ou co-
locar em ação o que você aprende em sala de aula. Em tal contexto, surge a pergunta: 
“Como as perspectivas da teologia acadêmica podem ser aplicadas à vida da igreja?”.



6

Em resposta, pelo menos na história recente, a educação cristã, a liturgia, o 
cuidado pastoral ou a missão foram incluídos. O uso moderno do termo “teolo-
gia prática” e essa divisão das disciplinas teológicas refletem o pensamento de 
Friedrich Schleiermacher, que se preocupou em organizar o conhecimento e 
o que ele chamou de “afetos religiosos”. É importante destacar que o pregador 
berlinense tentou organizar o conhecimento teológico a partir da experiência 
humana e considerou a teologia prática como a “rainha das ciências” ou a “coroa 
dos estudos teológicos”, ou seja, é a prática ou aplicação de conhecimento teo-
lógico. De acordo com seus escritos, a teologia prática produz o que a teologia 
acadêmica desenvolve.

Historicamente, essas subdivisões são relativamente recentes. Uma das pri-
meiras crenças da igreja primitiva era que a vida dos crentes deveria ser guiada 
por uma cosmovisão fundamental, sendo uma das tarefas centrais da comunida-
de eclesial. Embora o termo “teologização” ainda não fosse usado naquele mo-
mento, o processo e seu conteúdo representam o berço da teologia cristã. Essa 
crença na importância de formar uma cosmovisão básica estava ligada à ideia de 
Paulo de ter a mente de Cristo e produzir os frutos do Espírito. Isso envolveu 
não apenas uma aceitação intelectual da fé cristã, mas também uma experiência 
emocional e um comportamento correto. A missão da igreja era transmitir essa 
visão do mundo.

Essas primeiras questões práticas levaram a um debate sobre como formar 
a mente de Cristo nos crentes, bem como a suficiência de materiais de ensino e 
como essa visão de mundo deveria se manifestar. Portanto, a primeira reflexão 
teológica deliberada ou acadêmica na igreja cristã foi sobre questões práticas 
ou espirituais. Isso provavelmente incluiu conflitos de exegese, mas o problema 
principal era prático.

Outra dimensão da discussão teológica na igreja primitiva era a apologética. 
Como os cristãos deveriam lidar com discursos que desafiassem ou rejeitassem 
suas crenças e ações? Esse debate era sobre questões puramente filosóficas e prá-
ticas, mas a questão principal era como comunicar a mensagem do evangelho. 
A cosmovisão cristã era diferente das religiões de mistério e das várias escolas 
de filosofia. Tais diferenças, sem dúvida, geraram debates teóricos ou filosóficos 
abstratos. No entanto, o argumento que marcou a discussão foi como comunicar 
a boa-nova ao mundo à nossa volta.



7

Em outras palavras, enquanto o debate teológico e filosófico foi intenso, seu 
ponto de partida e objetivo final eram práticos. Tal discussão não era dirigida ex-
clusivamente aos não-crentes. As mesmas questões levantadas por pessoas de fora 
da fé também eram levantadas por pessoas de dentro da igreja. Tudo se orientava, 
direta ou indiretamente, para a compreensão da fé, ou visão do mundo cristão, a 
mente de Cristo e sua formação. A teologia era profundamente prática e havia 
pouca ou nenhuma separação entre teoria e prática.

Premissa

Os primeiros mil anos da teologia cristã foram guiados pela prática cristã, embora 
essa afirmação seja uma generalização. Ainda que várias questões teológicas sejam 
abstratas ou acadêmicas, a teologia é uma disciplina prática no sentido de respon-
der à pergunta: “O que significa ser cristão?”. Os debates e discussões envolveram 
a vida de todos na igreja e tiveram implicações imediatas na formação da mente 
de Cristo. Para entender isso, é importante estudar três paradigmas:

1. Paradigma da teologia habitual

Desde as origens da igreja cristã até o início da Idade Média, a teologia predo-
minou como um habitus de vida e zelo concebido como conhecimento de Deus. 
Ela era construída por meio de disciplinas como oração, estudo e participação 
litúrgica e visava formar os cristãos, os párocos e as comunidades eclesiais. Os 
principais seguidores da teologia eram os pais da igreja, a hierarquia sacerdotal e 
os conselhos evangélicos.

A teologia desenvolveu-se principalmente por meio do diálogo crítico com 
ataques internos e externos à igreja, provenientes de outras religiões e filosofias. 
Nessa época, a teologia foi definida como uma atividade sistemática, especial-
mente em relação à sua conexão com a reflexão filosófica, tanto pelo acordo me-
todológico quanto pela rejeição das premissas do conhecimento filosófico.

No entanto, uma divisão começou a surgir na prática da igreja, e dois tipos 
diferentes de mestres passaram a existir: um grupo especializado em formar os 
cristãos em suas vidas diárias e outro especializado em preparar para a santidade 
em pequenos grupos de solitários ou monges. Em ambos os casos, a orientação 
espiritual era conduzida por mentores que faziam parte da comunidade de fé.



8

2. Paradigma da teologia científica

O modelo de teologia que prevaleceu desde a Idade Média até a Contrarreforma 
consistia em um quadro ordenador para todo o conhecimento humano, assim 
como as nascentes universidades da Europa. A metodologia utilizada foi essen-
cialmente a mesma do paradigma anterior, mas houve mudanças significativas 
na ênfase metodológica, na relação com a filosofia e, principalmente, na função 
da teologia. Essa função ultrapassou as fronteiras eclesiais e assumiu um papel 
decisivo no desenvolvimento do conhecimento europeu, fazendo da teologia a 
“rainha do conhecimento”.

A especialização começou a aparecer com o desenvolvimento das escolas 
catedrais na Alta Idade Média, que passaram a dominar a tarefa da educação es-
piritual. Essa especialização foi formalizada no século 18, quando as instituições 
passaram a funcionar como universidades semiautônomas, criando think tanks 
acadêmicos que ensinavam teologia ou educavam monges. Clérigos e mentores 
que moravam e trabalhavam nas comunidades locais continuaram a ter uma in-
fluência significativa, mas seu “ministério prático” passou a ser visto em contraste 
com o “trabalho acadêmico” dos mestres, que eram considerados disciplinas prá-
ticas, mas especulativas ou teóricas.

Como resultado, a identidade original e a função da teologia como discipli-
na prática para guiar o desenvolvimento da mente de Cristo foram perdidas nos 
institutos de formação. A teologia passou a ser vista não como uma disciplina 
prática, mas como especulativa ou teórica. A distinção entre teologia prática e 
especulativa ou teórica foi formalizada por Tomás de Aquino em sua Suma Teoló-
gica, na qual incluiu as preocupações da teologia monástica em uma última seção, 
que se refere à resposta à graça de Deus e à prática. Isso foi em desacordo com 
sua preocupação central com a crença cristã, que, em sua teologia, estava direta-
mente ligada à teologia teórica ou especulativa. A prática foi colocada em uma 
subseção chamada exatamente “Teologia Prática”. Como resultado, a prática e a 
crença foram cada vez mais separadas.

3. Paradigma da teologia disciplinar

O paradigma atual de teologia surgiu com a modernidade e ainda prevalece, 
embora esteja em transição nos últimos anos. Ele se caracteriza pela subor-



9

dinação da teologia aos imperativos do mundo acadêmico, devido à perda de 
prestígio e poder das igrejas no campo acadêmico e do conhecimento em geral.

Essa subordinação transformou a teologia em uma “ciência”, ou melhor, 
em um sistema disciplinar do saber, subdividido em campos de conhecimento 
teológico ou disciplinas particulares. Essas áreas desenvolveram diferentes pro-
bidades e metodologias de acordo com os departamentos científicos e acadêmi-
cos com os quais começaram a se vincular.

Os sujeitos teológicos tornaram-se cada vez mais teólogos “profissio-
nais”, seja ao serviço das igrejas ou mais diretamente ligados às universidades, 
desenvolvendo uma fidelidade, mesmo que por vezes em detrimento de sua  
lealdade eclesial.

Atualmente, a teologia lida com os grandes conflitos que o desenvolvimen-
to da racionalidade moderna tem apresentado às igrejas e à adesão à fé cristã in-
dividualmente. No ambiente formativo, a teologia é cada vez mais considerada 
uma disciplina científica, enquanto no ambiente eclesial é vista como reflexão 
doutrinal-dogmática.

A questão

Sabe-se que a teologia prática não é apenas uma aplicação da teologia aca-
dêmica, mas também é mais do que teologia moral. Ela não está relacionada 
academicamente à superstição, que é uma prática. O tema que será abordado 
neste artigo é: “Dado o seu histórico e os recentes desenvolvimentos na filosofia 
prática, o que seria a teologia prática?”.

A raiz da palavra “prática” é “práxis”, que significa ação. No entanto, as 
concepções modernas de “práxis” geralmente incluem dois elementos: ação e 
reflexão. A teologia prática é uma teologia da ação e da reflexão sobre essa 
ação. Outras disciplinas se concentram nas interpretações verbais do evangelho 
cristão, mas a teologia prática estuda como o evangelho é interpretado ou ex-
pressado na ação, tanto individual quanto coletiva. Esse foco também destaca a 
importância central da experiência vivida e da situação contemporânea. Nesse 
sentido, a teologia prática é uma interpretação ou reflexão crítica sobre a men-
sagem cristã na ação que a igreja contemporânea deve lembrar.

Historicamente, isso se limitava ao trabalho do pastor, ou ação pastoral, 
mas é dever de todo cristão. Como mencionado, a teologia prática tem sido e 



10

continua sendo chamada de teologia pastoral. No entanto, a ação pastoral não se 
refere apenas ao serviço do pastor. Ela é cada vez mais entendida como a ação da 
comunidade da igreja, ou a ação dos crentes. Nessa perspectiva, a teologia prática 
é a interpretação da mensagem cristã na ação da comunidade eclesial.

No entanto, há um problema com o uso da palavra “ação” quando se limita a 
teologia prática à interpretação da mensagem cristã na ação da igreja. Isso limita 
o nosso pensamento ao “fazer” em oposição ao “ser”. O resultado é um retorno 
ao estudo das “práticas” de cuidado, educação, missão etc. A comunidade eclesial 
é mais do que suas ações. A comunidade eclesial, ou a vida unida da igreja, é 
koinonia. Portanto, o objeto da teologia prática não é exclusivamente a ação da 
igreja, mas sua vida: comunhão, convivência, partilha, participação e solidarieda-
de. A vida comunitária da igreja envolve o acolhimento, o ser e o agir, e esses três 
elementos são inseparáveis. John Deschner entende esses aspectos em termos de 
adoração, solidariedade e serviço: “A teologia prática tem a ver com a inteira vida da 
congregação: adoração, solidariedade e serviço”.

Um dos objetivos deste artigo é ilustrar a complexidade da teologia prá-
tica. Não há consenso, histórico ou atual, em relação a uma “definição geral” 
da teologia prática. No entanto, existem temas comuns. Em meio a essa di-
versidade de perspectivas, é possível identificar três preocupações comuns que 
permeiam a teologia prática: a reflexão teológica deve estar centrada na experi-
ência e na ação concretas, deve ajudar a compreender a experiência e orientar a 
ação, e os modelos teológicos devem ser influenciados por experiências e ações 
concretas.

Para esclarecer, devemos examinar a perspectiva básica de que a teologia 
prática é a interpretação ou reflexão crítica sobre a mensagem cristã em ação e na 
vida total da igreja. Esta definição identifica temas-chave: interpretação e reflexão 
crítica, a mensagem cristã em ação e a vida da igreja, que inclui a teologia prática 
como princípio e fim da vida e ação da igreja na sociedade.

Conclusão

A prática é o modo de ser da teologia como objetivo final da reflexão e constru-
ção teológica, que é prática, não especulativa. O primeiro é o compromisso com 
o serviço cristão. A teologia vem depois, isto é, o segundo ato. Como nos propôs 
Dietrich Bonhoeffer, em sua eclesiologia eminentemente “prática”, por assim di-



11

zer, já que não se trata de uma elaboração interessada em especulações, mas nas 
consequências do que significa ser um discípulo comunitário de Jesus.

A teologia de Bonhoeffer fornece material de pesquisa sobre tópicos como 
cristologia e eclesiologia e tem sido uma inspiração para experimentar a espi-
ritualidade cristã, retornar à igreja primitiva e lutar por justiça na sociedade, ao 
escolher se submeter apenas ao senhorio de Cristo. Infelizmente, em nome de sua 
maneira de pensar, ele foi preso e executado. Tão convencido disso, a caminho da 
forca, pronunciou suas últimas palavras: “Das ist das Ende — für mich der Anfang 
des Lebens” (“Este é o fim — para mim o começo da vida”).

No que diz respeito especificamente à sua eclesiologia, expôs um dos ar-
gumentos que está no centro da proposta deste tema. Do ponto de vista de uma 
teologia pública, sua compreensão provocará uma mudança radical na mensagem 
da igreja ao mundo:

A mensagem da igreja para o mundo só pode ser a palavra de Deus para o mun-
do, ou seja, Jesus Cristo e a salvação nesse nome. Em Jesus Cristo, Deus definiu 
sua relação com o mundo; não conhecemos nenhuma outra forma de relaciona-
mento entre Deus e o mundo, exceto por meio de Jesus Cristo. Por essa razão, 
também não há outra forma da igreja se relacionar com o mundo a não ser por 
meio de Jesus Cristo. Ou seja: a correta relação da igreja com o mundo deriva 
unicamente do evangelho de Jesus Cristo e não de um direito humano natural, 
racional ou de um direito humano universal.

Como escreveu, a teologia prática oferece a possibilidade de construir pon-
tes entre diferentes perspectivas dentro da igreja e entre a igreja e o mundo. No 
entanto, a teologia prática oferece mais do que um espaço de diálogo entre dife-
rentes perspectivas. Seu propósito original é formar a mente de Cristo. Por essa 
razão, a teologia prática oferece mais do que uma zona neutra onde diferentes 
opiniões podem ser formuladas, expressas e discutidas. Esse diálogo crítico é es-
sencial, mas não é um fim em si mesmo.

O escopo da teologia prática é descrever, analisar, interpretar e propor ações 
com o objetivo de contribuir para a vinda do reino de Deus, ou para a formação 
da mente de Cristo. Embora esses dois conceitos tenham por vezes interpretações 
diferentes, permanecem valiosos porque indicam propósitos e crenças comparti-
lhados dentro da comunidade cristã. São símbolos fundamentais que formam e 
expressam ideais e esperanças.



O que o reino de Deus e a mente de Cristo significam para o mundo hoje? 
Que formas assumem no século 21? Essa perspectiva é verdadeira? Caso contrá-
rio, como foi pervertida para servir e satisfazer necessidades institucionais? Quais 
ações expressam melhor as intenções subjacentes? Como podemos aplicá-las, de 
acordo com o ensinamento de Jesus? A teologia prática levanta essas e outras 
questões, não apenas no contexto e na linguagem da fé cristã, mas também na so-
ciedade. Seus objetivos e métodos buscam responder por meio do diálogo crítico 
a serviço da sabedoria prática.

A função específica da teologia prática é atuar como consciência crítica da 
igreja e da própria teologia. Isso é decisivo para lembrarmos de nossa tarefa, que 
é a prática eficaz da fé. O compromisso da teologia prática é envolver-se com as 
comunidades eclesiais e, para isso, precisa estar em constante sintonia com as ne-
cessidades e exigências do mundo atual. Por essa razão, avaliemos criticamente a 
vida e ação da igreja diante dos desafios e condições histórico-sociais do presente. 
Nossa responsabilidade é ajudar as comunidades eclesiais, por meio de Jesus Cris-
to, a continuarem sendo um acontecimento salvífico aqui e agora. O propósito da 
teologia prática é ser um veículo para o Espírito Santo que move a igreja por meio 
de sua praticidade.

O objetivo principal deste artigo é enfatizar que a prática não é uma opção, 
mas o próprio modo de ser de qualquer teologia. Embora ainda exista uma di-
visão disciplinar acadêmica entre teologia bíblica, histórica, sistemática e prática, 
essa classificação não deveria fazer sentido devido à natureza da ação teológica. 
Toda atividade teológica deve ser prática, ou seja, deve visar orientar a ação cristã 
presente em resposta à ação de Deus — no passado, presente e futuro.

Uma cristologia prática nos mergulha nas profundezas do universo do co-
nhecimento de Deus e de sua relação com sua criação. É um conhecimento que 
permanece, sem separação, confusão, mistura ou divisão — racionalmente místico 
e misticamente racional, teoricamente prático e praticamente teórico.



13

Referências bibliográficas

Bonhoeffer, D. Ética (São Leopoldo: Sinodal, 2008).
Deschner, J. “Preface to practical theology”. In: United Theological Seminary, 

1981.
Maddox, R. “Recovering theology as a practical discipline: a contemporary 

agenda”. In: Theological Studies, 1990.
Moore, M. E. “The aims of practical theology: diversity in the United States”. In: 

The School of Theology at Claremont, 1995.
Schleiermacher, F. “Brief outline on the study of theology”. In: T. & T. Clark, 

1850.

É jornalista, tradutor e ministro batista.  
Nascido em 1991, se formou em teologia e 
comunicação, com especialização em ciências  
sociais. Atualmente, mora em Roma, Itália,  
onde é membro da Igreja Batista Filadélfia.

Sobre o autor

Guilherme Balista


