
Teologia Brasileira
Nº 98 | 2023 ISSN 2238-0388

A urgência de uma teologia prática	 5
Guilherme Balista

Heresias históricas e a importância  
de Niceia para o cristianismo	 15
Willy Robert

Pessimismo antropológico e otimismo 
soteriológico em John Wesley	 23
Vinicius Couto

União estável como aliança matrimonial:  
o casamento pertence a Deus e não ao Estado	 27
Warton Hertz

Lançamentos	 39



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Me. Franklin Ferreira e Dr. Jonas Madureira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Eliel Vieira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!

Nesta edição, Guilherme Balista enfatiza que a práti-
ca não é uma opção, mas o próprio modo de ser de qualquer  
teologia.

Willy Robert apresenta alguns dos inúmeros pensamen-
tos heréticos relacionados com a pessoa de Cristo nos primei-
ros séculos da igreja, além de apresentar a forma como a igreja 
respondeu a essas heresias.

Vinicius Couto, por sua vez,  analisa a visão otimista que 
Wesley tinha sobre a graça de Deus.

Por fim, Warton Hertz objetiva com esse artigo esclare-
cer que, à luz das Escrituras, aquilo que a legislação brasilei-
ra denomina de união estável, na verdade, forma uma aliança  
matrimonial.

Boa leitura!

Nesta palestra apresentada durante o 
11º Congresso de Teologia Vida Nova, 
Craig Keener explora a relação do 
Espírito Santo com as missões.

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY




5

A urgência de uma teologia prática

Guilherme Balista

Introdução

Quando abordamos o argumento nos dias de hoje, nos perguntamos por 
que é essencial identificar quem está fazendo a pergunta e quem está 
respondendo. Por exemplo, para o crente leigo, o estudante de teologia, 

o vocacionado, o pastor, o teólogo e até mesmo o incrédulo, cada um terá explica-
ções diferentes. Em geral, existem dúvidas consideráveis sobre o termo “teologia” 
e sobre a tarefa teológica. Muitos participantes de tradições religiosas não têm 
ideias claras sobre o lugar ou a identidade da matéria. Em alguns contextos, às 
vezes é vista como um “algo” abstrato e teórico “feito” por outros, geralmente um 
grupo de elite — o clero. A teologia prática, como disciplina teológica formal, é 
quase desconhecida no nível da igreja local. Na melhor das hipóteses, ouvir sobre 
o assunto geralmente se refere à educação cristã ou ao cuidado pastoral.

Nesse sentido, a prática tem sido tradicionalmente entendida como a aplicação 
da teologia gerada por uma divisão disciplinar acadêmica, quase como praticar ou co-
locar em ação o que você aprende em sala de aula. Em tal contexto, surge a pergunta: 
“Como as perspectivas da teologia acadêmica podem ser aplicadas à vida da igreja?”.



6

Em resposta, pelo menos na história recente, a educação cristã, a liturgia, o 
cuidado pastoral ou a missão foram incluídos. O uso moderno do termo “teolo-
gia prática” e essa divisão das disciplinas teológicas refletem o pensamento de 
Friedrich Schleiermacher, que se preocupou em organizar o conhecimento e 
o que ele chamou de “afetos religiosos”. É importante destacar que o pregador 
berlinense tentou organizar o conhecimento teológico a partir da experiência 
humana e considerou a teologia prática como a “rainha das ciências” ou a “coroa 
dos estudos teológicos”, ou seja, é a prática ou aplicação de conhecimento teo-
lógico. De acordo com seus escritos, a teologia prática produz o que a teologia 
acadêmica desenvolve.

Historicamente, essas subdivisões são relativamente recentes. Uma das pri-
meiras crenças da igreja primitiva era que a vida dos crentes deveria ser guiada 
por uma cosmovisão fundamental, sendo uma das tarefas centrais da comunida-
de eclesial. Embora o termo “teologização” ainda não fosse usado naquele mo-
mento, o processo e seu conteúdo representam o berço da teologia cristã. Essa 
crença na importância de formar uma cosmovisão básica estava ligada à ideia de 
Paulo de ter a mente de Cristo e produzir os frutos do Espírito. Isso envolveu 
não apenas uma aceitação intelectual da fé cristã, mas também uma experiência 
emocional e um comportamento correto. A missão da igreja era transmitir essa 
visão do mundo.

Essas primeiras questões práticas levaram a um debate sobre como formar 
a mente de Cristo nos crentes, bem como a suficiência de materiais de ensino e 
como essa visão de mundo deveria se manifestar. Portanto, a primeira reflexão 
teológica deliberada ou acadêmica na igreja cristã foi sobre questões práticas 
ou espirituais. Isso provavelmente incluiu conflitos de exegese, mas o problema 
principal era prático.

Outra dimensão da discussão teológica na igreja primitiva era a apologética. 
Como os cristãos deveriam lidar com discursos que desafiassem ou rejeitassem 
suas crenças e ações? Esse debate era sobre questões puramente filosóficas e prá-
ticas, mas a questão principal era como comunicar a mensagem do evangelho. 
A cosmovisão cristã era diferente das religiões de mistério e das várias escolas 
de filosofia. Tais diferenças, sem dúvida, geraram debates teóricos ou filosóficos 
abstratos. No entanto, o argumento que marcou a discussão foi como comunicar 
a boa-nova ao mundo à nossa volta.



7

Em outras palavras, enquanto o debate teológico e filosófico foi intenso, seu 
ponto de partida e objetivo final eram práticos. Tal discussão não era dirigida ex-
clusivamente aos não-crentes. As mesmas questões levantadas por pessoas de fora 
da fé também eram levantadas por pessoas de dentro da igreja. Tudo se orientava, 
direta ou indiretamente, para a compreensão da fé, ou visão do mundo cristão, a 
mente de Cristo e sua formação. A teologia era profundamente prática e havia 
pouca ou nenhuma separação entre teoria e prática.

Premissa

Os primeiros mil anos da teologia cristã foram guiados pela prática cristã, embora 
essa afirmação seja uma generalização. Ainda que várias questões teológicas sejam 
abstratas ou acadêmicas, a teologia é uma disciplina prática no sentido de respon-
der à pergunta: “O que significa ser cristão?”. Os debates e discussões envolveram 
a vida de todos na igreja e tiveram implicações imediatas na formação da mente 
de Cristo. Para entender isso, é importante estudar três paradigmas:

1. Paradigma da teologia habitual

Desde as origens da igreja cristã até o início da Idade Média, a teologia predo-
minou como um habitus de vida e zelo concebido como conhecimento de Deus. 
Ela era construída por meio de disciplinas como oração, estudo e participação 
litúrgica e visava formar os cristãos, os párocos e as comunidades eclesiais. Os 
principais seguidores da teologia eram os pais da igreja, a hierarquia sacerdotal e 
os conselhos evangélicos.

A teologia desenvolveu-se principalmente por meio do diálogo crítico com 
ataques internos e externos à igreja, provenientes de outras religiões e filosofias. 
Nessa época, a teologia foi definida como uma atividade sistemática, especial-
mente em relação à sua conexão com a reflexão filosófica, tanto pelo acordo me-
todológico quanto pela rejeição das premissas do conhecimento filosófico.

No entanto, uma divisão começou a surgir na prática da igreja, e dois tipos 
diferentes de mestres passaram a existir: um grupo especializado em formar os 
cristãos em suas vidas diárias e outro especializado em preparar para a santidade 
em pequenos grupos de solitários ou monges. Em ambos os casos, a orientação 
espiritual era conduzida por mentores que faziam parte da comunidade de fé.



8

2. Paradigma da teologia científica

O modelo de teologia que prevaleceu desde a Idade Média até a Contrarreforma 
consistia em um quadro ordenador para todo o conhecimento humano, assim 
como as nascentes universidades da Europa. A metodologia utilizada foi essen-
cialmente a mesma do paradigma anterior, mas houve mudanças significativas 
na ênfase metodológica, na relação com a filosofia e, principalmente, na função 
da teologia. Essa função ultrapassou as fronteiras eclesiais e assumiu um papel 
decisivo no desenvolvimento do conhecimento europeu, fazendo da teologia a 
“rainha do conhecimento”.

A especialização começou a aparecer com o desenvolvimento das escolas 
catedrais na Alta Idade Média, que passaram a dominar a tarefa da educação es-
piritual. Essa especialização foi formalizada no século 18, quando as instituições 
passaram a funcionar como universidades semiautônomas, criando think tanks 
acadêmicos que ensinavam teologia ou educavam monges. Clérigos e mentores 
que moravam e trabalhavam nas comunidades locais continuaram a ter uma in-
fluência significativa, mas seu “ministério prático” passou a ser visto em contraste 
com o “trabalho acadêmico” dos mestres, que eram considerados disciplinas prá-
ticas, mas especulativas ou teóricas.

Como resultado, a identidade original e a função da teologia como discipli-
na prática para guiar o desenvolvimento da mente de Cristo foram perdidas nos 
institutos de formação. A teologia passou a ser vista não como uma disciplina 
prática, mas como especulativa ou teórica. A distinção entre teologia prática e 
especulativa ou teórica foi formalizada por Tomás de Aquino em sua Suma Teoló-
gica, na qual incluiu as preocupações da teologia monástica em uma última seção, 
que se refere à resposta à graça de Deus e à prática. Isso foi em desacordo com 
sua preocupação central com a crença cristã, que, em sua teologia, estava direta-
mente ligada à teologia teórica ou especulativa. A prática foi colocada em uma 
subseção chamada exatamente “Teologia Prática”. Como resultado, a prática e a 
crença foram cada vez mais separadas.

3. Paradigma da teologia disciplinar

O paradigma atual de teologia surgiu com a modernidade e ainda prevalece, 
embora esteja em transição nos últimos anos. Ele se caracteriza pela subor-



9

dinação da teologia aos imperativos do mundo acadêmico, devido à perda de 
prestígio e poder das igrejas no campo acadêmico e do conhecimento em geral.

Essa subordinação transformou a teologia em uma “ciência”, ou melhor, 
em um sistema disciplinar do saber, subdividido em campos de conhecimento 
teológico ou disciplinas particulares. Essas áreas desenvolveram diferentes pro-
bidades e metodologias de acordo com os departamentos científicos e acadêmi-
cos com os quais começaram a se vincular.

Os sujeitos teológicos tornaram-se cada vez mais teólogos “profissio-
nais”, seja ao serviço das igrejas ou mais diretamente ligados às universidades, 
desenvolvendo uma fidelidade, mesmo que por vezes em detrimento de sua  
lealdade eclesial.

Atualmente, a teologia lida com os grandes conflitos que o desenvolvimen-
to da racionalidade moderna tem apresentado às igrejas e à adesão à fé cristã in-
dividualmente. No ambiente formativo, a teologia é cada vez mais considerada 
uma disciplina científica, enquanto no ambiente eclesial é vista como reflexão 
doutrinal-dogmática.

A questão

Sabe-se que a teologia prática não é apenas uma aplicação da teologia aca-
dêmica, mas também é mais do que teologia moral. Ela não está relacionada 
academicamente à superstição, que é uma prática. O tema que será abordado 
neste artigo é: “Dado o seu histórico e os recentes desenvolvimentos na filosofia 
prática, o que seria a teologia prática?”.

A raiz da palavra “prática” é “práxis”, que significa ação. No entanto, as 
concepções modernas de “práxis” geralmente incluem dois elementos: ação e 
reflexão. A teologia prática é uma teologia da ação e da reflexão sobre essa 
ação. Outras disciplinas se concentram nas interpretações verbais do evangelho 
cristão, mas a teologia prática estuda como o evangelho é interpretado ou ex-
pressado na ação, tanto individual quanto coletiva. Esse foco também destaca a 
importância central da experiência vivida e da situação contemporânea. Nesse 
sentido, a teologia prática é uma interpretação ou reflexão crítica sobre a men-
sagem cristã na ação que a igreja contemporânea deve lembrar.

Historicamente, isso se limitava ao trabalho do pastor, ou ação pastoral, 
mas é dever de todo cristão. Como mencionado, a teologia prática tem sido e 



10

continua sendo chamada de teologia pastoral. No entanto, a ação pastoral não se 
refere apenas ao serviço do pastor. Ela é cada vez mais entendida como a ação da 
comunidade da igreja, ou a ação dos crentes. Nessa perspectiva, a teologia prática 
é a interpretação da mensagem cristã na ação da comunidade eclesial.

No entanto, há um problema com o uso da palavra “ação” quando se limita a 
teologia prática à interpretação da mensagem cristã na ação da igreja. Isso limita 
o nosso pensamento ao “fazer” em oposição ao “ser”. O resultado é um retorno 
ao estudo das “práticas” de cuidado, educação, missão etc. A comunidade eclesial 
é mais do que suas ações. A comunidade eclesial, ou a vida unida da igreja, é 
koinonia. Portanto, o objeto da teologia prática não é exclusivamente a ação da 
igreja, mas sua vida: comunhão, convivência, partilha, participação e solidarieda-
de. A vida comunitária da igreja envolve o acolhimento, o ser e o agir, e esses três 
elementos são inseparáveis. John Deschner entende esses aspectos em termos de 
adoração, solidariedade e serviço: “A teologia prática tem a ver com a inteira vida da 
congregação: adoração, solidariedade e serviço”.

Um dos objetivos deste artigo é ilustrar a complexidade da teologia prá-
tica. Não há consenso, histórico ou atual, em relação a uma “definição geral” 
da teologia prática. No entanto, existem temas comuns. Em meio a essa di-
versidade de perspectivas, é possível identificar três preocupações comuns que 
permeiam a teologia prática: a reflexão teológica deve estar centrada na experi-
ência e na ação concretas, deve ajudar a compreender a experiência e orientar a 
ação, e os modelos teológicos devem ser influenciados por experiências e ações 
concretas.

Para esclarecer, devemos examinar a perspectiva básica de que a teologia 
prática é a interpretação ou reflexão crítica sobre a mensagem cristã em ação e na 
vida total da igreja. Esta definição identifica temas-chave: interpretação e reflexão 
crítica, a mensagem cristã em ação e a vida da igreja, que inclui a teologia prática 
como princípio e fim da vida e ação da igreja na sociedade.

Conclusão

A prática é o modo de ser da teologia como objetivo final da reflexão e constru-
ção teológica, que é prática, não especulativa. O primeiro é o compromisso com 
o serviço cristão. A teologia vem depois, isto é, o segundo ato. Como nos propôs 
Dietrich Bonhoeffer, em sua eclesiologia eminentemente “prática”, por assim di-



11

zer, já que não se trata de uma elaboração interessada em especulações, mas nas 
consequências do que significa ser um discípulo comunitário de Jesus.

A teologia de Bonhoeffer fornece material de pesquisa sobre tópicos como 
cristologia e eclesiologia e tem sido uma inspiração para experimentar a espi-
ritualidade cristã, retornar à igreja primitiva e lutar por justiça na sociedade, ao 
escolher se submeter apenas ao senhorio de Cristo. Infelizmente, em nome de sua 
maneira de pensar, ele foi preso e executado. Tão convencido disso, a caminho da 
forca, pronunciou suas últimas palavras: “Das ist das Ende — für mich der Anfang 
des Lebens” (“Este é o fim — para mim o começo da vida”).

No que diz respeito especificamente à sua eclesiologia, expôs um dos ar-
gumentos que está no centro da proposta deste tema. Do ponto de vista de uma 
teologia pública, sua compreensão provocará uma mudança radical na mensagem 
da igreja ao mundo:

A mensagem da igreja para o mundo só pode ser a palavra de Deus para o mun-
do, ou seja, Jesus Cristo e a salvação nesse nome. Em Jesus Cristo, Deus definiu 
sua relação com o mundo; não conhecemos nenhuma outra forma de relaciona-
mento entre Deus e o mundo, exceto por meio de Jesus Cristo. Por essa razão, 
também não há outra forma da igreja se relacionar com o mundo a não ser por 
meio de Jesus Cristo. Ou seja: a correta relação da igreja com o mundo deriva 
unicamente do evangelho de Jesus Cristo e não de um direito humano natural, 
racional ou de um direito humano universal.

Como escreveu, a teologia prática oferece a possibilidade de construir pon-
tes entre diferentes perspectivas dentro da igreja e entre a igreja e o mundo. No 
entanto, a teologia prática oferece mais do que um espaço de diálogo entre dife-
rentes perspectivas. Seu propósito original é formar a mente de Cristo. Por essa 
razão, a teologia prática oferece mais do que uma zona neutra onde diferentes 
opiniões podem ser formuladas, expressas e discutidas. Esse diálogo crítico é es-
sencial, mas não é um fim em si mesmo.

O escopo da teologia prática é descrever, analisar, interpretar e propor ações 
com o objetivo de contribuir para a vinda do reino de Deus, ou para a formação 
da mente de Cristo. Embora esses dois conceitos tenham por vezes interpretações 
diferentes, permanecem valiosos porque indicam propósitos e crenças comparti-
lhados dentro da comunidade cristã. São símbolos fundamentais que formam e 
expressam ideais e esperanças.



O que o reino de Deus e a mente de Cristo significam para o mundo hoje? 
Que formas assumem no século 21? Essa perspectiva é verdadeira? Caso contrá-
rio, como foi pervertida para servir e satisfazer necessidades institucionais? Quais 
ações expressam melhor as intenções subjacentes? Como podemos aplicá-las, de 
acordo com o ensinamento de Jesus? A teologia prática levanta essas e outras 
questões, não apenas no contexto e na linguagem da fé cristã, mas também na so-
ciedade. Seus objetivos e métodos buscam responder por meio do diálogo crítico 
a serviço da sabedoria prática.

A função específica da teologia prática é atuar como consciência crítica da 
igreja e da própria teologia. Isso é decisivo para lembrarmos de nossa tarefa, que 
é a prática eficaz da fé. O compromisso da teologia prática é envolver-se com as 
comunidades eclesiais e, para isso, precisa estar em constante sintonia com as ne-
cessidades e exigências do mundo atual. Por essa razão, avaliemos criticamente a 
vida e ação da igreja diante dos desafios e condições histórico-sociais do presente. 
Nossa responsabilidade é ajudar as comunidades eclesiais, por meio de Jesus Cris-
to, a continuarem sendo um acontecimento salvífico aqui e agora. O propósito da 
teologia prática é ser um veículo para o Espírito Santo que move a igreja por meio 
de sua praticidade.

O objetivo principal deste artigo é enfatizar que a prática não é uma opção, 
mas o próprio modo de ser de qualquer teologia. Embora ainda exista uma di-
visão disciplinar acadêmica entre teologia bíblica, histórica, sistemática e prática, 
essa classificação não deveria fazer sentido devido à natureza da ação teológica. 
Toda atividade teológica deve ser prática, ou seja, deve visar orientar a ação cristã 
presente em resposta à ação de Deus — no passado, presente e futuro.

Uma cristologia prática nos mergulha nas profundezas do universo do co-
nhecimento de Deus e de sua relação com sua criação. É um conhecimento que 
permanece, sem separação, confusão, mistura ou divisão — racionalmente místico 
e misticamente racional, teoricamente prático e praticamente teórico.



13

Referências bibliográficas

Bonhoeffer, D. Ética (São Leopoldo: Sinodal, 2008).
Deschner, J. “Preface to practical theology”. In: United Theological Seminary, 

1981.
Maddox, R. “Recovering theology as a practical discipline: a contemporary 

agenda”. In: Theological Studies, 1990.
Moore, M. E. “The aims of practical theology: diversity in the United States”. In: 

The School of Theology at Claremont, 1995.
Schleiermacher, F. “Brief outline on the study of theology”. In: T. & T. Clark, 

1850.

É jornalista, tradutor e ministro batista.  
Nascido em 1991, se formou em teologia e 
comunicação, com especialização em ciências  
sociais. Atualmente, mora em Roma, Itália,  
onde é membro da Igreja Batista Filadélfia.

Sobre o autor

Guilherme Balista





15

Heresias históricas e a importância  
de Niceia para o cristianismo

Willy Robert

É correto dizer que a sistematização da teologia se deu talvez mais por uma 
atitude reativa do que por uma questão proativa, isso é observável desde o 
texto bíblico. Paulo, por exemplo, ao escrever sua primeira carta aos Corín-

tios, dentre outras questões, escreve para corrigir um pensamento errado que havia 
na igreja em relação à forma como se celebrava a ceia do Senhor. De igual forma, 
o mesmo acontece com sua carta aos Gálatas, após passar por ali e ensinar pessoal-
mente, os judaizantes conseguiram adentrar às igrejas e espalhar seus conceitos he-
réticos, ao saber disso Paulo escreve sua carta com a intenção de corrigir o problema. 

Quando se analisam os quatro primeiros Concílios ecumênicos da igreja, 
Niceia (325), Constantinopla (381), Éfeso (431) e Calcedônia (451), observamos 
a mesma atitude reativa impulsionando as formulações dos Concílios. Havia a 
doutrina correta, reconhecida historicamente pela igreja, mas de repente apare-
cem pensamentos incorretos, sobretudo no que se refere às questões cristológicas, 
trinitárias e pneumatológicas. Isso faz com que a igreja tenha uma postura apolo-
gética que vai resultar na sistematização teológica. 



16

O historiador Justo González afirma que os concílios foram importantíssi-
mos para estabelecer a distinção entre heresia e ortodoxia, pois “aqueles que vie-
ram a ser considerados hereges não trabalharam fora da comunidade cristã — tais 
pessoas se consideravam cristãos fiéis, que tentavam explicar o evangelho de uma 
forma que seus contemporâneos pudessem entendê-lo”.1 Ou seja, os hereges es-
tavam usando a própria Escritura para fundamentar suas crenças erradas. O papel 
dos concílios, por tanto, foi o estabelecimento da interpretação correta daquilo 
que os textos realmente estavam dizendo. 

Esse texto tem por objetivo apresentar alguns dos inúmeros pensamentos 
heréticos relacionados com a pessoa de Cristo nos primeiros séculos da igreja, e 
também apresentar a forma como a igreja respondeu a essas heresias. 

Primeiras controvérsias

As primeiras controvérsias estão relacionadas a forma como se enxergou a pessoa 
de Cristo. Podemos dividir as heresias sobre Cristo em vários grupos distintos. 
Havia o grupo que negava a divindade de Cristo, o grupo que negava a humani-
dade de Cristo, o grupo que negava a união pessoal das duas naturezas de Cristo 
e o grupo que negava a distinção entre o Pai e o Filho.2 Vamos focar nos dois 
primeiros grupos e nos temas que foram discutidos nos três primeiros séculos.

Heresias que negavam a humanidade de Jesus

Docetismo 

Uma das primeiras heresias a surgir no começo da era cristã foi o docetismo. Esse 
termo é oriundo da palavra grega que significa parecer ou aparentar. De acordo 
com essa doutrina, Jesus tinha apenas aparência humana, mas não era humano de 
fato, sendo assim, ele apenas pareceu sofrer pelos pecados do homem. 

Os docetas negavam explicitamente a realidade do corpo humano de Cristo 
como consequência de sua suposição de que o mal é inerente à matéria. Se a ma-

1Justo L. Gonzáles, Uma história do pensamento cristão, p. 115 [publicado por Cultura 
Cristã em três volumes].

2Franklin Ferreira e Alan Myatt propuseram essa distinção em sua Teologia Siste-
mática [publicado por Vida Nova sob o título Teologia sistemática].



17

téria é má, e Cristo é puro, logo o corpo de Jesus deveria ter simplesmente uma 
aparência fantasmagórica. Logo, o docetismo negava a real encarnação de Deus 
Filho e, consequentemente, também negava sua expiação mediante a morte na 
cruz, bem como sua ressurreição dos mortos. A origem do pensamento doce-
ta não era bíblica, mas pagã, tendo em Alexandria sua principal base de apoio.3 
Gregg Allisson afirma que o docetismo se tornou uma parte fundamental do 
gnosticismo.

Gnosticismo

 A principal característica do gnosticismo4 era sua capacidade de sincretizar 
qualquer doutrina que achassem valiosas. Justo González afirma que quando os 
gnósticos tiveram contato com o cristianismo primitivo, logo se apossaram dos 
aspectos do cristianismo que mais pareciam importantes para eles. Além disso, 
González também afirma que o gnosticismo fazia uso do dualismo dos persas, das 
religiões de mistérios orientais, da astrologia babilônica, da filosofia helenística, 
dentre outras. 

Em termos conceituais, podemos seguir a definição sobre gnosticismo que 
Claudio Moreschini traz em seu livro: “No sentido mais amplo, por gnose se 
designa qualquer movimento de pensamento segundo o qual a verdade divina de 
salvação está contida numa revelação acessível somente a poucos eleitos, os quais 
podiam obtê-la ou por meio da experiência direta da revelação ou mediante a 
iniciação à tradição secreta esotérica de tais revelações”.5 

O gnosticismo partia de um pressuposto dualístico entre o material e o es-
piritual. Assim, sua doutrina enfatizava que o mundo material não era obra das 
mãos de Deus, uma vez que a matéria era má. Eles atribuíam a Criação do mundo 

3M. D. McD., “DOCETISMO”, Novo dicionário de teologia, p. 306 [publicado por 
Hagnos]. 

4Além de um certo protognosticismo que vem desde o período dos apóstolos, 
J.N.D. Kelly afirma que: “Alguns documentos do Novo Testamento também combatem 
o que parece ser influência gnóstica. Portanto, é mais satisfatório considerar o gnosticis-
mo como um movimento ou, mais precisamente, como uma tendência mais ampla e mais 
antiga do que o cristianismo”.

5Claudio Moreschini, História da filosofia patrística, p. 43 [publicado por Edições 
Loyola]. 



18

material não a Deus, mas a um ser inferior. Seguindo nessa linha de raciocínio, o 
gnosticismo pregava que o corpo era uma espécie de prisão do espírito, de modo 
que a salvação consistia na libertação do espírito aprisionado dentro do corpo. 

As consequências cristológicas do pensamento gnóstico foram terríveis. Ou 
seja, se a matéria é má, logo seria impossível Cristo ter encarnado. Havia então 
uma negação da encarnação de Cristo, bem como uma negação de seus sofrimen-
tos e de sua morte. 

Um exemplo das variações do gnosticismo se mostra no ensino de Cerinto, 
que foi um dos grandes expoentes do gnosticismo na virada entre o primeiro e 
segundo século. Ele afirmava que havia uma distinção entre Jesus e Cristo. Jesus 
teria sido o homem natural enquanto Cristo era o ser divino que desceu sobre 
Jesus na ocasião de seu batismo, tendo abandonado Jesus no momento de sua 
crucificação e voltado para o céu. 

Eutiquianismo

Êutico, foi líder de um mosteiro em Constantinopla e ensinava que em Cristo, 
sua natureza divina havia suplantado a natureza humana. Sua visão é também 
conhecida como monofisismo, que carrega a mesma ideia da natureza divina ab-
sorvendo a natureza humana. 

Heresias que negavam a divindade de Jesus

Os judaizantes

Os judaizantes foram o primeiro grupo que tentou se introduzir nos arraiais cris-
tãos, a grande questão é que em relação aos judaizantes, temos o próprio texto 
bíblico que já os confrontava diretamente, uma vez que os apóstolos foram seus 
contemporâneos. Ainda assim, alguns resquícios judaizantes passaram pela época 
dos apóstolos e foram combatidos pela primeira geração pós-apostólica.

Um grupo que se destaca nessa época são os ebionitas. O termo aparece pela 
primeira vez na obra Contra as Heresias, de Irineu de Lyon. O termo deriva da pala-
vra hebraica ebyon, que significa “pobre”. Para esse grupo, Jesus não era divino. Eles 
entendiam haver dois princípios, um do bem e outro do mal. Sendo o princípio do 
mal aquele que governa nossos dias. De outro lado, o princípio do bem reinará em 
um futuro escatológico. Até chegar esse futuro escatológico, o princípio do bem se 



19

mostra nesse mundo por meio de diversas encarnações de seu profeta representante. 
Tais encarnações se deram nas pessoas de Adão, Abel, Isaque e Cristo. Eles nega-
vam o nascimento virginal do Senhor Jesus e entendiam que no ato de seu batismo 
ele havia recebido poder para cumprir sua missão, que não envolvia a salvação da 
humanidade, mas sim, um chamado à obediência à Lei de Deus. 

Adocionismo

O adocionismo defendia que Jesus nasceu como um ser humano normal, mas que 
fora adotado por Deus como seu Filho. Como essa ideia ecoava nas sociedades 
pagãs, o contexto cultural contribuiu para a sua popularização. Paulo de Samósata 
é o nome mais associado à origem dessa doutrina. Para ele, Jesus era um homem 
em quem o Pai entrara e possuíra. 

Atanásio sugere que Paulo entendia que Jesus havia sido concebido pelo 
Espírito Santo, de forma que ele era um ser humano moralmente superior aos 
demais, e por isso, ele era capaz de alcançar a impecabilidade de uma maneira que 
ninguém mais conseguiria. 

Essa posição se mostrou muito atraente porque, de certa forma, oferecia uma 
recompensa semelhante à obtida por Jesus. Gerald Bray afirma que eles garan-
tiam às pessoas que seus esforços levariam a uma boa vida em que nada era em 
vão, e que se tivessem de sofrer para isso eles receberiam uma bênção proporcional 
na vida porvir. Um tipo de salvação pelas obras.  

Arianismo

Os historiadores reconhecem que não é fácil dizer especificamente no que Ário 
acreditava uma vez que o que chegou até nós sobre seus ensinamentos veio pelos 
relatos das pessoas que o combateram. Segundo Geral Bray, há também o fato de 
que os seguidores de Ário, que não eram poucos, modificaram suas percepções de 
diversas maneiras, de modo que mais tarde se considerava que o arianismo pode-
ria ser diferente do que Ário realmente pensava. Ainda assim, segundo Bray, não 
resta a menor dúvida de que Ário provocou controvérsia desde o início e que, se 
o entendimento equivocado tivesse sido o único problema, haveria muitas opor-
tunidades para corrigi-lo. Outro ponto interessante observado por Bray, é o fato 
de que a condenação do arianismo em Niceia nunca foi revertida, mesmo tendo 
surgido uma grande facção pró-ariana na época.



20

Ário era um presbítero do distrito eclesiástico de Baucale, em Alexandria. 
J.N.D. Kelly afirma que “a premissa fundamental de seu sistema é a afirmação 
da singularidade e da transcendência absolutas de Deus, a fonte não-originada 
(agennetos arché) de toda a realidade”.6 Em resumo, pode-se afirmar que Ário 
defendia a ideia de que o Filho que se fez conhecido em Jesus Cristo era um ser 
divino, porém não era Deus. Era divino no sentido moral pelo fato de ser per-
feitamente bom e santo, no entanto, não possuía características de Deus. Sendo 
assim, não foi necessário utilizar de aparições docéticas para se revelar. Ele era, 
ao mesmo tempo, superior a todas as coisas no mundo material e a mais elevada 
das criaturas espirituais. Havia uma enorme diferença entre ele e nós, mas essa 
diferença era de grau e não de tipo. Ele era totalmente compatível com o mundo 
material por ser ele mesmo uma criatura.

Atanásio, que foi o grande campeão contra o arianismo, escreveu acerca de 
uma correspondência entre Ário e o Bispo Alexandre, onde Ário começa com a 
seguinte declaração: “Nós reconhecemos um só Deus, que é o único não-gerado 
(agenneton, isto é, autoexistente), único eterno, único sem começo (anarchon), 
único verdadeiro, único detentor de imortalidade, único sábio, único bom, único 
soberano, único juiz de todos, etc.”. A ênfase na singularidade, transcendência 
e indivisibilidade do ser divino levou Ário a afirmar que o ser divino não pode 
ser partilhado ou comunicado. Caso Deus7 comunicasse sua substância a algum 
outro ser, ele não poderia ser considerado indivisível e seria sujeito a mudanças, 
o que é inconcebível. 

A resposta da igreja

Assim que essas visões heréticas começam a ser disseminadas, a Igreja logo tratou 
de refutá-las. Nesse sentido, homens como Atanásio, Tertuliano, Irineu, Hipólito 
de Roma dentre outros, tiveram um papel importantíssimo na defesa da fé verda-
deira. Ainda assim, nada supera o papel desempenhado pelos primeiros Concílios 
da igreja no combate às heresias. 

6J. N. D. Kelly, Patrística: origem e desenvolvimento das doutrinas centrais da fé cristã, 
p. 172 [publicado por Vida Nova].

7Com “Deus” ele se refere ao Pai.



21

O primeiro Concílio acontece na cidade de Niceia entre os meses de maio a 
julho do ano de 325. Segundo Eusébio de Cesareia, o Concílio teve a participação 
de 250 bispos, além de sacerdotes, diáconos e acólitos. 

Dentre os vários temas tratados, o mais complexo eram as teses de Ário que, 
como vimos, defendia que o Filho era uma criação inferior do Pai, o que conse-
quentemente o legava a uma posição de subordinação eterna ao Pai. O próprio 
Ário expôs duas ideias junto com os seus seguidores.

O grupo contrário às teses de Ário era liderado pelo bispo Marcelo de An-
cira, Eustáquio de Antioquia, Alexandre de Alexandria e Atanásio. Eles partiram 
do símbolo de fé da igreja de Cesareia e elaboraram o que ficou conhecido como 
Credo Niceno. Nesse credo, se evitou explicitamente as ideias de subordinação 
do Filho em relação ao Pai e obviamente, se evitou também a ideia do Filho ser 
uma criação do Pai. O ponto marcante do Credo nesse sentido é sua asseveração: 
“Deus de Deus, Luz de Luz, Deus verdadeiro de Deus verdadeiro, gerado, não 
criado, da mesma natureza do Pai” (homousion to Patri = consubstancial ao Pai). 

Em 19 de junho de 325, o Concílio adotou esse novo símbolo e condenou as 
teses de Ário. Tanto ele quanto os dois outros bispos que votaram contra o novo 
símbolo foram excluídos da comunhão da igreja. 

Além das teses de Ário, o conteúdo do Credo Niceno também refuta as de-
mais heresias cristológicas surgidas nesses três primeiros séculos da igreja. 

Em relação às heresias que negavam a divindade do Senhor Jesus Cristo, o 
credo afirma: “Creio [...] Em um só Senhor Jesus Cristo, o Filho de Deus, gerado 
unigênito do Pai, isto é, da substância do Pai; Deus de Deus, luz de luz, Deus 
verdadeiro de Deus verdadeiro, gerado, não feito, consubstancial ao Pai; por quem 
foram feitas todas as coisas que estão no céu ou na terra”.

Em relação às heresias que negavam a humanidade de Jesus, o Credo foi 
enfático: “Creio em um só Senhor Jesus Cristo [...] o qual por nós homens e para 
nossa salvação, se encarnou e se fez homem. Padeceu e ressuscitou ao terceiro dia”.

Além dessas veementes declarações, o Concílio ainda estabeleceu como 
sendo anátemas aqueles que defendessem posições diferentes dessas que foram 
estabelecidas. Ao anátema diz-se o seguinte: “E quem quer que diga que houve 
um tempo em que o Filho de Deus não existia, ou que antes que fosse gerado 
ele não existia, ou que ele foi criado daquilo que não existia, ou que ele é de uma 
substância ou essência diferente (do Pai), ou que ele é uma criatura, ou sujeito à 



22

mudança ou transformação, todos os que falem assim, são anatematizados pela 
Igreja Católica”.

É nítido que as controvérsias não acabaram ali em Niceia. Ainda assim, é 
inegável o papel que esse Concílio tem para estabelecer as bases da fé ortodoxa. 
Alguns críticos da igreja afirmam, falsamente, que Niceia inventou a Bíblia, criou 
a forma como se deve crer, dentre outras coisas totalmente falsas. Niceia apenas 
condenou o pensamento equivocado que surgiu no meio do bom andamento 
teológico da igreja. O papel de Niceia foi de correção e explanação, não de fun-
damentação da fé. A questão foi condenar o pensamento errado, o pensamento 
correto já existia desde os ensinamentos de Jesus e dos apóstolos. 

Hoje, tem-se mostrado necessário enfatizarmos novamente o que foi feito 
em Niceia. Em nossos dias, é muito comum ver pessoas influenciadas por um 
cristianismo liberal angariando milhares de seguidores afirmando a natureza di-
vina de Cristo como mito, como invenção da igreja, como resultado da mente 
perturbada dos discípulos após a morte de Cristo, nada mais falso. O Cristo real, 
o Cristo bíblico é aquele que nossos irmãos em Niceia contemplaram e descre-
veram em seu símbolo: “O Filho de Deus, gerado unigênito do Pai, isto é, da 
substância do Pai; Deus de Deus, luz de luz, Deus verdadeiro de Deus verdadeiro, 
gerado, não feito, consubstancial ao Pai; por quem foram feitas todas as coisas que 
estão no céu ou na terra”.

Assim cremos e assim confessamos! 

Formado em Teologia pelo Seminário Martin Bucer. 
Mestrando em Divindades também pelo Seminário 
Martin Bucer. Estudou História, Geografia e 
Arqueologia do Antigo Oriente na ECTM (Escola de 
Capacitação Teológica Ministerial 2013-2014). Cursou 
teologia pelo CETADEB (2011-2013). Professor de 
teologia bíblica e sistemática no Instituto IBH (2017-
2019). Professor de Teologia Histórica no Seminário 
Véritas em Juiz de fora (MG).  Atualmente pastor da 
Igreja Batista Redenção em Juiz de Fora (MG). Casado 
com Rosy e pai do Abner.

Sobre o autor

Willy Robert



23

Pessimismo antropológico e otimismo 
soteriológico em John Wesley

Vinicius Couto

Um ponto de partida interessante para analisar a visão otimista que 
Wesley tinha sobre a graça de Deus é sua carta de 14 de maio de 1765, 
endereçada a seu amigo John Newton. Nessa carta, Wesley apresenta 

convergências e divergências com o sistema calvinista. A princípio, ele afirma 
que não difere de Calvino “um fio de cabelo” (WESLEY, 2015, vol. 27, p. 427). 
O contexto é sobre a doutrina da justificação, a respeito da qual Wesley estava 
convencido de que essa obra divina só poderia ser operada pela graça por meio 
da fé. A fim de esclarecer qualquer mal-entendido sobre sua opinião, Wesley 
menciona na carta o sermão 17: “Circuncisão do Coração”, pregado em 1º de 
janeiro de 1733 (WESLEY, 2015, vol. 27, p. 428). Nesse sermão, podemos ver 
que sua opinião se aproximava da de Calvino também com relação aos efeitos 
do pecado original no homem não regenerado, como ele mesmo testificou: “[...] 
o homem natural [...] está vivo para o mundo e morto para Deus” (WESLEY, 
1985, vol. 1, p. 401). E: “Estamos convencidos [...] de que não podemos ajudar a 
nós mesmos; que sem o Espírito de Deus nada podemos fazer senão acrescentar 



24

pecado a pecado” (WESLEY, 1985, vol. 1, p. 403). Nesse caso, podemos apontar 
que, antes de falar sobre o otimismo da graça, Wesley afirmou um pessimismo 
antropológico.

A afirmação de que o homem não pode salvar a si mesmo pode ser vis-
to em vários outros textos de Wesley, como seu sermão 38: “Pecado Original” 
(WESLEY, 1985, vol. 2, p. 170-85). Em seu livro “The doctrine of original sin: 
according to Scripture, reason, and experience” [A doutrina do pecado origi-
nal: de acordo com a Escritura, a razão e a experiência] (WESLEY, 1757) e o 
sermão 43: “O caminho da salvação nas Escrituras” (WESLEY, 1985, vol. 2 
p. 152-69), além de muitos outros. Se, por um lado, Wesley concordava com 
Calvino sobre as doutrinas do pecado original e da justificação, por outro, ele 
afirmava na carta que discordava da predestinação e da santificação, visto que 
professava a doutrina da perfeição cristã (WESLEY, 2015, vol. 27, p. 427). É 
precisamente nesse último caso que Wesley sugere sua visão otimista da graça. 
Enquanto Calvino mantinha um pessimismo soteriológico, ou seja, de que o 
homem regenerado permanece preso ao pecado, Wesley fala de uma poderosa 
graça santificadora que promove “a salvação de todo pecado e o amor a Deus com 
um coração indiviso” (WESLEY, 2015, vol. 27, p. 428 — itálicos do autor). Em 
outro texto, o sermão 107: “Na vinha de Deus”, Wesley até elogia o reforma-
dor alemão Martinho Lutero por suas contribuições à doutrina da justificação, 
mas tece uma crítica contundente a ele em relação à sua fraqueza em relação 
à doutrina da santificação, dizendo: “Quem escreveu mais habilmente do que 
Martinho Lutero sobre a justificação somente pela fé? E quem era mais igno-
rante da doutrina da santificação, ou mais confuso em suas concepções dela?” 
(WESLEY, 1986, vol. 3, p. 505).

O ponto é que, para Wesley, a graça de Deus é tão poderosa para salvar da 
condenação eterna quanto dos efeitos temporais do pecado nesta vida. É poderoso 
em trazer mudanças relacionais (na justificação) e ontológicas (na santificação). 
Funciona por nós e em nós. Por conta disso, Wesley não pode admitir que o pe-
cado seja uma necessidade ou obrigação na vida do cristão. Assim, ele explica 
no sermão 17: 

Uma fé [salvadora] como esta [transmitida pela graça] não pode deixar de mos-
trar evidentemente o poder de Deus que a inspira, libertando seus filhos do jugo 
do pecado e “purificando suas consciências de obras mortas”; fortalecendo-os 



25

para que não sejam mais constrangidos a obedecer ao pecado em seus desejos; 
por isso, em vez de “ceder seus membros a ela, como instrumentos de injustiça”, 
eles agora “se entregam” inteiramente “a Deus, como aqueles que estão vivos 
dentre os mortos” (WESLEY, 1984, vol. 1, p. 406). 

Em sua carta, Wesley reforça essa crença e acrescenta que a graça de Deus 
não apenas auxilia nas práticas morais de santidade, mas em todas as nossas ações, 
dando “extrema clareza de ter um desígnio, um desejo, um amor e perseguir um fim 
de nossa vida em todas as nossas palavras e ações” (WESLEY, 2015, vol. 27, p. 
428 — itálicos do autor).

Finalmente, a graça de Deus torna possível para o homem nascido de novo 
fazer boas obras. É nesse ínterim que podemos entender Wesley em relação 
às obras de misericórdia e seu envolvimento com várias agendas sociais de sua 
época (i. e., abolição da escravatura, questões de assistência médica, uso ade-
quado do dinheiro, direitos prisionais, cuidado dos pobres e vulneráveis etc.). 
A teologia de Wesley favoreceu a noção de realizar boas obras, reconhecendo 
que as pessoas salvas foram preparadas para fazê-las de antemão. Em suas “Ex-
planatory notes upon the New Testament” [Notas explicativas do Novo Testa-
mento], Wesley comenta sobre o texto de Ef 2.10, afirmando que este versículo 
“prova tanto que a salvação é pela fé, como que a fé é dom de Deus” e que todos 
os crentes devem praticar boas obras, “embora não sejam justificados por elas” 
(WESLEY, 1983, [s.p]). Em seu breve comentário sobre o texto paulino em 
questão, Wesley afirma tanto sua visão antropológica pessimista quanto sua vi-
são otimista da graça. 

O pessimismo antropológico de Wesley foi importante por duas razões: 
em primeiro lugar, para enfatizar a incapacidade humana para as coisas espiri-
tuais, isto é, a perda do livre-arbítrio e a depravação total do ser humano não 
regenerado. Isso o afasta de Pelágio e de João Cassiano, heresiarcas que discor-
daram da doutrina do pecado original agostiniana. E, em segundo lugar, para 
colocar a graça de Deus como central na via salutis (caminho para a salvação) 
ou ordo salutis (ordem da salvação), eliminando, assim, qualquer pelagianismo 
e semipelagianismo. Nesse sentido, podemos não apenas afirmar que sua visão 
soteriológica é otimista, mas também testemunhar que é charicêntrica (centrada 
na graça).



26

Referências bibliográficas

Wesley, John. Explanatory notes upon the New Testament (Grand Rapids: Baker 
Book House, 1983). vol. 2. Reprint of 1755 edition.

_____________. Letter to John Newton, May 14, 1765. In: The works of John Wes-
ley. Letters III (1756-1765). Bicentennial Edition. (Nashville: Abingdom 
Press, 2015). p. 426-9. vol. 27.

_____________. Sermon 107 – On God’s vineyard. In: The works of John Wesley. 
Bicentennial Edition. (Nashville: Abingdom Press, 1986). p. 503-17. vol 3.

_____________. Sermon 17 – Circumcision of the Heart. In: The works of John 
Wesley. Bicentennial Edition (Nashville: Abingdom Press, 1984). p. 398-414. 
vol. 1.

_____________. Sermon 38 – Original Sin. In:  The works of John Wesley. Bicen-
tennial Edition (Nashville: Abingdom Press, 1985). p. 170-85. vol. 2.

_____________. Sermon 43 – The Scripture way of salvation. In: The works of 
John Wesley. Bicentennial Edition (Nashville: Abingdom Press, 1985). p. 
152-69. vol. 2.

_____________. The doctrine of original sin according to Scripture, reason and expe-
rience (Bristol: E. Farley, 1757).

É pastor titular da 1ª Igreja do Nazareno em Vinhedo 
(SP). Pós-doutorando em Educação, Artes e História 
pela Universidade Presbiteriana Mackenzie, Doutor em 
Ciências da Religião pela Universidade Metodista de 
São Paulo, Mestre em Teologia pela Faculdade Batista 
do Paraná. Teólogo e Historiador.

Sobre o autor

Vinicius Couto



27

União estável como aliança matrimonial:  
o casamento pertence a Deus e não  
ao Estado

Warton Hertz

Introdução

União estável é assim definida no Código Civil brasileiro, em seu art. 
1.723:

Art. 1.723 - É reconhecida como entidade familiar a união estável entre o 
homem e a mulher, configurada na convivência pública, contínua e duradoura e 
estabelecida com o objetivo de constituição de família.

Quando ainda trabalhava como diretor do departamento de Direito Reli-
gioso em um importante escritório de advocacia em Porto Alegre especializado 
nessa área, incumbiu a mim elaborar um parecer encomendado por uma organi-
zação cristã internacional atuante no Brasil. A consulta buscava uma reposta em 
relação à possiblidade de realizar cerimônia religiosa de casamento para casais 
vivendo em união estável. Pretendia-se responder às seguintes perguntas: união 



28

estável e casamento são equiparados perante o ordenamento jurídico brasileiro 
ou são institutos distintos? Casais com declaração de união estável estariam aptos 
para serem recebidos na igreja como pessoas casadas através de uma cerimônia 
religiosa?

Pouco tempo depois, o parecer foi adaptado para ser publicado em forma de 
artigo pela Revista Teologia Brasileira,1 chegando a alcançar mais de uma dezena 
de milhares de acessos, o que demonstra ser esta uma dúvida frequente em mui-
tas igrejas e entre líderes eclesiásticos. O objetivo da publicação foi de orientar 
pastores e líderes cristãos acerca das nuances jurídicas que envolvem o assunto, 
oferecendo também uma reflexão bíblica, quer seja para contribuir com o ensino 
e discipulado dos seus membros, quer seja para a tomada de decisão em situações 
concretas com as quais pastores se deparam no exercício do ministério em rela-
ção ao status matrimonial de casais que se encontram vivendo em configurações 
familiares diversas.

A reposta do parecer mencionado, reproduzido no artigo publicado, foi no 
sentido de que “casamento e união estável não são equiparados no ordenamento 
jurídico brasileiro”, e “as pessoas que desejam buscar o religioso devem primeiro 
sanar o civil, a fim de não trazerem confusão para a comunidade, para a igreja e 
para eles mesmos”, pois “geraria grande incoerência um casal alegar ser ‘casado na 
igreja’ e viver em união estável, o que os coloca perante a sociedade em estado civil 
diverso — solteiro, divorciado ou viúvo”. 

O referido parecer acertou em afirmar que os dois institutos não se equipa-
ram perante a legislação, bem como em recomendar que havendo facilitação da lei 
para conversão de união estável em casamento, a igreja deve efetivá-la. Contudo, a 
afirmação de que a Bíblia os diferencia é que deve ser retificada, ou seja, corrigida, 
com o devido esclarecimento, pois, biblicamente, não é a nomenclatura da lei hu-
mana que define o vínculo conjugal de um casal, e sim a aliança estabelecida entre 
um homem e uma mulher para formação de uma nova família. 

Logo, o que se pretende com este presente artigo é esclarecer que, à luz das 

1Sugiro a leitura do referido artigo para uma melhor compreensão das diferenças 
entre casamento e união estável no ordenamento jurídico brasileiro. Disponível em: ht-
tps://teologiabrasileira.com.br/diferencas-entre-casamento-e-uniao-estavel/. Acesso em 
13 de março de 2023.

https://teologiabrasileira.com.br/diferencas-entre-casamento-e-uniao-estavel/
https://teologiabrasileira.com.br/diferencas-entre-casamento-e-uniao-estavel/


29

Escrituras, aquilo que a legislação brasileira denomina de união estável, na verda-
de, forma uma aliança matrimonial, ainda que investida de informalidade, posto 
que cumpre os parâmetros do que a Bíblia chama de casamento: a aliança entre 
um homem e uma mulher que se unem, tanto fisicamente como espiritualmente, 
para formação de uma nova família.

A Palavra de Deus como definidora da aliança matrimonial 

O casamento foi criado por Deus, e sua definição e estabelecimento são de atribui-
ção da Lei divina, das Escrituras, não da legislação dos homens. Assim, a realidade 
espiritual da relação entre um homem e uma mulher deve ser confrontada e discer-
nida pelos preceitos bíblicos. O matrimônio foi instituído por Deus em Gênesis, e 
nenhuma instituição humana, nem mesmo o Estado, pode determinar sua essência. 

Apesar de o parecer acima citado ter acertado em termos legais e prática 
eclesiástica acerca da recomendação para que “as pessoas que desejam buscar o 
religioso devem primeiro sanar o civil”, restou equivocado ao interpretar a Bíblia 
a partir das definições jurídicas da nossa legislação. Ocorre que, mesmo diante do 
fato de nosso Direito Civil pátrio distinguir a união estável do instituto legal do 
casamento, o status de aliança matrimonial de um casal em coabitação familiar 
carrega em si a realidade espiritual de vida conjugal. Pouco importa a nomencla-
tura jurídica e a existência ou não de um rito de passagem que seja simbolizado 
por uma cerimônia religiosa ou pela assinatura de um contrato civil. O matrimô-
nio é uma relação espiritual, estando subordinada à esfera da família em termos 
de instituições humanas, não à esfera do Estado. 

Ainda que o Direito de Família no Brasil faça uma distinção da união estável 
em termos legais, chamando as partes de parceiros e não de cônjuges, o que pesa bi-
blicamente para a configuração do vínculo conjugal são os termos de Gênesis 2.24: 
“Por isso, deixa o homem pai e mãe e se une à sua mulher, tornando-se os dois uma 
só carne”.  De acordo com esse verso, há três requisitos para se discernir a existência 
da relação conjugal e a efetiva constituição familiar através do casamento: 

1)	 o homem deixar pai e mãe, que significa a formação de um novo lar;
2)	 o homem unir-se à sua mulher, ou seja, essa união deve ser de duas pes-

soas de sexos distintos;
3)	 tornarem-se os dois uma só carne, o que aponta para a consumação da 

aliança com o ato sexual.



30

Vemos em Gênesis que, ainda que o primeiro casal da história da huma-
nidade não tivesse pais biológicos aos quais pudesse deixar, bastou a intenção 
de formar uma família para estarem unidos em matrimônio, conforme ordem 
de Deus.  Não havia, tampouco, uma instituição humana, representada por um 
sacerdote religioso ou um juiz de paz, para declará-los marido e mulher. Adão e 
Eva possuíam um mandato cultural de multiplicar e encher a terra, tendo sido 
suficiente unirem-se um ao outro e tornarem-se ambos uma só carne.

Lembremos também a história de Isaque e Rebeca, em que todo arranjo de 
casamento foi feito entre as famílias, sem qualquer participação de uma autoridade 
civil ou religiosa. A consumação da aliança se deu com Rebeca sendo conduzida 
por Isaque à tenda de sua falecida mãe para se relacionarem intimamente, e ali tor-
naram-se marido e mulher. Esse casamento é assim narrado em Gênesis 24.63-67:

Saíra Isaque a meditar no campo, ao cair da tarde; erguendo os olhos, viu, e 
eis que vinham camelos. Também Rebeca levantou os olhos, e, vendo a Isaque, 
apeou do camelo, e perguntou ao servo: Quem é aquele homem que vem pelo 
campo ao nosso encontro? É o meu senhor, respondeu. Então, tomou ela o véu e 
se cobriu. O servo contou a Isaque todas as coisas que havia feito. Isaque condu-
ziu-a até à tenda de Sara, mãe dele, e tomou a Rebeca, e esta lhe foi por mulher. 
Ele a amou; assim, foi Isaque consolado depois da morte de sua mãe.

A fim de se casarem, Isaque e Rebeca deixaram a casa de seus pais, uniram-
-se para a constituição de seu próprio lar, e tornaram-se uma só carne mediante 
consumação do ato conjugal. Isso bastou para entrarem em aliança matrimonial 
sem qualquer rito, contrato escrito ou cerimônia. João Calvino, ao dissertar em 
suas Institutas sobre por que o casamento não é um sacramento, aponta justa-
mente para o fato de que não é necessária uma cerimônia para confirmar o pacto, 
ao que conclui com certa ironia acerca da obviedade do tema:

[...] para que haja sacramento, não somente se requer que seja obra de Deus, 
mas é necessário ainda que exista uma cerimônia externa, ordenada por Deus, 
para confirmar a promessa. Ora, até as crianças poderão julgar que não há nada 
semelhante no matrimônio.2

2João Calvino, As Institutas da Religião Cristã. vol. 1. [publicado em português por 
Ed. UNESP]. .



31

Vale salientar que o ordenamento jurídico brasileiro reconhece que na união 
estável estão presentes esses três pilares formadores do matrimônio conforme de-
signado por Deus em Gênesis: o casal constitui um novo núcleo familiar (deixar 
pai e mãe), união de duas pessoas do sexo oposto (o homem unir-se à sua mulher), 
consumação pela coabitação em ato íntimo (tornam-se os dois uma só carne). 

Comparando Gênesis 2.24 com o art. 1.723, do Código Civil brasileiro, te-
remos o quadro abaixo, relacionando a finalidade de cada passo na constituição 
de aliança matrimonial:

Gênesis 2.24 — Por isso, deixa o homem pai e mãe e se une à sua mulher, tor-
nando-se os dois uma só carne.

Art. 1.723, Código Civil — É reconhecida como entidade familiar a união es-
tável entre o homem e a mulher, configurada na convivência pública, contínua e 
duradoura e estabelecida com o objetivo de constituição de família (grifo nosso).

Casamento segundo a 
Bíblia – Gn 2.24

União estável no Art. 1.723 
— Código Civil brasileiro

Finalidade 

Deixa o homem pai e mãe... Com o objetivo de 
constituição de família

Deixar o lar dos pais para 
formar sua própria família 

e [o homem] se une à sua 
mulher...

Entidade familiar entre 
homem e mulher

A união é entre duas pessoas 
de sexos distintos

tornando-se os dois uma só 
carne.

Convivência 
(compreendendo que se 
trata do conhecimento 
público que há coabitação 
íntima do casal)

Consumação da aliança pela 
existência de ato conjugal

O casamento civil no Brasil e sua gradual deterioração

Até o fim do Estado confessional no Brasil, o casamento era oficiado simples-
mente através da realização da cerimônia religiosa mediante sacerdote da igreja 
católica, que guardava uma certidão em seus arquivos para eventual necessidade de 
comprovação do matrimônio para fins civis. É interessante observar que, ainda hoje, 
a igreja de Roma celebra casamento no Brasil sem a necessidade de habilitação 



32

civil, inclusive aceitando a união estável como efetiva aliança matrimonial perante 
a sociedade. Isso se justifica pela existência de seu próprio Direito Canônico. 

A proclamação da República inaugurou a era do Estado laico em nosso país, 
fazendo-se necessário desligar a realização do casamento da instituição eclesiás-
tica para fins civis. Foi, então, a partir do Decreto 181 que o casamento civil no 
Brasil passou a existir. Entrou em vigor em 24 de janeiro de 1890, assinado pelo 
então Chefe do Governo Provisório Marechal Deodoro da Fonseca. Em seu ar-
tigo 1º assim declarava: 

Art. 1º As pessoas, que pretenderem casar-se, devem habilitar-se perante o of-
ficial do registro civil.3

Pelo decreto 181, o divórcio só poderia ocorrer por motivo de adultério, 
abandono, violência ou injúria grave. De qualquer maneira, não dissolvia o vín-
culo conjugal, apenas autorizava separação indefinida e cessava o regime de bens, 
“como se o casamento fosse dissolvido”. O Código Civil de 1916 instituiu o des-
quite, que ainda não se diferenciava da forma de divórcio estabelecida pelo De-
creto 181, pois finalizava a sociedade conjugal sem diluir o vínculo matrimonial. 
Em 1977, foi permitido o divórcio como instrumento de dissolução da aliança 
matrimonial (o que possibilitou o segundo casamento), se o casal estivesse há 
mais de 5 anos separado judicialmente ou mais 7 anos de fato. Esse tempo foi 
diminuído pela Constituição de 1988, para um ano de separação judicial ou dois 
anos de fato. Em 2010, a Emenda Constitucional 66 retirou tal exigência, permi-
tindo a possibilidade de divórcio direto. Foi também a Constituição de 1988 que 
estabeleceu a união estável como modalidade de vínculo familiar, ao ponto que 
antes a relação entre os amasiados era considerado concubinato. Enfim, o código 
Civil de 2002 definiu que “as relações não eventuais entre o homem e a mulher, 
impedidos de casar, constituem concubinato” (art. 1.727).4 Isso significa que so-

3Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d181.
htm. Acesso em 13 de março de 2023.

4O objetivo deste artigo não é entrar nos detalhes do concubinato, mas vale destacar 
que a atual legislação brasileira não equivale aos conceitos culturais dos tempos bíblicos, 
em que a concubina era uma espécie de esposa de segunda classe, sem, contudo, todos 
direitos das esposas principais. 



33

mente relações contínuas (não eventuais) entre duas pessoas sem impedimento 
de casar podem constituir união estável, visto que configura a formação de uma 
nova família monogâmica. 

Em 2013, aproveitando-se de uma decisão judicial acerca do reconhecimen-
to de união estável homoafetiva, o CNJ (Conselho Nacional de Justiça) inovou 
ao obrigar os cartórios a celebrarem a união entre homossexuais. A resolução 175, 
de 2013, manda que os cartórios civis celebrem o casamento civil ou convertam 
a união estável em casamento entre pessoas do mesmo sexo, conforme seu artigo 
1o: “É vedada às autoridades competentes a recusa de habilitação, celebração de 
casamento civil ou de conversão de união estável em casamento entre pessoas de 
mesmo sexo”.5

Importante perceber que a quebra do laço exclusivamente religioso do casa-
mento, transferindo-o da esfera familiar e eclesiástica para a autoridade do Esta-
do, possibilitou que se abrissem as portas para a flexibilização do fim do vínculo 
conjugal e para a deturpação do conceito de casamento. Inclusive, de um ponto de 
vista ideologicamente progressista, é comum encontrar matérias exaltando a “evo-
lução” do casamento civil, desde a permissão do divórcio, do segundo casamento 
e, mais recentemente, com o reconhecimento da união estável homoafetiva como 
uma espécie de contrato conjugal.6 

É fato que essas mudanças fizeram parte de um processo mais complexo de 
secularização da sociedade. Porém, nota-se que a estatização do matrimônio teve 
um papel importante na deterioração da ideia de casamento.7 Em que pese a igre-

5Até então, na América Latina somente Uruguai e Argentina permitiam o casa-
mento entre pessoas do mesmo sexo. Disponível em: https://reuters-brasil.jusbrasil.com.
br/noticias/100512787/cnj-obriga-cartorios-a-reconhecer-uniao-de-pessoas-do-mes-
mo-sexo. Acesso em 13 de março de 2023.

6Globo Cidadania: A história do Casamento Civil no Brasil. Disponível em: http://
redeglobo.globo.com/globocidadania/noticia/2013/01/historia-do-casamento-civil-no-
-brasil-acompanha-mudancas-da-familia.html. Acesso em 13 de março de 2023.

7Devemos reconhecer também que não é fácil pensar uma solução dentro do Estado 
laico em que o instituto do matrimônio não ficasse sob o domínio da autoridade de legis-
ladores e de juízes. Pagamos hoje, todavia, o preço da deterioração dos valores familiares 
na sociedade por atribuir ao Estado algo que não deveria pertencer à sua esfera, qual seja, 
o papel de definir o que é casamento. 

https://reuters-brasil.jusbrasil.com.br/noticias/100512787/cnj-obriga-cartorios-a-reconhecer-uniao-de-pessoas-do-mesmo-sexo
https://reuters-brasil.jusbrasil.com.br/noticias/100512787/cnj-obriga-cartorios-a-reconhecer-uniao-de-pessoas-do-mesmo-sexo
https://reuters-brasil.jusbrasil.com.br/noticias/100512787/cnj-obriga-cartorios-a-reconhecer-uniao-de-pessoas-do-mesmo-sexo
http://redeglobo.globo.com/globocidadania/noticia/2013/01/historia-do-casamento-civil-no-brasil-acompanha-mudancas-da-familia.html
http://redeglobo.globo.com/globocidadania/noticia/2013/01/historia-do-casamento-civil-no-brasil-acompanha-mudancas-da-familia.html
http://redeglobo.globo.com/globocidadania/noticia/2013/01/historia-do-casamento-civil-no-brasil-acompanha-mudancas-da-familia.html


34

ja católica romana ter um entendimento diferente da doutrina protestante sobre o 
matrimônio, pois considera ser este um santo sacramento, é imperioso reconhecer 
que foi uma boa guardiã dos valores bíblicos da família até que teve de dividir a 
sua regulação com o poder estatal.

O Cônego Abílio Soares de Vasconcelos, doutor em Direito Canônico pela 
Universidade Gregoriana de Roma, em sua obra “Casamento Sacramento do 
Matrimônio”,8 escreveu sobre as competências dos Direitos Divino, Canônico 
e Civil no campo do casamento e família. Sua posição em relação à regulação 
da família na sociedade em muito se assemelha ao entendimento neo-calvinista 
da soberania das esferas e, até mesmo, mostra-se compatível com o modelo de 
laicidade colaborativa brasileira, posto que o autor sugere uma cooperação entre 
Religião e Estado nessa área: 

No que se refere a bens materiais, a competência é do Estado, portanto os cató-
licos devem seguir o Direito Civil (cân. 1672).

Igreja e Estado devem caminhar juntos na proteção à família e unir suas com-
petências para manter uma sociedade saudável de corpo e alma. A briga de 
competências enfraquece o Estado e obscurece a face de justiça da igreja. 

Resultado do bom entendimento entre igreja e Estado, o Direito canônico as-
sumiu a competência relativa ao “bem das almas” (cân. 1752), e o Direito Civil 
assumiu a competência relativa aos assuntos referentes aos bens do corpo, os 
bens materiais (cân. 22).

Para o doutrinador católico, deve haver o complemento para fins de cola-
boração entre Estado e igreja no tocante ao instituto do casamento, sendo bem 
delineado que a competência do “bem das almas” pertence às normas da Religião, 
restando à autoridade civil a proteção do “bem do corpo e dos bens materiais”. 
Aplicando-se a doutrina da soberania das esferas, de igual modo, haveria uma 
solução similar e salutar a fim de se evitar a intromissão do Estado na questão 
matrimonial. Se fosse atribuída somente à igreja o papel de definir o que é ca-

8Abílio Soares de Vasconcelos, Casamento — sacramento do matrimônio, p. 30-1 [pu-
blicado em português por Tolle Lege].



35

samento, bem como a declaração de quais casais são casados, bastaria ao Estado 
cuidar das questões patrimoniais relativas à essa relação. 

Contudo, essa divisão não existe de forma clara no Brasil, e o Estado, através 
de seus poderes Legislativo e Judicial, tomou para si a prerrogativa de legitimar 
o casamento a partir da conveniência social. Desse modo, foi a partir da detur-
pação do conceito de vínculo conjugal pelo Estado que se começou a chamar de 
casamento o que não é casamento, tal qual a união homoafetiva, e a deixar de 
chamar de casamento aquilo que o é, tal qual a união estável. Ora, a união estável 
é a união de duas pessoas do sexo oposto para fins de formação de um núcleo 
familiar através de uma aliança consumada pelo ato conjugal — isso é casamento 
segundo a Bíblia. 

Curiosamente, conforme já exposto anteriormente, mesmo distinguindo 
a união estável do casamento, o ordenamento jurídico brasileiro não deixou de 
reconhecer a mesma essência entre os dois institutos.  O Código Civil, no art. 
1.511, dispõe que “o casamento estabelece comunhão plena de vida, com base 
na igualdade de direitos e deveres dos cônjuges”. O que isso diferencia da união 
estável, posto que esta é composta com o objetivo de constituição da família? O 
que pode ser mais plena comunhão de vida do que a vida familiar? Tanto o é que 
o art. 1724 coloca acerca da união estável que “as relações pessoais entre os com-
panheiros obedecerão aos deveres de lealdade, respeito e assistência, e de guarda, 
sustento e educação dos filhos”. Teria sido mais coerente denominar a união es-
tável de casamento de fato.9

Ao criar o instituto da união estável, fica evidente a confusão que a Cons-
tituição de 1988 trouxe acerca da aliança matrimonial. Casais em união estável 
possuem um vínculo conjugal de fato, sem, no entanto, terem o seu estado civil 
alterado — permanecendo solteiros, divorciados ou viúvos, de acordo com o que 
se encontravam antes de instituir sua presente família. Essa configuração pode 
encorajar que as partes neguem suas responsabilidades conjugais perante a pessoa 

9O que a legislação brasileira denomina de união estável é reconhecida como “com-
mon-law marriage” em alguns estados norte-americanos — literalmente “casamento con-
suetudinário”, do direito anglo-saxão baseado nos costumes. Em português, uma tradução 
coerente ou equivalente poderia ser “casamento de fato”. Ver site: https://www.findlaw.
com/family/marriage/common-law-marriage.html. Acesso em 13 de março de 2023.

https://www.findlaw.com/family/marriage/common-law-marriage.html
https://www.findlaw.com/family/marriage/common-law-marriage.html


36

com quem vivem e com quem são, de fato, casadas. Ainda, pode fazer com que o 
casal perceba-se em uma situação facilitada para quebrar sua aliança sem maiores 
consequências aparentes, principalmente quando ainda não têm filhos envolvidos. 
Contudo, o vínculo espiritual de um casal em relação matrimonial não pode ser 
quebrado.

Conclusão: a igreja deve ajudar cada casal  
a discernir sua condição

Nas últimas décadas, a coabitação tornou-se prática comum de início da vida 
conjugal em nossa sociedade. Desse modo, sem um marco público e distinto, seja 
através de uma cerimônia religiosa ou da realização do casamento civil, muitas 
vezes pode ser tarefa difícil traçar a linha entre a relação sexual entre solteiros 
(biblicamente, fornicação) e a formação de um novo lar ou uma nova família 
(biblicamente, casamento).

É perfeitamente compreensível, entretanto, que o ato sexual em si não es-
tabelece uma aliança, pois fora do casamento configura pecado de fornicação e 
prostituição, tal qual Paulo alertou, em 1Coríntios 6.15-16, no tocante à santida-
de do corpo: 

Não sabeis que os vossos corpos são membros de Cristo? E eu, porventura, to-
maria os membros de Cristo e os faria membros de meretriz? Absolutamente, 
não. Ou não sabeis que o homem que se une à prostituta forma um só corpo 
com ela? Porque, como se diz, serão os dois uma só carne.

Por isso, em cada situação concreta é necessário ajudar o casal a discernir a 
realidade espiritual de sua coabitação. Não se trata de análise subjetiva, pois os 
critérios bíblicos para a constatação de uma aliança matrimonial são claramente 
objetivos: o objetivo de formação de um novo lar (deixar pai e mãe), composto por 
duas pessoas do sexo oposto (o homem une-se à sua mulher), que se relacionam 
sexualmente (tornando-se os dois uma só carne). O casal nessa condição irá pre-
cisar do auxílio e acompanhamento pastoral para compreender a natureza de sua 
união e de uma eventual relação conjugal, ainda que a lei humana não denomine 
de casamento esse relacionamento, e chame de parceiro (não de cônjuge) aquele 
com quem vive.



37

Se for recomendada a separação de um casal em união estável que se uniu 
para constituição familiar, o pastor estará, na prática, encorajando o pecado do 
divórcio —  mesmo que inexistente uma certidão civil que assim o declare. E se 
uma das partes vier a casar de novo ou coabitar em união estável com outra pes-
soa, estará em segundo casamento. O que deve ser feito nesses casos, em que o ca-
sal já constitui família através da união estável, é o arranjo para o casamento civil e 
a devida cerimônia religiosa, ainda que por meio de uma simples benção pastoral.

Faz-se importante deixar claro que o propósito deste artigo é o de orientar 
pastores, líderes eclesiásticos ou discipuladores sobre como avaliar a relação de 
um casal que já vive em coabitação, a fim de que sanem sua condição civil de acor-
do com o que já é de fato no âmbito familiar e espiritual.  Não se pretende aqui 
desestimular o casamento civil àqueles que estão planejando o início de sua vida 
matrimonial. Pelo contrário, deve-se orientar aos que desejam se casar na igreja 
a buscarem conformar seu estado civil como tal, pois para o bom testemunho 
cristão, devemos respeitar o Estado e seguir as leis humanas quando estas não 
contrariam a Lei de Deus.

No princípio, Deus criou o casamento com a paradoxal simplicidade e pro-
fundidade da relação entre um homem e uma mulher, e assim deve ser discernido 
e obedecido. Quando um homem e uma mulher coabitam, constituem um novo 
lar e se fazem uma só carne, estão unidos pelos laços inquebráveis do matrimô-
nio. Isso é poderosíssimo, tendo graves consequências negar a condição espiritual 
dessa relação. Como Paulo ensina em Ef 5.32-33, o casamento é a instituição 
humana que reflete a união de Cristo com a igreja: “Eis por que deixará o homem 
a seu pai e a sua mãe e se unirá à sua mulher, e se tornarão os dois uma só carne. 
Grande é este mistério, mas eu me refiro a Cristo e à igreja”. 

Sem dúvida que o desarranjo atual da família moderna é, sobretudo, fruto do 
declínio ético da sociedade e do abandono dos valores judaico-cristãos. Todavia, 
o Estado recebeu uma atribuição que não lhe incumbe, de regular o matrimônio 
e a vida familiar, cavando ainda mais fundo o buraco moral em que se encontra a 
instituição do casamento em nossos dias. Portanto, cabe à igreja de Cristo trazer a 
clareza necessária acerca desse tema e orientar seus membros a fim de resgatar os 
conceitos e valores bíblicos acerca da aliança matrimonial. Por fim, a igreja deve 
também manifestar-se e cumprir o seu papel profético perante toda a sociedade, 
não se deixando moldar pelas concepções mundanas de família. O casamento 
pertence a Deus, que o define em sua Palavra, e não ao Estado e suas leis.



38

Formado em Teologia pelo Seminário Martin Bucer, em 
São José dos Campos (SP). Mestre em Teologia e Ética 
pela Escola Superior de Teologia, em São Leopoldo (RS). 
Bacharel em Direito pela UniRitter, em Canoas (RS). 
Membro fundador do Instituto Brasileiro de Direito 
e Religião. Hoje é Pastoral Resident em Chicago na 
Addison Street Community Church em conjunto  
com Neopolis Network e Holy Trinity Church.

Sobre o autor

Warton Hertz



39

Lançamentos

Em formato acessível de perguntas e respostas, esse livro 
oferece uma abordagem prática para alcançar a sabedoria 
bíblica no uso do dinheiro. Com experiência em finanças, 
aconselhamento e educação teológica, Newheiser aborda 
questões importantes para elaborar orçamentos, ter controle 
das finanças, se libertar das dívidas e muito mais. Um recurso 
indispensável a todos cristãos, pastores e conselheiros que 
desejam auxiliar pessoas a glorificarem a Deus nessa área tão 
importante da vida.

Jim Newheiser | 16x23 cm | 352 p.

Agostinho e a doutrina da Criação
Uma sabedoria antiga para uma controvérsia atual

O pastor e teólogo Gavin Ortlund busca recuperar a 
leitura agostiniana de Gênesis 1—3, considerando como
a compreensão pré-moderna da Criação pode ajudar os 
cristãos de hoje. Ortlund argumenta que embora a 
abordagem hermenêutica e as questões teológicas de 
Agostinho possam ser diferentes das de hoje, a 
humildade desse pai da igreja diante das Escrituras e 
suas conclusões teológicas podem iluminar assuntos 
como a evolução, morte animal e Adão e Eva históricos.

Gavin Ortlund | 16x23 cm | 272 p.

Êxodo - comentário expositivo

Dinheiro, dívida e finanças
Perguntas e respostas fundamentais

Quando se trata de um espetáculo completo, dificilmente 
o livro de Êxodo pode ser superado: um rei assassino, a 
aparição de Deus a Moisés na sarça ardente, uma série
de sinais miraculosos no Egito, a Páscoa, a divisão do Mar 
vermelho e a entrega da Lei no monte Sinai. Os eventos 
do Êxodo estabelecem o fundamento do entendimento
a respeito de Deus e seu plano de salvação, servindo de 
paradigma para o ministério salvífico de Jesus Cristo.
T. Desmond Alexander habilmente comenta esse 
importante texto bíblico, fornece informações básicas, 
nuances teológicas e percepções interpretativas para 
ajudar os leitores a entender e aplicar a lição do Êxodo 
para a vida cristã atual.

T. Desmond Alexander | 17x23 cm | 192 p.



Encontrando Cristo no Antigo Testamento

Começando por Adão e Eva e terminando com o último 
profeta, o autor faz uma jornada fascinante pelo AT, 
revelando Cristo em lugares onde Ele é geralmente 
esquecido. Conforme Clowney analisa personagens e 
acontecimentos, você será inspirado pelas muitas 
percepções específicas que elas nos oferecem para 
entendermos o caráter e o senhorio de Jesus.

Edmund P. Clowney | 14x21 cm | 224 p.

Essa obra extraordinária apresenta uma exposição curta
da natureza da teologia cristã. Em uma série de seis 
preleções, John Webster explora o privilégio de pensar e 
falar sobre Deus à luz das “boas-novas impressionantes de 
Jesus Cristo”. Como a fé poderia abordar essa tarefa? 
Webster propõe que fazemos boa teologia ao 
reconhecermos o evangelho como a realidade mais 
importante. Ele considera a relevância da igreja, da Bíblia
e da tradição como a base do “mundo cultural” singular 
que o evangelho faz existir, e explora os desafios, bem 
como os prazeres de habitar essa esfera.

Você acredita?
12 doutrinas históricas para mudar sua vida cotidiana

Nessa obra, o autor de grandes best-sellers Paul David 
Tripp examina doze doutrinas centrais que todo cristão 
deve conhecer. Ao aprender a colocar as doutrinas em 
prática tornando-as um estilo de vida — não meras 
ideologias — acabamos com essa lacuna entre o que 
cremos e como vivemos e agimos. É dessa forma que
o evangelho molda a nós e as escolhas que fazemos
no dia a dia.

Paul David Tripp | 15,5x22,5 cm | 480 p.

A cultura da teologia

John Webster | 14x21 cm | 224 p.


