
31

Os evangelhos sinóticos: 
Uma resolução sobre a divindade  
e autoridade de Jesus no evangelho  
de Mateus 9.1-8 e sua correspondência  
com a teoria dos atos de fala

Luiz Antônio Silva

Introdução

As polêmicas em torno dos evangelhos sinóticos são comuns ao longo da histó-
ria da igreja, sendo conhecidas como problema sinótico. Os evangelhos sinóticos,1 
segundo Douglas (2006, p. 472), são conhecidos assim por causa do comparativo 
entre Mateus, Marcos e Lucas, nos levar ao reconhecimento de um considerável 

1De acordo com Carson, Moo e Morris (1997, p. 19), Mateus, Marcos e Lucas fo-
ram chamados pela primeira vez de sinóticos por J.J. Griesbach no final do século 18. A 
palavra “sinótico” é formada a partir da junção de duas palavras gregas, “Syn” que significa 
“com” e “optikós” que se refere a “olhar”, ou seja, olhar em conjunto. 



32

compêndio de material comum a todos eles.2 Mas, há também muito debate em 
torno dos evangelhos sinóticos quanto às suas discrepâncias em relação a datação, 
autoria, fonte, forma, destinatários ou conteúdo.3 Por exemplo, Thielman (2007, 
p. 54) reconhece que já no início do século II Marcião afirmou que os evangelhos 
refletiam tendências judaizantes corruptas de seus escritores. Portanto, o proble-
ma sinótico procura responder especificamente: como explicar as semelhanças e 
discrepâncias entre esses evangelhos?

Tenney (2008, p. 151-6) apresenta três propostas para compreender seme-
lhanças e discrepâncias entre os evangelhos sinóticos. A primeira é denominada 
teoria da tradição oral.4 Esta proposta consiste na coleção e organização do ma-
terial sobre a vida e obra de Jesus para serem memorizados e passados de forma 
oral para as comunidades, porém é bem provável que materiais já circulassem 
antes do ano 64 d.C. A segunda teoria é da interdependência mútua. A ideia 
por trás desta proposta é que dois dos evangelhos compartilharam detalhes 
de um outro evangelho. Contudo esta proposta encontra problemas do ponto 
de vista da originalidade de cada evangelista e das fontes. Por fim, a terceira 
proposta apresentada é a hipótese documentária.5 A proposta diz respeito que 
tanto Mateus como Lucas construíram seus evangelhos baseados em Marcos e 
num material chamado “Q” (do alemão quelle, que significa “fonte”). Apesar de  

2Douglas destaca que a substância de 606 dentre 661 versículo de Marcos (com  
exceção de Mc 16.9-20) reaparece em forma condensada em Mateus; cerca de 380 dos 
661 versículo em Marcos reaparecem em Lucas. Mateus e Lucas tem cerca de 250 versí-
culos quem contém material comum sem paralelo em Marcos. 

3Para um aprofundamento da crítica histórica sobre datação, autoria, fonte, forma, 
destinatários ou conteúdo dos evangelhos, consultar alguns títulos em português: TEN-
NEY, C. Merreil. O novo testamento: sua origem e análise. São Paulo: Shedd Publicações, 
2008; BOCK, BOCK, Darrell. L. Jesus segundo as escrituras: introdução e comentário 
aos evangelhos. São Paulo: Shedd Publicações, 2006; THIELMAN, Frank. Teologia do 
Novo Testamento: uma abordagem canônica e sintética. São Paulo: Shedd Publicações, 2007; 
PINTO, Carlos. O. Foco & desenvolvimento no Novo Testamento. São Paulo: Ed. Hag-
nos, 2014; CARSON, D. A; MOO. J. Douglas; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo 
Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997.

4Esta é considerada a mais antiga já que seus pressupostos advêm dos pais da igreja. 
5Esta, por sua vez, é a mais aceita. É conhecida também como hipótese de duas 

fontes.



33

nunca ter sido encontrada, acredita-se que esta fonte continha os dizeres de 
Jesus. O problema apontado por Tenney é que os adeptos da hipótese docu-
mentária focam mais nos documentos e em certas tradições orais do que nos 
relacionamentos entre os autores enquanto escreviam seus evangelhos. Além 
disso, os adeptos da hipótese documentária não explicam plausivelmente as ca-
racterísticas criativas vistas nos materiais.6

Estas perspectivas quanto as semelhanças e discrepâncias entre os evan-
gelhos sinóticos nos leva a questionar: como entender estes evangelhos? É 
neste movimento que o presente artigo se debruça. A perícope em questão é 
a de Mateus 9.1-8. Assim, para uma melhor compreensão, questiona-se por 
que Mateus apresenta menos detalhes do que seus respectivos paralelos (Mc 
12.1-12; Lc 5.17-26). O arranjo estrutural construído pelo autor parece gerar 
certa confusão se intenciona levar seus primeiros leitores a se depararem com 
a cronologia dos fatos? Ou esta dificuldade é apenas para os leitores atuais? 
Haveria desarmonia no conteúdo e cronologia dos Evangelhos canônicos? 
Neste caso, o foco de Mateus é cronológico ou temático e quais suas respec-
tivas implicações? Será que Mateus fez mudanças substanciais no conteúdo? 
Será que Mateus incorreu em um erro grave ao não ser mais completo quanto 
às informações como Marcos e Lucas? 

Ademais, o que está em questão não é apenas os usos das fontes, mas a 
leitura e interpretação dessas fontes por parte do evangelista e como sua inter-
pretação chegou às comunidades, os primeiros leitores. É, portanto, na filosofia 
da linguagem, que a compreensão dos evangelhos sinóticos à luz das questões 
supracitadas ganha novos contornos em relação ao pensamento pós-moderno e 
sua interpretação das escrituras. O evangelista Mateus ao redigir seu evangelho 
se lança no importante desafio de comunicar-se; e neste sentido, a comunicação 
só acontece quando é bem compreendida. Este, talvez, seja um dos maiores 
desafios para compreender as “controvérsias” nos evangelhos sinóticos para os 
leitores atuais. Nesta direção, contrapondo-se à hermenêutica pós-moderna em 
que o leitor é quem determina o sentido do texto não considerando o sentido 

6Para uma análise de outras perspectivas e mais detalhada ver BOCK, Darrel. L. 
Studying the historical Jesus: a guide to sources and methods. Ada — MI: Ed. Baker 
Academic, 2002. 



34

autoral,7 que a filosofia da linguagem ordinária8 surge defendendo que a lingua-
gem como tal só pode ser entendida na situação e nas circunstâncias de seu uso. 
Nasce, então, o que é conhecido como teoria dos atos de fala.9

Se Mateus tivesse colocado a perícope 9.1-8 em outra parte do seu evange-
lho, ou se recorresse a outra estrutura textual, ou ainda, se utilizasse outros verbos, 
será que faria sentido e alcançaria seu objetivo? Para responder a estas perguntas, 
o artigo recorrerá ao conceito da teoria dos atos de fala. Precisa-se conhecer a 
locução, ou seja, o que Mateus está dizendo de fato, quais são as palavras de seu 
texto; a ilocução que é a intenção comunicativa ou o conteúdo em si que é a di-
vindade de Jesus e sua autoridade; e a perlocução que é a reação que o autor deseja 
dos leitores, o que o autor gostaria que seus leitores fizessem que é uma vida de 
reconhecimento da divindade de Cristo baseado na ética do reino que já foi inau-
gurado, mas ainda não consumado.

7Esta proposta de interpretação pós-estruturalista é denominada crítica da estética 
da recepção. A interpretação nada mais é que o resultado subjetivo do leitor, assim, para a 
crítica da estética da recepção não existe um sentido objetivo no próprio texto. Há também 
a desconstrução, outra perspectiva interpretativa do pós-estruturalismo em que afirma 
que todos os textos descontroem a si mesmos e não fazem afirmações absolutas para os 
leitores. Esta última nasce com Nietzsche, mas é consolidade com Jacques Derrida. 

8A filosofia da linguagem ordinária surgiu em Cambridge e Oxford durante os 
anos de 1940 e 1950. Em Cambridge, segundo Vanhoozer, Ludwig Wittgenstein com-
preendeu que há “jogos de linguagem” em que as palavras são usadas de formas di-
ferentes para fazer coisas diferentes. Assim, “o significado de uma palavra ou oração 
reside nas regras para seu uso real em uma situação de vida real”. Já em Oxford, John 
Langshaw Austin, filósofo da linguagem que fez parte da escola de filosofia analíti-
ca de Oxford, uma filosofia da linguagem produto sob uma interpretação literal, ao 
contrário, por exemplo, dos estudiosos do Círculo de Viena, desenvolveu a teoria dos 
atos de fala compreendendo que a melhor maneira de estudar a relação da linguagem 
era “examinar as situações nas quais usamos (ou não usamos) determinadas expressões”. 
Portanto, a filosofia da linguagem ordinária analisa o arcabouço (o que está sendo dito, 
quando se está dizendo, as circunstâncias e as situações específicas) tão importante 
quanto as próprias palavras. Por isto, este artigo se propõe a enxergar os evangelhos 
sinóticos como ato(s) de fala dentro do seu próprio contexto e não apenas a palavra como 
unidade básica do significado. 

9A teoria dos atos de fala consiste em que dizer ou escrever é fazer, é uma teoria de 
ação. Para atingir a compreensão do texto, precisa saber o que o texto faz.

https://pt.wikipedia.org/wiki/John_Langshaw_Austin
https://pt.wikipedia.org/wiki/John_Langshaw_Austin
https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_anal%C3%ADtica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_anal%C3%ADtica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Oxford
https://pt.wikipedia.org/wiki/C%C3%ADrculo_de_Viena


35

Para fins de objetividade, este artigo se direciona na locução de Mateus e sua 
estrutura (como se apresenta e qual valor para o entendimento de sua ilocução). 
Em seguida, o artigo se deterá na ilocução e perlocução. Além da relevância no 
que concerne ao intenso debate sobre a divindade de Jesus diante do espírito 
cético de nossa época, este trabalho contribui com outros estudos e no contexto 
eclesiástico, ora convencendo a respeito à divindade de Jesus, ora fortalecendo a 
fé da igreja. Há, portanto, a necessidade de compreensão dos evangelhos sinóticos 
ao trazer respostas à luz destas polêmicas, no esclarecimento exegético-literário e 
de más interpretações que constantemente leva a uma doutrina e prática equivo-
cada. Sem pretensão de ser exaustivo, mas pontual em sua proposta, o artigo será 
abordado de duas perspectivas, a saber: estudo textual e teológico.

1. Estudo textual

uma análise contextual e gramatical

Para Osborne (2009, p. 43), a primeira etapa de uma pesquisa séria da Bíblia 
é olhar para o contexto mais amplo dentro do qual uma passagem se encontra. 
Osborne esclarece que o contexto é o que providencia a situação subjacente 
ao texto, identificando as principais divisões e subdivisões, o assunto básico 
ou o propósito. Identifica-se, portanto, que os autores bíblicos obedeceram 
a convenções literárias claras e que tinham domínio dos principais gêneros 
literários da época. É perceptível a forma como eles contavam histórias com 
enredo bem sofisticado. A propósito, Bezerra esclarece que por mais sim-
ples que possa parecer, definir o modo como se deve lidar com um texto (seu 
contexto literário) nesta etapa do estudo, ajuda a identificar o propósito do 
autor, bem como os limites da perícope. Dessarte, não é de se admirar que 
comumente, segundo Bezerra, as críticas aos evangelhos visam, “mesmo que 
de maneira implícita e sutil, a posicioná-los como históricos e, diga-se de 
passagem, um historicismo típico do movimento iluminista, o que caracteriza 
um anacronismo” (BEZERRA, 2018, p. 173). Assim, o ato locucionário de 
Mateus revela-se em sua estrutura literária. 

Vanhoozer exemplifica a teoria dos atos de fala da seguinte maneira: “Seu 
lema, em oposição direta a Derrida, poderia muito bem ser: ‘Não existe nada (e.g., 
enunciado, texto) fora de um contexto’. Para os filósofos da linguagem ordinária, 



36

a chamada ‘guinada linguística’ não é uma complicação insolúvel, mas, sim, uma 
solução para determinados problemas filosóficos duradouros” (VANHOOZER, 
2005, p. 243). 

É com Searle10 que a teoria dos atos de fala foi sistematizada. Os elementos 
da teoria dos atos de fala são: locução, que são as palavras em um texto, o que é 
falado ou ato de escrever; a ilocução que é a intenção comunicativa, ou seja, é o 
conteúdo em si; e a perlocução é a reação que o autor deseja dos leitores, o que o 
autor gostaria que seus leitores fizessem.  Em referência a teoria dos atos de fala 
Klein, Blomber e Hubbard diz:

Para comunicar, um autor codifica algum conteúdo proposicional em uma forma 
literária ou oral específica. A forma (por exemplo, o gênero) pode até ser escolhido 
porque é o melhor “recipiente” para transmitir a “energia” e conteúdo para alcançar 
o propósito desejado, isto é, produzir o efeito desejado sobre os leitores, seja para 
persuadir, para prometer, para informar, para advertir, para orientar, para exortar 
etc. Para explicar o “sentido” em um texto exige um entendimento desses aspectos 
da comunicação (KLEIN, BLOMBER E HUBBARD, 2017, p. 302).

Além disso, Vanhoozer (2005, p. 246) apresenta proposições básicas que fa-
zemos com a linguagem proposta por Searle, a saber: “dizemos às pessoas como 
são as coisas, tentamos levá-las a fazer coisas, comprometemo-nos a fazer coisas, 
expressamos nossos sentimentos e atitudes, e causamos mudanças por meio de 
nossos enunciados”. Estas perspectivas são identificadas nos evangelhos sinóticos. 
Ao compreender o relato de Mateus à luz da teoria dos atos de fala, percebe-se o 
ato comunicativo sobre o sentido que o autor pretendeu transmitir, o sentido que 
o leitor entende e o sentido real transmitido pelas palavras e gramática do texto.

Fee e Stuart (2011, p. 170), destaca que havia três componentes na composição 
de uma narrativa nos evangelhos: seletividade, harmonia e adaptação. A seletividade 
precisa ser feita para alcançar o propósito desejado.11 No entanto, para os autores, 

10John Rogers Searle é um filósofo analítico e escritor norte-americano. Foi pro-
fessor emérito da Universidade de Berkeley. Ele é membro da Academia Americana e 
Europeia de Artes e Ciências. 

11É importante entender que esta seletividade foi por meio de uma coleção limitada 
de matérias determinada previamente pelo evangelista com inevitável arbitrariedade.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Escritor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Norte-americano
https://pt.wikipedia.org/wiki/Professor_em%C3%A9rito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Professor_em%C3%A9rito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Berkeley
https://pt.wikipedia.org/wiki/Academia_de_Artes_e_Ci%C3%AAncias_dos_Estados_Unidos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Academia_de_Artes_e_Ci%C3%AAncias_dos_Estados_Unidos


37

era necessário harmonizarem e adaptarem aquilo que era selecionado por causa dos 
primeiros leitores, caso contrário, não haveria comunicação e os evangelistas não 
alcançariam o propósito, e isto explica em grande parte o problema sinótico. Além 
do mais, para Fee e Stuart (2011, p. 163), nenhum evangelista tinha interesse que seu 
evangelho fosse lido em paralelo com os demais, e isto é notório pela forma como fo-
ram estruturados, pelos verbos empregados e pelo conteúdo a partir do seu inclusio.12 

Por sua vez, os evangelhos têm um gênero literário próprio. Este gênero 
literário é uma narrativa, sendo seletivas e ilustrativas com objetivo de apresenta 
biografias completas, como é o caso do evangelho de Mateus. Dentro deste gê-
nero pode-se ter subgêneros como, parábolas, discursos diretos, cartas, literatura 
sapiencial, tragédia, heroico, além de poder conter estruturas como paralelismo, 
quiasmo, e construção acróstica. A forma como Mateus desenvolve seu evangelho 
reflete este gênero literário. Assim, para Carson (2010, p. 59), a interpretação 
do texto é afetada pela compreensão do seu gênero literário. Klein, Blomber e 
Hubbard (2017, p. 365) apresenta este princípio básico da hermenêutica bíblica 
em que o sentido pretendido de qualquer texto bíblico deve ser coerente com o 
contexto literário do qual o texto faz parte. 

Portanto, para os autores, submeter a interpretação ao contexto literário traz 
o fluxo do pensamento. Isto acontece porque os autores, neste caso os evangelistas 
Mateus, Marcos e Lucas procuraram organizar seus pensamentos a fim de comu-
nicá-los bem. O texto bíblico também deve ser coerente com o contexto literário, 
pois esta coerência proporciona o sentido preciso das palavras. A importância 
deste princípio resguarda as palavras de ficarem soltas e desconexas, trazendo 
coesão ao texto. E por último, o contexto literário define os relacionamentos cor-
retos entre as palavras, orações e parágrafos (2017, p. 366-70). Por exemplo, é 
identificável no evangelho de Mateus cinco grandes estruturas que desenvolvem 
um tópico, as quais terminam com a seguinte construção: “quando Jesus acabou 
de proferir estas palavras (7.28); “ora, tendo acabado Jesus de dar estas instruções” 
(11.1); “tendo Jesus proferido estas palavras” (13.53); “e... concluindo Jesus estas 
palavras (19.1); “tendo Jesus acabado todos estes ensinamentos” (26.1). 

12Inclusio é usado para identificar o tema, e a construção do texto deve ser lido à 
luz deste tema. Por exemplo, o inclusio ou o tema do evangelho de Marcos é Jesus como 
Filho de Deus.



38

Outro contexto importante é o contexto remoto. Este exerce o controle im-
portante sobre o sentido do texto, principalmente por definir o arranjo estru-
turado pelo autor, possibilitando assim, identificar o tema ou seu propósito. 
A perícope começa de forma a causar possível confusão com a cronologia dos 
fatos.13 A perícope inicia (v.1) com o relato de Jesus embarcando e indo para 
Cafarnaum. Este versículo parece ser a continuação da perícope anterior (usado 
como uma sentença de transição para o relato que se segue) e não como parte 
da perícope pesquisada (9.1-8). O problema aumenta quando Carson (2010, 
p. 266) destaca a possibilidade da perícope antecedente ser cronologicamente 
posterior (cf. Mc 5.1-20). Porém, Bock (2006, p. 99) compara em relação a 
Marcos que a disposição de Mateus é diferente quanto ao propósito. Por exem-
plo, a cura do paralítico é a parte final de uma segunda tríade de curas de um 
total de três (Mt 8.19.34), apesar de cada tríade ser quebrada com algum tipo 
de resumo ou ensino. Marcos e Lucas relatam posteriormente este relato. Tam-
bém para Hendriksen (2010, p. 588) a disposição de Mateus é mais temática 
do que cronológica, mas ele não ver contradição quanto a cronologia do relato 
em comparação a Marcos e Lucas, já que o evangelista não inicia o relato com 
alguma referência a tempo específico.14

Mas o que faz desta perícope ser narrativa? Onde começa e onde termi-
na? A perícope é demarcada por alguns fatores importantes. Esta delimitação 
é identificada por características gramaticais, aspectos narrativos, palavras-
-chave, convenções retóricas e divisão de temas. Por exemplo, Mateus não 
tem a intenção de transformar esta perícope em uma história de controversa, 

13É importante destacar que não se sabe ser esta uma preocupação para os primeiros 
leitores (a depender das fontes), pois é provável que os primeiros leitores compreendes-
sem bem o estilo de Mateus, pois o conjunto de informações sobre a vida de Jesus já 
circulava era proclamada (querigma)

14Ao contrário de Mateus, Marcos inicia o relato com a expressão “depois de alguns 
dias”; Lucas inicia seu relato com a expressão “num daqueles dias” evidenciando um as-
pecto mais cronológico do que temático. É preferencial que se siga a cronologia de Mar-
cos sobre o relato. O evangelho de Mateus é metódico, sendo caracterizado pela ordem 
temática. Isso é evidenciado, por exemplo, pela genealogia que é dividida em três grupos 
de quatorze, os seis grandes discursos de Cristo, e até mesmo a estrutura quiasmática é 
identificada sendo sua estrutura literária.



39

mas a perícope é bastante movimentada.15 Os diálogos são constantes e inten-
sos, além dos comentários curtos sobre a cena facilitando a compreensão do 
leitor16. Outra delimitação é geográfica. O verbo διεπέρασεν (dieperasen, lit. 
passou para, atravessou) indica mudança de cenário. 

Outro fator que faz dessa perícope independente é a partícula demonstrativa 
ou apresentativa ἰδοὺ. Sua função é chamar a atenção para o que se segue, dando 
uma nova forma e tema ao texto. Há também mudança de personagens e de con-
texto situacional. Jesus não está lidando mais com o mundo natural (Mt 8.23-27) 
nem com o mundo propriamente dito espiritual (Mt 8. 28-34), mas com cura, 
perdão de pecados e com um ambiente social e religioso. 

Portanto, podemos conceber que os evangelistas, algumas vezes, se sentiam à 
vontade para arranjar os eventos ao invés de apresentar uma sequência cronológica. 
Mateus chamou atenção na estrutura dessa perícope para os milagres de Jesus e a re-
lação (destes milagres) com sua autoridade. Além do mais, por que não inferir, como 
aponta Bezerra (2018, p. 181), que Mateus pode estar desenvolvendo um recurso 
mnemônico dentro de uma cultura predominantemente de tradição oral? Além dis-
so, Tenney (2008, p. 163) ainda aprecia o evangelho de Mateus como uma inter-
pretação biográfica da vida de Cristo aplicando de forma tópica. Por isto Mateus 
não está preocupado com a ordem dos acontecimentos. Além do mais, Fee e Stuart 
infere que comunidades (cristãs) diferentes tinham a necessidade de ter um livro que 
falasse sobre Jesus, e isto parece óbvio, pois como os próprios autores entendem, o 
“evangelho escrito para uma comunidade ou grupo cristãos não satisfazia necessa-
riamente as necessidades de outra comunidade” (FEE; STUART, 2011, p. 155).17 

O evangelista Mateus fornece um testemunho rico de vários milagres 
apresentando provas do poder de Jesus. Nota-se que autor é curto na discrição.  

15A conjunção καὶ, por exemplo, ocorre nove vezes indicando movimento de per-
sonagens, sentenças e temas, além de dar ritmo ao texto (e entrando num barco; e eis que 
lhe traziam; e Jesus tendo visto; e eis que alguns escribas; e tendo percebido; levanta-se e 
anda; toma o teu leito e vai; e, ao levantar-se; e tendo visto isto).

16Por exemplo, Mateus apresenta Jesus saindo de Gadara, entrando num barco e 
chegado em casa. Nos versículos seguintes, Jesus já está perdoando pecados, debatendo 
com os escribas e curando.  

17Por exemplo, havia comunidades cristãs apenas de gentios, outras de gentios e 
judeus, ou predominantemente de judeus.

https://biblehub.com/greek/dieperasen_1276.htm


40

Simplesmente menciona que um paralítico estava sendo trazido a Jesus. Diferen-
te de Marcos e Lucas, Mateus utiliza o verbo προσέφερον (prosepheron, lit. trou-
xeram) que está no tempo verbal imperfeito.18 Logo, o evangelista ao descrever 
que trouxeram o paralítico, focaliza o progresso da ação ou estado no passado do 
ponto de vista dele, trazendo vividez e/ou simultaneidade. Percebe-se então que 
o ato de fala depende da verificação da intenção do autor por parte do leitor que, 
no que lhe concerne, deve respeitar os princípios semânticos. 

Até aqui analisou-se a locução do ato comunicativo de Mateus, ou seja, o 
texto em si. Procurou-se compreender a estrutura, o contexto literário e o con-
texto remoto. A seguir se dissertará sobre a ilocução e perlocução, ou seja, seu 
conteúdo e o efeito desejado nos ouvintes respectivamente. 

2. Estudo teológico 

Assim, a estrutura que Mateus desenvolve segue uma lógica temática em que é 
perceptível o conceito da autoridade de Jesus. Thielman (2007, 104-16) aponta 
cinco observações de como Mateus estabeleceu uma argumentação plausível 
sobre a autoridade19 de Jesus aos seus primeiros leitores, a saber: Jesus cumpriu 

18Rega e Bergmann (2004, p. 130) apresenta este tempo verbal sendo apropriado 
para narrativas, principalmente por causa da mudança tópica. Para Wallace (2009, p. 541), 
o imperfeito pode conter um aspecto interno, ou seja, o imperfeito pode retratar a ação 
de dentro do evento sem considerar início ou fim, retratando a ação como se desenrola.

19Ao olhar para o contexto canônico do AT, identifica-se muitas passagens quanto a 
divindade de Cristo, a maioria delas em Isaías e Salmos. Em Isaías 7.14 Jesus é chamado 
de Emanuel, que significa Deus conosco. Ao lermos a perícope de Isaías 9.1-2 compreen-
de-se por que Mateus disse que Jesus, atravessando o mar, foi para sua própria cidade. 
Isaías diz que não haverá mais escuridão para a Galileia dos gentios. Isaias 53.4 relata seu 
ministério de cura, aplicando agora ao paralítico. Malaquias 3.1, expressa a divindade de 
Jesus como Senhor. No NT, Paulo escrevendo para a igreja em Colossos afirma que em 
Cristo habita toda a plenitude da divindade (Cl 2.9). Além disso, Jesus fez reivindica-
ções que só cabem a Deus, por exemplo, disse que possuía anjos (Mt 13.41 - cf. Lc 12.8; 
15.10), disse que possuía um Reino (Mt 13.41; cf. Lc 12.31), Jesus perdoou pecados e 
isto só cabia a Deus (Lc 5.17-26), Jesus é o Juiz (função que os demônios em Gadara 
pressuporam), posição atribuída a Deus (Mt 25.31s (cf. Ec 3.17). Jesus é Senhor do 
sábado (Lc 6.5 cf. Êx 20.7-11), Jesus possui a mesma essência de Deus ( Jo 10.30; 14.7-
10), os Judeus entenderam muito bem que Jesus se fez igual a Deus ( Jo 8.58; 10.31-33 

https://biblehub.com/greek/prosepheron_4374.htm


41

as Escrituras de Israel, incorporou a lei e a sabedoria, apresentou sua identidade 
como o novo maior Moisés, o filho messiânico de Davi e o Filho de Deus e 
personificou Israel. É sobre esses elementos, segundo Thielman, que Mateus 
estabeleceu sua teologia.  

Além disso, a expressão Filho do Homem em Mateus, relacionada à sua 
autoridade, descreve o caráter de Cristo e sua missão à luz de Daniel 7.13. 
Doulas (2006, p. 677) compreende que Cristo ao se identificar com o Filho do 
Homem, a quem é dado domínio sobre todas as nações, proclamou seu divino 
caráter messiânico e a certeza do seu triunfo sobre seus inimigos. Apresen-
tando seu evangelho como o mais judaico, o evangelista herda e reinterpreta o 
conceito judaico de um messias.20 De acordo com Longcnecker (1970, p. 63), a 
mente semítica prefere pensar na ideia de messias em funções ao invés de pes-
soas, o que pode explicar a ênfase na era messiânica e não necessariamente na 
pessoa do messias. Entretanto, Mateus enfatiza a autoridade de Jesus nos atos 
de ensinar, curar, de perdoar pecados, no envio dos discípulos para proclama-
ção e na expulsão de demônios, com seu clímax na morte, ressureição e ascen-
são, às duas percepções messiânica: a pessoa e a era (escatológica). Destarte, 
para Shedd (2013, p. 40), este título define Jesus como o Messias prometido 
não apenas como humano, mas também divino. O quadro que Mateus pintou 

cf. Êx 3.14; Lv 24.16). O Testemunho dos escritores bíblicos ( Jo 1.1; Hb 1.3; 2Co 4.4; 
Hb 1.8,10; Cl 1:15-20; 2:9; 2Tm 4.1; Rm 14.10; Fp 2.5-10 (morfh). O termo Senhor/
SENHOR: no Novo Testamento é usado para referir-se a Jesus, e no antigo refere-se 
a Deus (Rm 10.9,13 cf. Jl 2.31,32), além do mais é de uso intercambiável entre Deus e 
Jesus (Mt 1.20; Lc 2.11). Os títulos atribuídos a Jesus: Criador (Gn 2.3 cf. Jo 1.3 e Cl 
1.16); Luz (Sl 56.13 cf. Jo 8.12); Pastor (Sl 23.1 cf. Jo 10.11); Juiz (Sl 7.11 cf. Jo 5.27); O 
primeiro e o último (Is 44.6 cf. Ap 1.17); Redentor (Os 13.14 cf. Ap 5.9); Salvador (Is 
43.11 cf. Lc 2.11).

20É importante destacar que Guthrie (2011, p. 240) aponta que não há um conceito 
unificado a respeito daquele que deveria inaugurar a era vindoura. Alguma indicação 
deve ser dada acerca do conceito de Messias nas quatro principais fontes do Judaismo da 
época - o AT, os apócrifos e a literatura pseudoepígrafa, os rolos de Qumran e os escritos 
rabínicos. Guthrie exemplifica dizendo que na literatura de Qumran há dois Messias, um 
de Aarão e um de lsrael. Como a seita de Qumran era uma comunidade sacerdotal, não é 
surpreendente descobrir que o messias em Arão tem proeminência no messias em Israel. 



42

acerca do Filho do Homem reconhecido pela igreja é autoconsciente, ou seja, 
o que ele [ Jesus] pensou e creu sobre si mesmo, e transcendente. Seria muito 
estranho acreditar em outras declarações que Jesus fez dele mesmo (curas, 
perdão de pecados, julgar) e não reconhecer que ele se autodeclarou Filho do 
Homem (concernente a sua divindade). 

Mateus acrescenta que Jesus ao dizer que os pecados do paralítico tinham 
sido perdoados, os escribas pensaram entre si e disseram que Jesus estava blasfe-
mando.21 Bock (2006, p. 100) nota que cada evangelista registrou que Jesus sabia o 
que seus questionadores pensavam,22 mas apenas Mateus relata que os pensamen-
tos dos escribas eram maus, além de um elemento de confrontação. Mateus estru-
tura este relato para fazer o contraste entre um homem doente e impossibilitado 
de andar, mas que Jesus viu a fé dele; e os mestres da lei, que mesmo conhecendo 
da Lei, não reconheceram o próprio Deus. 

Carson (2010, p. 268) destaca duas características e um desdobramento da 
resposta de Jesus aos escribas. Primeira, Jesus não responde de maneira cética, 
ou seja, que é mais fácil dizer que estão perdoados os teus pecados, do que dizer: 
‘Levanta-te e anda’, já que perdoar pecados não é verificável empiricamente. Mas 
Jesus responde de acordo com a perspectiva dos escribas que é mais fácil dizer: 
“Levante-se e ande”, uma vez que só Deus tem essa prerrogativa de perdoar pe-
cados. A segunda característica que Carson destaca é ironia. Jesus afirmou fazer 
o mais difícil. Se Jesus estivesse blasfemando, como então operou o milagre (cf. 
Jo 9.31)? A ironia é visível no versículo 6 quando, parafraseando, Jesus disse: 
tudo bem, eu também sei fazer a obra menor (da perspectiva dos escribas). De 
acordo com Stein (1978, p. 114, apud ERICKSON, 2015, p. 659) entende que 

21Douglas (2006, p. 173) informa que no Antigo e Novo Testamento a blasfêmia 
era um ato afrontoso. Por exemplo, à luz de Levítico 24.10-23 e 1Reis 21.9, a penalidade 
contra a blasfêmia era a morte. A primeira ocorrência desta natureza foi de um israelita 
filho de um egípcio (2Rs 19.6,22). No Novo Testamento a blasfêmia era algo punido com 
morte (At 6.11; 7.58). Este contexto explica a fúria dos escribas, pois as narrativas dos 
evangelhos deixam claro que escribas e fariseus eram zelosos na tradição.

22O particípio ἰδὼν (lit. ver, um particípio aoristo de εἶδον) neste sentido é meta-
fórico (parafrástica). A tradução (v.4) “conhecendo”, “percebendo”, faz jus ao aspecto me-
tafórico, já que pensamentos não se podem ser vistos. Várias traduções também mantém 
a mesma perspectiva (ARA, NVI, ARC, KJV).



43

os escribas entenderam a atitude de Jesus “como o exercício de uma prerrogativa 
divina, o poder de realmente perdoar pecados”. E Erickson ainda acrescenta 
que se os escribas tivessem entendido errado sobre a declaração da divindade de 
Jesus, este poderia esclarecer, o que não ocorreu, pois Jesus tinha a consciência 
de sua divindade.

Como Jesus resolveria o dilema do versículo sobre sua autoridade como 
Deus? Bock (2006, p. 100) identifica que Jesus aproximou duas coisas: perdão e 
cura. Esta demonstração de autoridade é precedida por uma expressão, a saber: 
“para que saibais que o Filho do Homem tem autoridade sobre a terra para per-
doar pecados”. Bock ainda resume dizendo que o ato de Jesus perdoar é contro-
verso porque a afirmação é controversa do ponto de vista que não pode comprovar 
empiricamente o perdão dos pecados. Mas quem questionariam a cura?23 

A construção da sentença pelo tradutor ἵνα δὲ (lit. mas, para que; porém, 
a fim de) tem uma função importante no que se segue. Mateus utiliza δὲ (uma 
forma mais fraca de alla,)24, e ἵνα, uma conjunção, que neste texto é usada como 
advérbio de propósito. A importância desta construção é chamar atenção dos 
ouvintes, preparando-os para o que eles estavam prestes a ver. Esta expressão 
liga a sentença anterior (se contraponto ao que foi dito anteriormente), com a 
função de mostrar que Jesus é Deus. O vocábulo εἰδῆτε (lit. saibais/continuem 
sabendo) se liga à expressão ἵνα δὲ com o intuito de fazê-los (os escribas e fa-
riseus) conhecedores de que Jesus é Deus, não para experimentá-lo nem para 
confrontá-lo mais, mas para unicamente saberem que Jesus é Deus,25 diferente 
do paralítico que soube e experimentou da divindade de Jesus porque creu. As-
sim, à medida que Jesus confrontava os escribas e fariseus mostrando o que eles 
pensavam, Mateus deixa implícito no texto de forma até irônica que Jesus tem 
um conhecimento que é próprio de Deus. Somente Deus conhece o interior do 

23Parece que o empirismo não é somente uma característica do período moderno 
nem nasceu com as ideias cientificistas. Mais que um método, o empirismo é resultado 
de um afastamento de Deus.  

24Conjunção adversativa e copulativa. (Rega e Bergman, 2004, p. 390; Mounce, 
2012, p. 164). 

25À luz de Lucas 5.17 identificamos que havia fariseus e escribas de toda região da 
Judeia e Jerusalém. Por isto a expressão ἵνα δὲ εἰδῆτε deveria chegar a todas estas regiões. 
Eles deveriam voltar e testificar.



44

homem, e Jesus demonstrou sua divindade ao revelar o que os escribas e fariseus 
estavam pensando. O texto de Mateus informa outra construção que autêntica 
e reconhece a divindade de Jesus: levantar-se (para os que estavam presentes na 
casa), tomar o leito e ir para casa (as pessoas que o encontrasse no caminho de volta 
e para a família daquele paralítico).

Para Carson (2010, p. 268), a expressão em Mateus οἱ ὄχλοι ἐφοβήθησαν 
καὶ ἐδόξασαν τὸν θεὸν26 (lit. as multidões, cheias de temor, glorificaram a 
Deus) aparece nos melhores manuscritos, mas ele mesmo percebe uma falha em 
alguns copistas. Por exemplo, na versão UBS 4 ed., usou-se a tradução do verbo 
εθαυμασαν27 (lit. maravilhou-se), assim, para Carson, os copistas suavizaram o 
sentido do texto e o propósito do autor. Já a NVI traduziu por cheio de temor, 
mas Carson diz que ainda sim é parafrástico. Mas em todo caso, a ideia é que 
as multidões ficaram com um misto de medo e perplexidade. Pode-se entender 
que este temor era como uma resposta a tudo que viram e ouviram de Jesus, 
especialmente o poder para perdoar. Mateus ocupa-se em materializar os prin-
cípios da messianidade e divindade de Cristo para os leitores.

Numa perspectiva teológica, o evangelho de Mateus é muito importante 
para a mensagem de hoje. Assim como no Israel no tempo de Jesus, em nossa 
época não é muito diferente quanto ao reconhecimento da divindade de Jesus. 
O agir revelacional de Deus foi dada em circunstâncias históricas bem defini-
das e através de atos históricos. Fee e Suart (2011, p. 175) compreende que a 
teologia fundamental do Novo Testamento é escatológico. Aplicado este con-
ceito aos evangelhos, ele afirma que: “ninguém ouse pensar que pode interpre-
tar corretamente os evangelhos sem um claro entendimento do conceito do 
reino de Deus no ministério de Jesus” (2011, p.175). Neste sentido, o reino de 
Deus envolve dois grandes momentos: o cumprimento no cenário da história 
humana e a consumação no fim da história. Portanto, o uso que Mateus faz da 
autoridade (expressada verbalmente e aplicada por Jesus), coloca Jesus como 
aquele que já inaugurou o reino, mas ainda não o consumou. É assim, nesta 
tensão, que todo aquele cujo pecados foram perdoados vivem (1Co 3.22; 5.10; 

26Esta expressão está presente nos textos Alexandrino, ocidental e cesariano (א B D 
W 0281 ƒ1 33. 892. 1424 lat sys.p co) 

27Este verbo aparece nos textos (C K L N Γ Δ Θ ƒ13 565. 579. 700. l 844. l 2211.



45

11.26; Fp 3.10-14; 20,21; Ef 6. 10-17). Assim, podemos dizer que o reino 
tanto é um evento futuro como uma realidade espiritual presente. 

Para Ladd (2003, p. 83) o reino de Deus é o reino de Jesus. O reino de Deus 
tem sido considerado o centro da atividade de Jesus. Ele não tem anunciado um 
novo conceito, mas o fato de que o reino já é presente ( Jo 4). Este reino tem al-
gumas características importantes, a saber: este reino designa o ato escatológico 
de Deus quando agir em poder reinando para destruir seus inimigos e salvar seu 
povo. Também designa a aérea da salvação, quando o povo de Deus vai desfrutar 
da alegria e bênçãos do Seu reino. Além disso, o maior desenvolvimento feito na 
proclamação de Jesus foi o da presente entrada do reino na história através de Sua 
missão e obra. Ladd, por exemplo, considera este o elemento mais distintivo no 
ensino de Jesus (Mt 6.33;13.44; 21.31; Mc 10.15; Lc 10.9;12.32;17.20). Em Ma-
teus o mistério do reino é cumprido em Jesus (Mt 12.28), o próprio evangelista 
resume seu evangelho dizendo que “percorria Jesus toda a Galiléia, ensinando nas 
sinagogas, e pregando o evangelho do Reino”. 

O ato ilocucionário e perlocucionário em Mateus nos permite enxergar o 
conteúdo desta perícope, bem como os efeitos que o evangelista procura causar 
em seus leitores. Sua ilocução diz respeito à divindade e autoridade de Jesus pro-
mover seu reino, seja controlando as forças da natureza, dominando sobre o mun-
do espiritual ou sobre o mundo físico de sofrimentos e, como apontado por Ladd 
(2003, p. 38), “a redenção é a atividade divina cujo objetivo é a libertação dos seres 
humanos, como indivíduos e como sociedade, de seu dilema pecaminoso, assim 
como sua restauração a uma posição de comunhão e de favor com Deus”. O seu 
ato perlocucionário é consiste numa vida de serviço e reconhecimento grato e fiel 
na promoção deste reino ao apresentar Jesus como o tão aguardado rei no cum-
primento do plano redentivo de Deus. Além do mais, os cidadãos deste reino de-
vem viver na esperança de que o seu rei voltará e fará tudo novo. Mateus desperta 
nos primeiros leitores o chamado para a vida no reino (28.18-20). 

Considerações finais

Apesar das polêmicas que envolvem a natureza e o caráter dos evangelhos sinó-
ticos, identificou-se que os evangelistas se sentiam à vontade para organizar seus 
relatos sobre a vida de Cristo de forma que alcançassem seus objetivos. Por conse-
guinte, o evangelista Mateus é direto em seu relato ao demonstrar uma resolução 



46

sobre a divindade e autoridade de Jesus a uma igreja que precisava ser lembrada 
desta verdade evidenciada pelo perdão, onisciência e poder de curar, uma prerro-
gativa que só cabe a Deus. Nesta direção, compreende-se que todos os evangelhos, 
apesar de suas peculiaridades, concordam que Jesus é o Deus encarnado. 

Embora haja diferenças e semelhanças entre os evangelhos sinóticos (o que 
é de se esperar), formas de interpretação nocivas ao texto e seu contexto proposta 
pela hermenêutica pós-estruturalista tem deixado rastros de destruição literária e 
de interpretação. Por isto, o artigo apropriou-se da correspondência entre a teoria 
dos atos de fala e a leitura interpretativa do evangelho de Mateus 9.1-8 para uma 
melhor compreensão do texto. Foi através da teoria dos atos de fala que identifi-
camos a locução, ilocução e perlocução de Mateus 9.1-8, explorando como o texto 
se estrutura e seus respectivos contextos, e gramática; depois seu conteúdo, eviden-
ciando como Mateus faz uma defesa da divindade e autoridade de Jesus e seu rei-
no. E por fim, como os seus leitores devem viver a partir do conteúdo apresentado.

Portanto, concluímos que não se deve “constranger” o texto de Mateus nem 
o próprio autor, de forma anacrônica, para harmonizar-se com as convenções 
interpretativas da modernidade, tampouco acusar o evangelista de falsear ou in-
ventar relatos totalmente desconexos com outros evangelhos, principalmente sem 
levar em consideração seu propósito, estilo e leitores. Finalmente, o evangelho de 
Mateus dá uma perspectiva clara do reino de Deus que foi inaugurado por Jesus, 
mas ainda não consumado, e que esta vida do reino é baseada na ética do reino. 
Este mesmo Jesus continua curado, conhecendo e perdoando pecados significan-
do que sua divindade não é um estado, mas sua própria natureza. 

Referências

ELDON, George. O evangelho do reino: estudos bíblicos sobre o reino de Deus. 
São Paulo: Shedd Publicações, 2008.

______________. O comentário de Marcos. São Paulo: Shedd Publicações, 2018.

BEZERRA, C. Alberto. Decepcionados com a Bíblia: posso confiar no texto do 
novo testamento? Eusébio, Ce: Peregrino, 2018. 

BÍBLIA SAGRADA. Revista Almeida e atualizada. Sociedade bíblica do Brasil. 
Barueri-Sp, 1998.



47

BOCK, Darrell. L. Jesus segundo as escrituras: introdução e comentário aos 
evangelhos. São Paulo: Shedd Publicações, 2006.

BRUCE, F.F. História do novo testamento. São Paulo: Vida Nova, 2019. 

BULTMANN, R. History of the Synoptic Tradition. Trans. John Marsh. Re-
vised ed. Peabody: Hendrickson, 1963. p. 462.

CARSON, D. A. O comentário de Mateus. São Paulo: Shedd Publicações, 2020. 

CARSON, D.A; MOO. J. Douglas; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo Tes-
tamento. São Paulo: Vida Nova, 1997.

COMFORT, W. Philip. Manuscritos do novo testamento: uma introdução à pa-
leografia e à crítica textual. São Paulo: Vida Nova, 2022.

DONALD, Guthrie. Teologia do novo testamento. São Paulo: Cultura Cristã, 
2011.

DOUGLAS, J. D. O novo dicionário da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 2006.

DOUGLAS, Stuart; FEE, Gordon. D. Entendes o que lês? São Paulo: Vida 
Nova, 2011.

EDWARDS, R. James. O comentário de Lucas. São Paulo: Shedd Publicações, 
2019.

ERICKSON, M. J. Teologia sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2015.

FEE, D. Gordon; STUAT, Douglas. Entendes o que lês? Um guia para entender 
a Bíblia com auxílio da exegese e hermenêutica. São Paulo: Vida Nova, 2011.

GUTHRIE, G. H. Cohesion Shifts and Stitches in Philippians. In Discourse 
Analysis and Other Topics in Biblical Greek.

GUTHRIE, Donald. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Cultura Cristã, 
2011.

HENDRIKSEN, William. Comentário do novo testamento: Mateus Volumes 1 
& 2. São Paulo: Editora Cultura Cristão, 2010.



48

HESSELGRAVE, David. J. A comunicação transcultural do evangelho. São 
Paulo: Vida Nova, 1995. 

KLEIN, W. William; BLOMBER, Craig; JUNIOR, R. L. Hubbard. Introdução 
à interpretação bíblica. Rio de Jnaiero: Thomas Nelson Brasil, 2017.

LADD, G. E. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2003. 

LONGENECKER, R. N. The Christology o f Early Jewish Christianity. Lon-
dres: SCM, 1970, p. 63.

MACDONALD, William. Comentário bíblico popular do novo testamento. São 
Paulo: Mundo Cristão, 2011.

MOULE, C. F. D. As origens do Novo Testamento. Trad. Josué Xavier. São Pau-
lo: Paulinas, 1979, p. 270.

MOUNCE, William. D. Léxico analítico do Novo Testamento Grego. São Pau-
lo: Vida Nova, 2013.

NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece, 28th Edition (Stuttgart: Deut-
sche Bibelgesellschaft, 2012).

OSBORNE, R. Grant. A espiral hermenêutica. São Paulo: Vida Nova, 2009.

PINTO, C. O. Cardoso. A estrutura literária do Novo Testamento: argumento e 
desenvolvimento. São Paulo: Hagnos, 2021.

PLUMMER, Rob. Quarenta questões para se interpretar a Bíblia. São José dos 
Campos: Fiel, 2017.

REGA, Lourenço, Stelio; BERGMANN, Johannes. Noções do grego bíblico: 
gramática fundamental. São Paulo: Vida Nova, 2004.

STANTON, Graham. A gospel for a new people: studies in Matthew. Edin-
burght: T. & T. Clarck, 1992.

TALBERT, C.H. What is a gospel? The genre of the canonical gospel. Philadel-
phia: Fortress, 1977.

TENNEY, C. Merreil. O novo testamento: sua origem e análise. São Paulo: She-
dd Publicações, 2008.

https://ref.ly/logosres/na28?ref=BibleNA27.Mt9.9&off=92&ctx=%CC%93%CF%80%CE%B9%CC%80+%CF%84%CE%BF%CC%80+%CF%84%CE%B5%CE%BB%CF%89%CC%81%CE%BD%CE%B9%CE%BF%CE%BD%2c+~%CE%9C%CE%B1%CE%B8%CE%B8%CE%B1%CE%B9%CD%82%CE%BF%CE%BD+%CE%BB%CE%B5%CE%B3%CE%BF%CC%81%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD
https://ref.ly/logosres/na28?ref=BibleNA27.Mt9.9&off=92&ctx=%CC%93%CF%80%CE%B9%CC%80+%CF%84%CE%BF%CC%80+%CF%84%CE%B5%CE%BB%CF%89%CC%81%CE%BD%CE%B9%CE%BF%CE%BD%2c+~%CE%9C%CE%B1%CE%B8%CE%B8%CE%B1%CE%B9%CD%82%CE%BF%CE%BD+%CE%BB%CE%B5%CE%B3%CE%BF%CC%81%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD
https://ref.ly/logosres/na28?ref=BibleNA27.Mt9.9&off=92&ctx=%CC%93%CF%80%CE%B9%CC%80+%CF%84%CE%BF%CC%80+%CF%84%CE%B5%CE%BB%CF%89%CC%81%CE%BD%CE%B9%CE%BF%CE%BD%2c+~%CE%9C%CE%B1%CE%B8%CE%B8%CE%B1%CE%B9%CD%82%CE%BF%CE%BD+%CE%BB%CE%B5%CE%B3%CE%BF%CC%81%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD


49

THIELMAN, Frank. Teologia do Novo Testamento: uma abordagem canônica 
e sintética. São Paulo: Shedd Publicações, 2007.

VANHOOZER, Kevin. Há um significado neste texto? Interpretação íblica: os 
enfoques contemporâneos. São Paulo: Vida, 2005. 

WALLACE, Daniel, B. Gramática grega: uma sintaxe exegética do novo testa-
mento. São Paulo: Editora Batista Regular do Brasil, 2009.

ZUCK, Roy. A interpretação bíblica: meios de descobrir a verdade da Bíblia. São 
Paulo: Vida Nova, 1994.

Licenciatura em Educação física pela Universidade 
Potiguar (UNP/2012-2015); bacharelado em Teologia 
com ênfase em Exegese pelo Seminário e Faculdade 
Batista do Cariri (SBC/FBC - 2016-2019); especialização 
em Educação Cristã Clássica pela Faculdade 
internacional cidade Viva (FICV/2021-2022); mestrando 
em Estudos Bíblico-hermenêuticos pelo Centro 
Presbiteriano de Pós-graduação Andrew Jumper. 
Capelão e professor de música e cosmovisão do colégio 
Palavra da Vida e professor de grego e exegese do Novo 
Testamento do instituto missionário Palavra da Vida.

Sobre o autor

Luiz Antônio Silva


