
5

Cristo e os poderes espirituais  
em Colossenses

Diego dy Carlos

Uma das questões mais fundamentais que pessoas na época do Novo Tes-
tamento enfrentavam era o problema perturbador de como viver em um 
mundo dominado por poderes espirituais malignos. Eles acreditavam 

que o universo era povoado por divindades vingativas e caprichosas que tinham o 
poder de interferir no dia-a-dia das pessoas e até mesmo determinar seu destino. 
A existência humana era marcada por um profundo sentimento de medo e ansie-
dade diante do divino. Os romanos chamavam esse sentimento de deisidaimonia, 
ou “medo do sobrenatural.”

Estudiosos do Novo Testamento têm chamado a atenção para a importância 
do sentimento de deisidaimonia para entendermos como alguns falsos mestres con-
seguiram perturbar os crentes colossenses com seus ensinamentos sobre poderes 
espirituais do mal. A interpretação mais natural desses poderes é que eles se referem 
a seres espirituais pessoais. Sua importância para o “sistema” do falso ensino em 
Colossos poder ser deduzido pelo número de referências que Paulo faz a eles em 
uma carta tão pequena (Cl 1.13,16; 2.8,10, 15,18,20). O apóstolo chama o falso 
ensino de “filosofia vazia e enganosa” (Cl 2.8). Ela tinha potencial para enganar os 
colossenses e causar sérios danos à sua fé.



6

Mas exatamente como os poderes poderiam incomodar os colossenses? A 
resposta que Paulo apresenta na carta sugere que os crentes poderiam estar com 
medo ou fascinados com eles, ou talvez ambos. O apóstolo enfatiza a superiori-
dade de Cristo sobre os poderes espirituais (Cl 1.16; 2.9), sua vitória definitiva 
contra eles na cruz (Cl 2.15) e a participação dos crentes na vitória de Cristo por 
meio de sua identificação com ele (Cl 2.20). Além disso, Paulo também menciona 
algumas questões envolvendo “adoração de anjos” (Cl 2.18). Em suma, em sua 
resposta à ameaça representada por esses seres espirituais, Paulo tranquiliza os 
colossenses ao reafirmar a supremacia de Cristo sobre todo o cosmos, incluindo 
os poderes, bem como sua suficiência para a fé e a vida do crente.

Mas antes de examinarmos isso mais de perto, precisamos primeiro dar um 
passo atrás e abordar uma questão preliminar: o que Paulo realmente quer dizer 
com toda essa conversa sobre poderes espirituais? Para os contemporâneos do 
apóstolo, a resposta seria óbvia. Já em algumas partes do mundo hoje, a resposta 
não é assim tão evidente. O mundo ocidental pós-iluminista, por exemplo, é, 
no geral, predisposto a rejeitar qualquer coisa que não possa ser cientificamente 
comprovada. Não há espaço para o sobrenatural na era da razão. Por outro lado, 
isso ainda não é tão forte no Brasil, onde a cosmovisão acomoda sem dificuldade 
a crença no sobrenatural. Para nós, brasileiros, a percepção do mundo espiritual é 
diferente da do ocidente.

Seja como for, o que realmente importa é a percepção que o próprio Paulo 
tinha do mundo espiritual. A pergunta, portanto, é: ele entendia os poderes como 
meros mitos ou como entidades espirituais pessoais reais?

Mito ou verdade?

O apóstolo Paulo não gastou muita tinta articulando sua visão do mundo an-
gelical. Mas, a partir de suas cartas, podemos concluir que ele certamente acre-
ditava na existência de seres espirituais pessoais. Ele também acreditava que 
alguns deles são hostis a Deus e que, apesar de já estarem sujeitos a Deus e a seu 
Filho Jesus Cristo, continuavam ativos no mundo (cf. Rm 8.38-39; 1Co 15.24; 
Ef 1.20-21; 6.12).

A convicção de Paulo no mundo angelical está em harmonia tanto com a 
tradição do Antigo Testamento quanto com a tradição judaica mais ampla. En-
tretanto, sua percepção dos poderes foi radicalmente reconfigurada pelo evento 



7

Cristo, que em sua crucificação desferiu um golpe mortal nos poderes (Cl 2.15). 
Em muitos aspectos, a cosmovisão da “filosofia vazia e enganosa” era semelhante 
à de Paulo e à da Bíblia como um todo. A preocupação principal do apóstolo, no 
entanto, não foi detalhar sua compreensão do mundo angélico, mas proclamar a 
supremacia de Cristo sobre o reino das trevas e mostrar como os crentes deveriam 
se perceber em relação aos poderes.

Como observamos acima, sociedades ocidentais contemporâneas tendem a 
descartar a realidade de uma dimensão espiritual da existência. Assim, com uma 
pressuposição anti-sobrenatural em mente, para explicar esse aspecto da Bíblia, 
alguns desmitologizaram as referências ao sobrenatural nas Escrituras, interpretan-
do-as meramente como exemplos de superstições antigas. Aqueles que adotam 
essa abordagem tendem a ignorar a fonte de tal atitude para com o sobrenatural, 
a saber, a leitura do texto mediante as lentes do racionalismo — uma ideologia 
predominante no Ocidente desde o Iluminismo na qual não há espaço para o 
sobrenatural. Mas, se submetermos nossa mente ao escrutínio das Escrituras e 
permitirmos que elas moldem nosso entendimento, o entendimento que obtemos 
da realidade é bem diferente.

Em contrapartida, a mensagem de Paulo aos colossenses é recebida sem es-
panto em várias partes do mundo — como no Brasil — onde o reino espiritual 
é, em geral, visto como parte integrante da existência. Há até mesmo algo seme-
lhante à deisidaimonia romana no Brasil. Somos um país supersticioso em que 
o medo e o fascínio por seres espirituais são características intrínsecas à nossa 
visão de mundo. Assim como os colossenses do primeiro século, brasileiros não 
têm dificuldade em acreditar na existência de poderes espirituais malignos e sua 
influência sobre acontecimentos e indivíduos. Nesse aspecto, a cosmovisão do 
Brasil está mais alinhada com a dos colossenses do primeiro século do que muitas 
cosmovisões que encontramos no Ocidente.

Supremacia cósmica de Cristo

A supremacia de Cristo é descrita com linguagem elevada em Cl 1.15-20, um texto 
em forma de poema no qual Paulo apresenta uma das reflexões mais profundas 
no Novo Testamento sobre a natureza e a obra de Jesus Cristo. Nela, ele celebra 
Cristo como Soberano tanto sobre a criação original (v. 15-17) quanto sobre a 
criação reconciliada, ou nova criação (v. 18-20).



8

O “poema” constitui uma unidade teológica crucial sobre a qual Paulo cons-
trói boa parte de sua reflexão e exortação teológica em Colossenses. Ele o intro-
duz lembrando aos crentes que Deus resgatou seu povo de maneira semelhante ao 
êxodo (cf. Êx 12), cujo resultado é vitória sobre o “reino das trevas” e perdão dos 
pecados (Cl 1.12-14; cf. At 26.18). Conforme Paulo expande a ideia da redenção 
dos crentes nesses versos (v. 15-20), ele declara a supremacia de Cristo sobre o 
domínio das trevas usando como argumento a agência de Cristo na criação origi-
nal de “todas as coisas.” Os poderes foram criados em Cristo, por meio de Cristo e 
para Cristo (Cl 1.16; cf. v. 17).

O apóstolo retoma a relação entre o Filho de Deus e os poderes no versículo 
20. Agora, ele declara a supremacia de Cristo sobre o universo em sua obra de 
reconciliação, ou nova criação. Paulo diz que “nele [Cristo], aprouve habitar toda 
a plenitude [de Deus],” e por meio de Cristo, Deus reconciliou “todas as coisas” 
com Cristo, quer na terra quer no céu, “fazendo a paz mediante o sangue da sua cruz” 
(Cl 1.19–20). O escopo da reconciliação de Deus é “todas as coisas,” o que Paulo 
deixa claro ao acrescentar a expressão mais abrangente “quer sobre a terra, quer 
nos céus” (retomando a ideia de “todas as coisas... nos céus e sobre a terra,” ou seja, 
“a totalidade da criação,” do v. 16).

O que Paulo está dizendo é que a obra de reconciliação realizada por Deus 
abrange todo o universo criado, incluindo os poderes espirituais hostis a Cristo (cf. 
v. 16). Em outras palavras, toda a criação foi trazida de volta a um relacionamento 
apropriado com Deus e seu Cristo mediante a obra de reconciliação de todas as 
coisas que Deus realizou por meio de Cristo. No entanto, não há aqui nenhuma 
ideia de universalismo. Paulo deixa claro que reconciliação não significa a mesma 
coisa em relação à humanidade e ao mundo dos poderes espirituais malignos. Em 
relação aos seres humanos, reconciliação significa a restauração de um relaciona-
mento amigável com Deus para aqueles que respondem com fé ao evangelho (cf. 
Cl 1.21-23). Por outro lado, para os poderes, reconciliação significa pacificação por 
meio de conquista, como sugerido pela frase “fazendo a paz mediante o sangue de 
sua cruz” (v. 20a) e explicitado mais adiante, em Colossenses 2.15.

Em Colossenses 2.15, Paulo desenvolve a ideia de “fazer a paz mediante o 
sangue de sua cruz” (Cl 1.20a) utilizando-se das imagens do “triunfo” romano. As 
vitórias romanas eram geralmente seguidas por um desfile público pelas ruas de 
Roma chamado “triunfo.” Nela, o triumphator, o líder romano vitorioso, conduzia 



9

seus cativos de guerra diante dos olhos de uma multidão extasiada reunida para 
assistir ao espetáculo. O objetivo do ritual era duplo: por um lado, exibia a glória 
do triumphator e, por outro, a completa humilhação dos cativos. Escrevendo so-
bre a humilhação daqueles conduzidos em procissões triunfais, a especialista em 
Roma Antiga Mary Beard diz: “não é difícil imaginar o que a vítima sentia en-
quanto a multidão barulhenta de espectadores se deleitava ao ver que finalmente 
levava vantagem sobre (nas palavras de Cícero) ’aqueles a quem outrora temiam’” 
(The Roman Triumph [Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007] p. 133). 
Foi exatamente isso o que Paulo diz ter acontecido no momento da crucificação 
de Cristo. Levando a vitória de Deus ao um clímax, Paulo diz que “Deus fez um 
espetáculo público dos poderes, desarmando-os e conduzindo-os em uma procissão 
triunfal em Cristo na cruz” (Cl 2.15, tradução minha).

Colossenses 2.15 revela a absoluta impotência dos poderes descrevendo-os 
como prisioneiros capturados e conduzidos em procissão triunfal em Cristo pelo 
Deus vitorioso, o general triumphator. Eles foram pacificados ao serem conquis-
tados, um conceito familiar para aqueles que viviam sob a Pax Romana (um ideal 
imperial e propaganda romana que prometia paz e estabilidade em todo o impé-
rio), algo estabelecido através da pacificação de inimigos romanos mediante vitó-
rias militares. De forma semelhante, Paulo nos diz que Deus pacificou os poderes 
ao conquistá-los em Cristo na cruz.

Por que então os colossenses deveriam temer seres tão deploráveis e indefe-
sos como esses?

O Impacto das Imagens do Triunfo Romano

A maneira como Paulo usou as imagens do triunfo romano para retratar a vitória 
definitiva de Deus em Cristo sobre os poderes confrontou a percepção da realida-
de dos colossenses em pelo menos três aspectos:

(1) O triunfo de Deus confrontou a percepção que eles tinham dos poderes: de prin-
cipados e autoridades a prisioneiros de guerra. Os colossenses devem ter percebido a 
ironia por trás de tudo isso. Pois a cruz, precisamente o instrumento usado pelos 
governantes deste mundo para humilhar Jesus Cristo, foi ironicamente coopta-
da por Deus para humilhar e derrotar os poderes de uma vez por todas. Não as 
ruas de Roma, mas a cruz foi a via pela qual Deus conduziu os poderes em total 
humilhação. Na cruz, Deus os expôs envergonhados diante dos olhos do mundo 



10

inteiro — já que o evangelho do triunfo de Deus foi proclamado “em toda a cria-
ção debaixo do céu” (Cl 1.23). Ao invés de temê-los, os colossenses, bem como os 
leitores modernos desta carta, são convidados a assistir com júbilo ao desfile dos 
prisioneiros impotentes de Deus.

(2) O triunfo de Deus confrontou a percepção que eles tinham de si mesmos: de 
“cativos de guerra” a conquistadores. Paulo adverte os crentes colossenses sobre 
o risco de se tornarem eles próprios “cativos” ao ensino falso e enganoso, o 
qual era “segundo os espíritos elementares do mundo” (Cl 2.8). A ironia da 
cruz continua. Pois mediante o triunfo de Deus em Cristo, foram os espíri-
tos elementares que se tornaram cativos (Cl 2.15). Por meio de sua identifi-
cação com Cristo, os crentes também compartilham dos resultados e despo-
jos da vitória (cf. e.g., 2.10,20; 3.1). Assim, os crentes do primeiro século em 
Colossos, bem como nós, os leitores modernos, são desafiados a se imagina-
rem presentes no desfile cósmico de Deus não apenas como espectadores, mas 
também como conquistadores. Nós, que estamos em Cristo, somos convida-
dos a descer das arquibancadas e desfrutar o passeio de carona na carruagem  
do triumphator.

(3) O triunfo de Deus confrontou a percepção que eles tinham do Precursor da 
Paz: da espada de César à cruz de Cristo. Os não-romanos que viviam sob a Pax 
Romana estavam acostumados com a prática imperial da imposição de “paz” me-
diante a ruína e pacificação de seus inimigos. Mas agora Paulo diz que Deus, 
o triumphator todo-poderoso, estabeleceu paz em todo o universo por meio do 
sangue de Cristo na cruz (Cl 1.20). Semelhante à Pax Romana, a paz de Cristo 
também é paz através de violência — afinal, é uma paz forjada numa cruz ro-
mana. No entanto, a violência que nós, seres humanos inimigos de Deus (cf. Cl 
1.21), deveríamos (e merecíamos) suportar, Deus mesmo suportou na pessoa de 
seu Filho amado na crucificação (Cl 1.20). A única “violência divina” envolvida 
no processo foi dirigida contra os poderes espirituais malignos, que foram paci-
ficados por Deus. Os colossenses, assim como nós, leitores modernos desta carta, 
podem agora desfrutar da verdadeira paz, da paz de Cristo (ou Pax Christi, se você 
preferir). Esta paz está disponível a todos que respondem com fé ao evangelho do 
Deus Reconciliador e Conquistador (cf. Cl 1.21-23).

Nós, cristãos brasileiros, recebemos a mensagem de Paulo com um profundo 
suspiro de alívio: ela proclama liberdade tanto do poder do pecado quanto do 



11

reino das trevas (Cl 1.13-14). Embora uma batalha espiritual continue em curso, 
não precisamos mais temer espíritos malignos, pois entendemos corretamente 
que eles são, em um sentido mais profundo, impotentes contra o povo de Deus. 
Portanto, precisamos ter cuidado para não enfatizarmos indevidamente a ameaça 
representada por seres espirituais, o que tem sido uma fonte de todo tipo de ideias 
equivocadas sobre guerra espiritual, tal como a ideia de “espíritos territoriais.” Os 
poderes espirituais foram conquistados e pacificados por Cristo e, de certa forma, 
isso é tudo o que importa. Infelizmente, em nosso fascínio pelo sobrenatural, 
corremos o risco de ir “além do que está escrito” (1Co 4.6).

Por outro lado, os leitores ocidentais modernos das Escrituras precisam ter 
cuidado para não menosprezar a existência da batalha espiritual que continuará 
até o retorno de Cristo. Caso o façam, correrão o risco de não se prepararem 
adequadamente para enfrentá-la (Ef 6.11-20). Embora não possamos testar o 
mundo espiritual em um laboratório, as Escrituras testificam que a realidade é 
bem mais ampla do que os olhos podem ver.

É verdade que os poderes continuam em ação. No entanto, eles não passam 
de poderes moribundos conduzindo ataques desesperados contra o povo de Deus 
enquanto aguardam o inescapável golpe final (cf. Rm 16.20).

Esse artigo foi originalmente publicado em inglês por  
www.tyndalehouse.com

É Ph.D em Estudos Bíblicos pelo London School 
of Theology, Reino Unido. É Escritor Associado 
na Tyndale House, Cambridge, Reino Unido, e 
professor-pesquisador no SETECEB na área de Novo 
Testamento com foco em Estudos Paulinos. É autor do 
livro Peacemaking through blood in Colossians,  
Mohr Siebeck, 2023 (no prelo). Diego é casado  
com Ana Paula Nunes.

Sobre o autor

Diego dy Carlos


