
Teologia Brasileira
Nº 99 | 2023 ISSN 2238-0388

Cristo e os poderes espirituais em Colossenses	 5
Diego dy Carlos

O uso de catecismos na tradição batista	 12
Juan de Paula

O desespero da Primeira Arte: Uma análise  
apologética da música do século 21	 19
Jefferson S. Oliveira

Os evangelhos sinóticos: uma resolução sobre 
a divindade e autoridade de Jesus no evangelho  
de Mateus 9.1-8 e sua correspondência com  
a teoria dos atos de fala	 31
Luiz Antônio Silva

Lançamentos	 50



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Conselho editorial

Franklin Ferreira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Assista ao vídeo!

Nesta palestra apresentada durante o 
11º Congresso de Teologia Vida Nova, 
Michael Horton explora a relação 
do Espírito Santo com a doutrina da 
Criação.

Está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira!

Nesta edição, Diego dy Carlos discute como as pessoas 
na época do Novo Testamento enfrentavam o problema per-
turbador de como viver em um mundo dominado por poderes 
espirituais malignos.

Juan de Paula fala sobre o uso de catecismos na tradição 
batista.

Jefferson S. Oliveira, por sua vez, procurar aproximar os lei-
tores da forma schaefferiana de pensar a música no contexto 
cultural de nossos dias e sugerir maneiras de lidar apologetica-
mente com isso. 

Por fim, o artigo de Luiz Antônio Silva versa sobre os 
evangelhos sinóticos. 

https://youtu.be/tP5Lkjev7VY
https://www.youtube.com/watch?v=KY5GcwEfodI




5

Cristo e os poderes espirituais  
em Colossenses

Diego dy Carlos

Uma das questões mais fundamentais que pessoas na época do Novo Tes-
tamento enfrentavam era o problema perturbador de como viver em um 
mundo dominado por poderes espirituais malignos. Eles acreditavam 

que o universo era povoado por divindades vingativas e caprichosas que tinham o 
poder de interferir no dia-a-dia das pessoas e até mesmo determinar seu destino. 
A existência humana era marcada por um profundo sentimento de medo e ansie-
dade diante do divino. Os romanos chamavam esse sentimento de deisidaimonia, 
ou “medo do sobrenatural.”

Estudiosos do Novo Testamento têm chamado a atenção para a importância 
do sentimento de deisidaimonia para entendermos como alguns falsos mestres con-
seguiram perturbar os crentes colossenses com seus ensinamentos sobre poderes 
espirituais do mal. A interpretação mais natural desses poderes é que eles se referem 
a seres espirituais pessoais. Sua importância para o “sistema” do falso ensino em 
Colossos poder ser deduzido pelo número de referências que Paulo faz a eles em 
uma carta tão pequena (Cl 1.13,16; 2.8,10, 15,18,20). O apóstolo chama o falso 
ensino de “filosofia vazia e enganosa” (Cl 2.8). Ela tinha potencial para enganar os 
colossenses e causar sérios danos à sua fé.



6

Mas exatamente como os poderes poderiam incomodar os colossenses? A 
resposta que Paulo apresenta na carta sugere que os crentes poderiam estar com 
medo ou fascinados com eles, ou talvez ambos. O apóstolo enfatiza a superiori-
dade de Cristo sobre os poderes espirituais (Cl 1.16; 2.9), sua vitória definitiva 
contra eles na cruz (Cl 2.15) e a participação dos crentes na vitória de Cristo por 
meio de sua identificação com ele (Cl 2.20). Além disso, Paulo também menciona 
algumas questões envolvendo “adoração de anjos” (Cl 2.18). Em suma, em sua 
resposta à ameaça representada por esses seres espirituais, Paulo tranquiliza os 
colossenses ao reafirmar a supremacia de Cristo sobre todo o cosmos, incluindo 
os poderes, bem como sua suficiência para a fé e a vida do crente.

Mas antes de examinarmos isso mais de perto, precisamos primeiro dar um 
passo atrás e abordar uma questão preliminar: o que Paulo realmente quer dizer 
com toda essa conversa sobre poderes espirituais? Para os contemporâneos do 
apóstolo, a resposta seria óbvia. Já em algumas partes do mundo hoje, a resposta 
não é assim tão evidente. O mundo ocidental pós-iluminista, por exemplo, é, 
no geral, predisposto a rejeitar qualquer coisa que não possa ser cientificamente 
comprovada. Não há espaço para o sobrenatural na era da razão. Por outro lado, 
isso ainda não é tão forte no Brasil, onde a cosmovisão acomoda sem dificuldade 
a crença no sobrenatural. Para nós, brasileiros, a percepção do mundo espiritual é 
diferente da do ocidente.

Seja como for, o que realmente importa é a percepção que o próprio Paulo 
tinha do mundo espiritual. A pergunta, portanto, é: ele entendia os poderes como 
meros mitos ou como entidades espirituais pessoais reais?

Mito ou verdade?

O apóstolo Paulo não gastou muita tinta articulando sua visão do mundo an-
gelical. Mas, a partir de suas cartas, podemos concluir que ele certamente acre-
ditava na existência de seres espirituais pessoais. Ele também acreditava que 
alguns deles são hostis a Deus e que, apesar de já estarem sujeitos a Deus e a seu 
Filho Jesus Cristo, continuavam ativos no mundo (cf. Rm 8.38-39; 1Co 15.24; 
Ef 1.20-21; 6.12).

A convicção de Paulo no mundo angelical está em harmonia tanto com a 
tradição do Antigo Testamento quanto com a tradição judaica mais ampla. En-
tretanto, sua percepção dos poderes foi radicalmente reconfigurada pelo evento 



7

Cristo, que em sua crucificação desferiu um golpe mortal nos poderes (Cl 2.15). 
Em muitos aspectos, a cosmovisão da “filosofia vazia e enganosa” era semelhante 
à de Paulo e à da Bíblia como um todo. A preocupação principal do apóstolo, no 
entanto, não foi detalhar sua compreensão do mundo angélico, mas proclamar a 
supremacia de Cristo sobre o reino das trevas e mostrar como os crentes deveriam 
se perceber em relação aos poderes.

Como observamos acima, sociedades ocidentais contemporâneas tendem a 
descartar a realidade de uma dimensão espiritual da existência. Assim, com uma 
pressuposição anti-sobrenatural em mente, para explicar esse aspecto da Bíblia, 
alguns desmitologizaram as referências ao sobrenatural nas Escrituras, interpretan-
do-as meramente como exemplos de superstições antigas. Aqueles que adotam 
essa abordagem tendem a ignorar a fonte de tal atitude para com o sobrenatural, 
a saber, a leitura do texto mediante as lentes do racionalismo — uma ideologia 
predominante no Ocidente desde o Iluminismo na qual não há espaço para o 
sobrenatural. Mas, se submetermos nossa mente ao escrutínio das Escrituras e 
permitirmos que elas moldem nosso entendimento, o entendimento que obtemos 
da realidade é bem diferente.

Em contrapartida, a mensagem de Paulo aos colossenses é recebida sem es-
panto em várias partes do mundo — como no Brasil — onde o reino espiritual 
é, em geral, visto como parte integrante da existência. Há até mesmo algo seme-
lhante à deisidaimonia romana no Brasil. Somos um país supersticioso em que 
o medo e o fascínio por seres espirituais são características intrínsecas à nossa 
visão de mundo. Assim como os colossenses do primeiro século, brasileiros não 
têm dificuldade em acreditar na existência de poderes espirituais malignos e sua 
influência sobre acontecimentos e indivíduos. Nesse aspecto, a cosmovisão do 
Brasil está mais alinhada com a dos colossenses do primeiro século do que muitas 
cosmovisões que encontramos no Ocidente.

Supremacia cósmica de Cristo

A supremacia de Cristo é descrita com linguagem elevada em Cl 1.15-20, um texto 
em forma de poema no qual Paulo apresenta uma das reflexões mais profundas 
no Novo Testamento sobre a natureza e a obra de Jesus Cristo. Nela, ele celebra 
Cristo como Soberano tanto sobre a criação original (v. 15-17) quanto sobre a 
criação reconciliada, ou nova criação (v. 18-20).



8

O “poema” constitui uma unidade teológica crucial sobre a qual Paulo cons-
trói boa parte de sua reflexão e exortação teológica em Colossenses. Ele o intro-
duz lembrando aos crentes que Deus resgatou seu povo de maneira semelhante ao 
êxodo (cf. Êx 12), cujo resultado é vitória sobre o “reino das trevas” e perdão dos 
pecados (Cl 1.12-14; cf. At 26.18). Conforme Paulo expande a ideia da redenção 
dos crentes nesses versos (v. 15-20), ele declara a supremacia de Cristo sobre o 
domínio das trevas usando como argumento a agência de Cristo na criação origi-
nal de “todas as coisas.” Os poderes foram criados em Cristo, por meio de Cristo e 
para Cristo (Cl 1.16; cf. v. 17).

O apóstolo retoma a relação entre o Filho de Deus e os poderes no versículo 
20. Agora, ele declara a supremacia de Cristo sobre o universo em sua obra de 
reconciliação, ou nova criação. Paulo diz que “nele [Cristo], aprouve habitar toda 
a plenitude [de Deus],” e por meio de Cristo, Deus reconciliou “todas as coisas” 
com Cristo, quer na terra quer no céu, “fazendo a paz mediante o sangue da sua cruz” 
(Cl 1.19–20). O escopo da reconciliação de Deus é “todas as coisas,” o que Paulo 
deixa claro ao acrescentar a expressão mais abrangente “quer sobre a terra, quer 
nos céus” (retomando a ideia de “todas as coisas... nos céus e sobre a terra,” ou seja, 
“a totalidade da criação,” do v. 16).

O que Paulo está dizendo é que a obra de reconciliação realizada por Deus 
abrange todo o universo criado, incluindo os poderes espirituais hostis a Cristo (cf. 
v. 16). Em outras palavras, toda a criação foi trazida de volta a um relacionamento 
apropriado com Deus e seu Cristo mediante a obra de reconciliação de todas as 
coisas que Deus realizou por meio de Cristo. No entanto, não há aqui nenhuma 
ideia de universalismo. Paulo deixa claro que reconciliação não significa a mesma 
coisa em relação à humanidade e ao mundo dos poderes espirituais malignos. Em 
relação aos seres humanos, reconciliação significa a restauração de um relaciona-
mento amigável com Deus para aqueles que respondem com fé ao evangelho (cf. 
Cl 1.21-23). Por outro lado, para os poderes, reconciliação significa pacificação por 
meio de conquista, como sugerido pela frase “fazendo a paz mediante o sangue de 
sua cruz” (v. 20a) e explicitado mais adiante, em Colossenses 2.15.

Em Colossenses 2.15, Paulo desenvolve a ideia de “fazer a paz mediante o 
sangue de sua cruz” (Cl 1.20a) utilizando-se das imagens do “triunfo” romano. As 
vitórias romanas eram geralmente seguidas por um desfile público pelas ruas de 
Roma chamado “triunfo.” Nela, o triumphator, o líder romano vitorioso, conduzia 



9

seus cativos de guerra diante dos olhos de uma multidão extasiada reunida para 
assistir ao espetáculo. O objetivo do ritual era duplo: por um lado, exibia a glória 
do triumphator e, por outro, a completa humilhação dos cativos. Escrevendo so-
bre a humilhação daqueles conduzidos em procissões triunfais, a especialista em 
Roma Antiga Mary Beard diz: “não é difícil imaginar o que a vítima sentia en-
quanto a multidão barulhenta de espectadores se deleitava ao ver que finalmente 
levava vantagem sobre (nas palavras de Cícero) ’aqueles a quem outrora temiam’” 
(The Roman Triumph [Cambridge, MA: Harvard University Press, 2007] p. 133). 
Foi exatamente isso o que Paulo diz ter acontecido no momento da crucificação 
de Cristo. Levando a vitória de Deus ao um clímax, Paulo diz que “Deus fez um 
espetáculo público dos poderes, desarmando-os e conduzindo-os em uma procissão 
triunfal em Cristo na cruz” (Cl 2.15, tradução minha).

Colossenses 2.15 revela a absoluta impotência dos poderes descrevendo-os 
como prisioneiros capturados e conduzidos em procissão triunfal em Cristo pelo 
Deus vitorioso, o general triumphator. Eles foram pacificados ao serem conquis-
tados, um conceito familiar para aqueles que viviam sob a Pax Romana (um ideal 
imperial e propaganda romana que prometia paz e estabilidade em todo o impé-
rio), algo estabelecido através da pacificação de inimigos romanos mediante vitó-
rias militares. De forma semelhante, Paulo nos diz que Deus pacificou os poderes 
ao conquistá-los em Cristo na cruz.

Por que então os colossenses deveriam temer seres tão deploráveis e indefe-
sos como esses?

O Impacto das Imagens do Triunfo Romano

A maneira como Paulo usou as imagens do triunfo romano para retratar a vitória 
definitiva de Deus em Cristo sobre os poderes confrontou a percepção da realida-
de dos colossenses em pelo menos três aspectos:

(1) O triunfo de Deus confrontou a percepção que eles tinham dos poderes: de prin-
cipados e autoridades a prisioneiros de guerra. Os colossenses devem ter percebido a 
ironia por trás de tudo isso. Pois a cruz, precisamente o instrumento usado pelos 
governantes deste mundo para humilhar Jesus Cristo, foi ironicamente coopta-
da por Deus para humilhar e derrotar os poderes de uma vez por todas. Não as 
ruas de Roma, mas a cruz foi a via pela qual Deus conduziu os poderes em total 
humilhação. Na cruz, Deus os expôs envergonhados diante dos olhos do mundo 



10

inteiro — já que o evangelho do triunfo de Deus foi proclamado “em toda a cria-
ção debaixo do céu” (Cl 1.23). Ao invés de temê-los, os colossenses, bem como os 
leitores modernos desta carta, são convidados a assistir com júbilo ao desfile dos 
prisioneiros impotentes de Deus.

(2) O triunfo de Deus confrontou a percepção que eles tinham de si mesmos: de 
“cativos de guerra” a conquistadores. Paulo adverte os crentes colossenses sobre 
o risco de se tornarem eles próprios “cativos” ao ensino falso e enganoso, o 
qual era “segundo os espíritos elementares do mundo” (Cl 2.8). A ironia da 
cruz continua. Pois mediante o triunfo de Deus em Cristo, foram os espíri-
tos elementares que se tornaram cativos (Cl 2.15). Por meio de sua identifi-
cação com Cristo, os crentes também compartilham dos resultados e despo-
jos da vitória (cf. e.g., 2.10,20; 3.1). Assim, os crentes do primeiro século em 
Colossos, bem como nós, os leitores modernos, são desafiados a se imagina-
rem presentes no desfile cósmico de Deus não apenas como espectadores, mas 
também como conquistadores. Nós, que estamos em Cristo, somos convida-
dos a descer das arquibancadas e desfrutar o passeio de carona na carruagem  
do triumphator.

(3) O triunfo de Deus confrontou a percepção que eles tinham do Precursor da 
Paz: da espada de César à cruz de Cristo. Os não-romanos que viviam sob a Pax 
Romana estavam acostumados com a prática imperial da imposição de “paz” me-
diante a ruína e pacificação de seus inimigos. Mas agora Paulo diz que Deus, 
o triumphator todo-poderoso, estabeleceu paz em todo o universo por meio do 
sangue de Cristo na cruz (Cl 1.20). Semelhante à Pax Romana, a paz de Cristo 
também é paz através de violência — afinal, é uma paz forjada numa cruz ro-
mana. No entanto, a violência que nós, seres humanos inimigos de Deus (cf. Cl 
1.21), deveríamos (e merecíamos) suportar, Deus mesmo suportou na pessoa de 
seu Filho amado na crucificação (Cl 1.20). A única “violência divina” envolvida 
no processo foi dirigida contra os poderes espirituais malignos, que foram paci-
ficados por Deus. Os colossenses, assim como nós, leitores modernos desta carta, 
podem agora desfrutar da verdadeira paz, da paz de Cristo (ou Pax Christi, se você 
preferir). Esta paz está disponível a todos que respondem com fé ao evangelho do 
Deus Reconciliador e Conquistador (cf. Cl 1.21-23).

Nós, cristãos brasileiros, recebemos a mensagem de Paulo com um profundo 
suspiro de alívio: ela proclama liberdade tanto do poder do pecado quanto do 



11

reino das trevas (Cl 1.13-14). Embora uma batalha espiritual continue em curso, 
não precisamos mais temer espíritos malignos, pois entendemos corretamente 
que eles são, em um sentido mais profundo, impotentes contra o povo de Deus. 
Portanto, precisamos ter cuidado para não enfatizarmos indevidamente a ameaça 
representada por seres espirituais, o que tem sido uma fonte de todo tipo de ideias 
equivocadas sobre guerra espiritual, tal como a ideia de “espíritos territoriais.” Os 
poderes espirituais foram conquistados e pacificados por Cristo e, de certa forma, 
isso é tudo o que importa. Infelizmente, em nosso fascínio pelo sobrenatural, 
corremos o risco de ir “além do que está escrito” (1Co 4.6).

Por outro lado, os leitores ocidentais modernos das Escrituras precisam ter 
cuidado para não menosprezar a existência da batalha espiritual que continuará 
até o retorno de Cristo. Caso o façam, correrão o risco de não se prepararem 
adequadamente para enfrentá-la (Ef 6.11-20). Embora não possamos testar o 
mundo espiritual em um laboratório, as Escrituras testificam que a realidade é 
bem mais ampla do que os olhos podem ver.

É verdade que os poderes continuam em ação. No entanto, eles não passam 
de poderes moribundos conduzindo ataques desesperados contra o povo de Deus 
enquanto aguardam o inescapável golpe final (cf. Rm 16.20).

Esse artigo foi originalmente publicado em inglês por  
www.tyndalehouse.com

É Ph.D em Estudos Bíblicos pelo London School 
of Theology, Reino Unido. É Escritor Associado 
na Tyndale House, Cambridge, Reino Unido, e 
professor-pesquisador no SETECEB na área de Novo 
Testamento com foco em Estudos Paulinos. É autor do 
livro Peacemaking through blood in Colossians,  
Mohr Siebeck, 2023 (no prelo). Diego é casado  
com Ana Paula Nunes.

Sobre o autor

Diego dy Carlos



12

O uso de catecismos na  
tradição batista

Juan de Paula

Instrução na fé! Esse seria o nome que substitui o termo catequese. Marcada-
mente influenciada pelo fundamentalismo, parte da tradição batista rejeita a 
catequese por achar que tal prática vem do romanismo.1 Na verdade, a má-

xima fundamentalista: “só a Bíblia, nenhum credo” está por detrás desta rejeição.
Em detrimento disto, a tradição batista, junto com outras tradições da refor-

ma, crê que a confessionalidade da igreja é saudável.2 

1Há outras razões para tal fenômeno envolvendo não só a tradição batista, mas o 
evangelicalismo como um todo. Um dos fatores foi a ênfase moralista dada as narrati-
vas bíblicas no movimento moderno de Escola Bíblica Dominical, cf. PACKER, J. I, 
PARRETT, Gary A. Firmados no Evangelho: Edificando crentes a moda antiga. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2012 e http://voltemosaoevangelho.com/blog/2015/10/o-evangelho-a-
-catequese-e-a-renovacao-da-igreja/.

2http://voltemosaoevangelho.com/blog/2015/09/a-importancia-de-credos-e-con-
fissoes/.



13

A Igreja Batista tem uma rica história confessional:

“A. As mais proeminentes confissões de fé, formadas antes do Ato de

Tolerância de 1689, são:

1. A Confissão de John Smyth, escrita provavelmente em 1609.

2. A Confissão de Thomas Helwys, escrita provavelmente em 1611.

3. A primeira “Confissão de Fé” dos Batistas Particulares, conhecida como a 
“Primeira Confissão de Londres”, escrita em 1644 por sete igrejas com o propó-
sito de se distinguirem dos Anabatistas e Batistas Gerais.

4. A primeira “Confissão de Fé dos Batistas Gerais” publicada em 1651 por 30 
igrejas em Leicestershire e Lincolnshire.

5. A “Confissão de Somerset” publicada em 1656 por 16 congregações de Ba-
tistas Particulares.

6. A “Confissão dos Batistas Gerais” assinada em 1660 por representantes de 
vinte mil Batistas do Reino com o propósito de convencer Carlos II de que os 
Batistas eram respeitadores da Lei.

7. A “Segunda Confissão de Londres”, dos Batistas Particulares, escrita em 1677, 
com o propósito de mostrar a sua concordância com a “Confissão de Westmins-
ter” — dos Presbiterianos — em todos os pontos exceto o batismo. Representan-
tes de 107 igrejas da Inglaterra e Gales assinaram aquela “Confissão”. “O Cre-
do Ortodoxo”, escrito pelos Batistas Gerais em 1678, denunciavam as heresias  
de Roma.” 3

As mais importantes confissões de fé batista são a Segunda Confissão Lon-
drina de 1689 e a Confissão de fé de New Hampshire (1833). 

3FERREIRA, Franklin. História dos Batistas (Rio de Janeiro: STBSB, 2004), p. 10. 
Apostila, material não publicado.



14

No que tange ao uso dos catecismos, Benjamin Keach foi um dos assinantes 
originais da Confissão de Fé Batista de 1689 de Londres. O Catecismo de Kea-
ch4 foi originalmente publicado em 1693 (embora elaborado em 1677 compliado 
também pelo presbítero William Collins) para esclarecer a teologia da Segunda 
Confissão de Fé Batista 1689:

“Questão 109 — O que é oração? Resposta: Oração é uma oferta de nossos de-
sejos a Deus, por coisas que concordem com Sua vontade, em nome de Cristo, 
com confissão de nossos pecados e grato reconhecimento de Suas misericórdias. 
(1Jo 5.14; 1Jo 1.9; Fp 4.6; Sl 10.17; 145.19; Jo 14.13,14). Questão 110 - Que 
regra Deus deu para nosso direcionamento na oração? Resposta: Toda a palavra 
de Deus é útil para nos direcionar em oração, mas a regra especial de direção é 
aquela oração que Cristo ensinou a seus discípulos, comumente chamada de A 
Oração do Senhor (Mt 6.9-13; 2Tm 3.16,17)”. 5

  Charles Spurgeon, considerado como o príncipe dos pregadores e Pastor do 
Tabernacúlo Metropolitano, foi um batista reformado e compilou o breve catecis-
mo adaptando a eclesiologia batista, no prefácio ele escreve:

Tenho certeza que o uso de um bom catecismo por nossas famílias será uma gran-
de proteção contra os erros doutrinários que cada dia aumentam. Por isso, formei 
este catecismo usando outros da Assembleia de Westminster, para ser usado em 
minha igreja. Se for usado em casa ou classes deve ser explicado e as palavras cui-
dadosamente decoradas, pois serão melhor entendidas com o passar dos anos.

Que o Senhor abençoe meus amigos e suas famílias eternamente é a oração do 
seu pastor, C. H. Spurgeon.”6

4http://oestandartedecristo.com/data/OCatecismodeWilliamCollinseBenja-
minKeach.pdf.

5www.koinonia.org - Acesso em 02/08/2006.
6SPURGEON, C. H. Catecismo Puritano (Batista) com provas.

www.monergismo.com/catecismos/catecismo_puritano. Acesso em 02/06/2006. Publicado de-
pois de 14 de outubro de 1855, quando Spurgeon estava com 21 anos. Em 14 de outubro, Spur-
geon, pregou seu sermão número 46 as pessoas que se juntaram para ouvi-lo na New Park Street 
Chapel. Quando o sermão foi publicado conteve um anúncio deste catecismo. O texto daquela 
manhã era: “Senhor, tu tens sido nosso refúgio de geração a geração” (Sl 90.1).



15

“74. Pergunta. Como o Batismo e a Ceia do Senhor se tornam úteis espiritual-
mente?

Resposta. O Batismo e a Ceia do Senhor se tornam úteis espiritualmente, 
não por causa de nenhuma virtude em si mesmos, nem em quem os administra 
(1Co 3.7; 1Pe 3.21), mas só pela bênção de Cristo (1Co 3.6) e obra do Espírito 
naqueles que os recebem pela fé (1Co 12.13).

75. Pergunta. O que é o Batismo?
Resposta. O Batismo é uma ordenança do Novo Testamento, instituído por 

Jesus Cristo (Mt 28.19), para ser à pessoa batizada o símbolo de sua comunhão 
com Ele em sua morte, sepultamento e ressurreição (Rm 6.3; Cl 2.12), de ser 
enxertado nele (Gl 3.27), da remissão dos pecados (Mc 1.4; At 22.16) e de sua 
entrega a Deus através de Jesus Cristo, para viver e andar em novidade de vida 
(Rm 6.4-5). 

76. Pergunta. Quem pode ser batizado?
Resposta. Todos aqueles que realmente professam arrependimento (At 2.38; 

Mt 3.6; Mc 16.16; At 8.12, 36-37; At 10.47-48) para com Deus e fé em nosso 
Senhor Jesus Cristo e nenhum outro.

77. Pergunta. Os filhinhos dos que se professam crentes devam ser batizados?
Resposta. Os filhinhos de tais crentes professos não devem ser batizados 

porque não há ordem nem exemplo nas Santas Escrituras para que sejam batiza-
dos (Êx 23.13; Pv 30.6).

78. Pergunta. Como é o batismo administrado de modo correto?
Resposta. O batismo administrado de modo correto é pela imersão, isto é: 

o mergulho de todo o corpo da pessoa na água (Mt 3.16), em nome do Pai, do 
Filho e do Espírito Santo, de acordo com a instituição de Cristo e a prática dos 
apóstolos (Mt 28.19-20), e não pela aspersão ou derramamento de água, ou mer-
gulho de uma parte do corpo, segundo a tradição dos homens ( Jo 4.1-2).

79. Pergunta. Qual é a obrigação daqueles que são corretamente batizados?
Resposta. É obrigação daqueles corretamente batizados, o se darem a uma 

igreja verdadeira de Jesus Cristo em particular (At 2.47; 1Pe 2.5), para que  



16

possam andar irrepreensíveis em todos os mandamentos e ordenanças do Se-
nhor (Lc 1.6).”7

Outros batistas também elaboraram catecismos como por exemplo o co-
nhecido John Bunyan, autor do famoso livro alegórico “O Peregrino” escreveu um 
catecismo chamado “Instrução para ignorantes” para não convertidos em 1675. 
Os batistas da Philadélfia também publicaram catecismo assim como a associação 
Charlerston em 1813. 

Em 1892, o teólogo John Broadus com John Dagg foram comissionados 
pelos  batistas do Sul para compilar um catecismo para a Escola Bíblia Domi-
nical8 e o famoso pastor contemporâneo recém aposentado, John Piper tam-
bém produz uma versão adaptada do catecismo batista.910 No Brasil, O pastor 
Wilson Porte Jr. escreveu um livro chamado Um guia de discipulado cristão não 
da forma tradicional em perguntas e respostas mas contendo recursos para a 
resposta do aluno.

Como escrito neste artigo, a tradição batista confessional deve resgatar a 
chamada arte perdida da catequese para solidificação dos crentes e instrução da-
queles não-convertidos que estão chegando à igreja e há material disponível para 
auxiliar os pastores e líderes na aplicação da mesma na igreja contemporânea.11

Uma sugestão ou direção em nível prático é utilizar algum catecismo na 
classe de membresia para o ingresso de novos membros, seja neófitos (novos con-
vertidos) ou transferência comunitária e eclesiástica de cristãos confessantes, a 
igreja local vai se beneficiar do nivelamento doutrinário e confessional.

7Ibidem.
8SELPH, Robert B. Os Batistas e a doutrina da eleição (São José dos Campos: Fiel, 

2005), p. 50.
9http://www.reformedreader.org/ccc/bcat.htm.
10http://www.reformedreader.org/ccc/baptistcatechism.htm.
11Para aplicação da catequese na igreja atual cf. PACKER J. I, PARRETT Gary 

A. Op Cit. Para aplicação em diversas áreas (familiar, jovens, cristãos no trabalho) junto 
com a origem da catequese, filosofia educacional e histórico ver SIQUEIRA, Juan de 
Paula Santos. O ministério pastoral e a catequese nas igrejas confessionais. In. FERREIRA, 
Franklin (Org.) A glória da Graça de Deus: Ensaios em honra a J. Richard Denham Jr (São 
José dos Campos: Fiel, 2010).

http://www.reformedreader.org/ccc/bcat.htm
http://www.reformedreader.org/ccc/baptistcatechism.htm


17

Caso o pastor ou a igreja manifeste alguma dificuldade com o termo “ca-
tequese”,12 uma opção já sugerida por mim a um pastor local é utilizar o termo 
“Manual de instrução da fé.” (Como já escrito no primeiro parágrafo). Pode evitar 
o embate, caso haja dificuldade com o termo catecismo, e mesmo assim, o efeito 
benéfico, salutar e edificante ser experimentado pela igreja.

Certamente, a igreja colherá os frutos com a graça de Deus.

12Esse fenômeno pode acontecer por uma indisposição anti-romanista, aplicando-se 
a prática da catequese. Para a origem e desenvolvimento do uso de catecismos, além do 
artigo já citado, publicado por Fiel, segue outro artigo de minha autoria onde exploro 
mais a origem do catecismo. https://teologiabrasileira.com.br/ecoar-as-escrituras-aos-
-ouvintes-da-palavra-pioneirismo-e-desenvolvimento-da-catequese-e-dos-catecismos-
-na-reforma-evangelica-europeia-do-seculo-xvi/.



18

Bacharel em Teologia pelo Seminário Teológico 
Batista do Sul do Brasil (STBSB) com convalidação pela 
Universidade Presbiteriana Mackenzie.  
Pós-Graduado especialização em Teologia e Ministério 
Pastoral pela Universidade Luterana do Brasil (ULBRA). 
Coordenador de Teologia na Faculdade Legacy 
Internacional. Professor de Teologia no Seminário do 
Sul, no Seminário Martin Bucer e na Uniatitude.  
Pastor na Igreja Batista do Redentor no Rio de Janeiro. 
Casado com Eulina Seda.

Sobre o autor

Juan de Paula



19

O desespero da Primeira Arte: 
Uma análise apologética da música  
do século 21

Jefferson S. Oliveira

Introdução

“A arte jamais é neutra e, se quisermos discuti-la adequadamente, a totalidade 
de nossa humanidade sempre estará envolvida”.

Hans Rookmaaker

Quando escreveu a maioria de suas obras, entre o final da década de 1960 
e início da década de 1980, Francis Schaeffer lidou com a influência do 
pensamento moderno nas artes, e rastreou a presença do mesmo “de-

sespero” da filosofia também na música, considerada a primeira arte.1 Ao ouvir-
mos uma música aleatória produzida por John Cage (1912-1992), ou tentarmos 

1Cumpre salientar que a numeração das artes não é algo estabelecido de maneira 
unânime pelos críticos da arte, mas considero aqui a numeração mais consensual. 



20

apreciar a liberdade irrestrita de uma música atonal, ou até mesmo o dodecafo-
nismo de Arnold Schoenberg (1874-1951), temos a sensação de estarmos diante 
de uma antiarte, visto que o nosso senso estético não encontra repouso, pois a 
ausência de ordem nos angustia. 

Mas o que dizer das formas contemporâneas mais atuais, como os “batidões” 
dos bailes funk e as músicas eletrônicas das raves? Se Schaeffer vislumbrou o de-
sespero nas formas musicais pós-modernas no século passado, o que diria dessa 
“arte” que é cultuada por muitos jovens nos dias atuais? Podemos considerar que 
essas expressões são verdadeiras obras de arte? Uma boa maneira de responder-
mos se a música contemporânea se sustenta como arte, é submetendo-a aos qua-
tro padrões básicos enumerados por Schaeffer.2

1) excelência técnica: ainda que não concordemos com um determinado ar-
tista, podemos reconhecer se o grau de excelência na realização de uma obra é 
elevado. É possível perceber isso em composições musicais contemporâneas que 
muitas vezes se resumem a batidas, sem qualquer melodia ou harmonia?

2) validade: o artista é honesto com sua própria cosmovisão ou faz sua arte 
apenas por dinheiro ou reconhecimento? A música contemporânea, conforme se 
verá, é apelativa e movida por interesses comerciais.   

3) conteúdo intelectual: a cosmovisão que está sendo comunicada. Muitos 
artistas podem não saber que estão comunicando uma cosmovisão, mas se ela 
estiver presente mesmo assim, é uma evidência que se trata de uma manifestação 
artística. Há uma cosmovisão por trás da música contemporânea? 

4) integração entre conteúdo e o veículo: o artista adequou o veículo à mensa-
gem? Há uma correlação entre o estilo da música contemporânea e o seu conteúdo?

Neste breve ensaio, procuraremos nos aproximar da forma schaefferiana de 
pensar a música no contexto cultural de nossos dias e sugerir maneiras de lidar 
apologeticamente com isso. 

O estado da música contemporânea
Creio que uma análise cultural sem um pouco do contexto histórico não seria 
correta. Dessa forma, se faz mister começar com um pouco da história da música 
contemporânea. 

2SCHAEFFER, Francis. A arte e a Bíblia (Viçosa, MG: Editora Ultimato, 2010), p. 53.



21

Uma primeira dificuldade é considerar quando terminou o modernismo na 
música (se é que se pode falar assim) e quando iniciou a música contemporânea 
ou pós-moderna. Alguns historiadores preferem simplesmente falar da música 
que se desenvolveu a partir do século 20, mas consideraremos como contemporâ-
nea a música desenvolvida a partir da década de 1950, considerando a organiza-
ção de Steve Collisson.3 

De uma forma geral, as formas de música do século passado compartilham 
uma coisa em comum: a reação consciente contra o estilo romântico do século 19. 
Como diz Bennett, tal fato fez com que certos críticos descrevessem essa música 
como “anti-romântica”.4 A análise dos componentes da música do século 20, feita 
por esse autor, é muito esclarecedora:

Melodias — é provável que incluam grandes diferenças de altura, frequente-
mente fazendo uso de intervalos cromáticos e dissonantes. São curtas e frag-
mentadas, angulosas e pontiagudas, em lugar das longas e sinuosas sonoridades 
românticas; os glissandos (o deslizar de notas seguidas) podem ser empregados; 
em algumas peças, a melodia pode ser totalmente inexistente. 

Harmonias — apresentam dissonâncias radicais, com acordes consonantes 
em proporção muito inferior (às vezes totalmente evitados); podem aparecer os 
clusters (notas adjacentes tocadas simultaneamente) — aglomerados. 

Ritmos — vigorosos e dinâmicos, com amplo emprego de sincopados (a acen-
tuação incidindo sobre os tempos fracos); métricas inusitadas, como compas-
sos de cinco ou sete tempos (cujas raízes muitas vezes estão na música folcló-
rica); mudanças de métrica de um compasso para outro; uso de polirritmias 
— diferentes ritmos ou métricas ocorrendo ao mesmo tempo, resultando em 
um “contraponto rítmico”; de artifícios de ostinato (repetição “obstinada”); ou de 
enérgicos “ritmos motores’’, que impulsionam inexoravelmente a música para a 
frente. 

3COLLISSON, Steve. O livro da música clássica (Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019).
4BENNETT, Roy. Uma breve história da música (Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1986), 

p. 68.



22

Timbres - a maior preocupação com os timbres leva à inclusão de sons estra-
nhos, intrigantes e exóticos; fortes contrastes, às vezes até explosivos; expansão 
e, de modo geral, o uso mais enfático da seção de percussão; sons desconhecidos 
tirados de instrumentos conhecidos, como instrumentos tocados em seus regis-
tros extremos, metais usados com surdina e cordas produzindo novos efeitos, 
com o arco tocando por trás do cavalete ou batendo com a ponta no corpo do 
instrumento; sons inteiramente novos, provenientes de aparelhagens eletrônicas 
e fitas magnéticas.5 

As características acima descritas demonstram um movimento claramente 
contrário aos padrões anteriores. Quando começamos a penetrar na análise da 
música contemporânea propriamente dita, aquela produzida a partir da década 
de 1950, algumas coisas podem ser destacadas. 

Uma forma inicial de música eletrônica, a chamada musique concrète, come-
çou a se desenvolver quando compositores que ansiavam por uma nova estética 
“descobriram um novo começo gravando sons comuns do dia a dia e juntando-os 
em composições semelhantes e colagens que só precisavam ser tocadas num disco 
ou fita, em vez de interpretadas por músicos ao vivo numa sala de concerto”.6 

Indo além, a música aleatória trouxe à tona os valores de uma cultura deses-
perada, para a qual a vida é absurda e caótica, não havendo razão para se buscar 
ordem na arte. O compositor John Cage certamente é o seu expoente máximo, 
acerca do qual Schaeffer faz duras e interessantes críticas em O Deus que intervém 
e em Como viveremos?.7 Com Cage, a própria definição de música sofreu grande 
ressignificação, posto que uma obra seminal do compositor americano, denomi-
nada 4’33”, que poderia ser executada por qualquer instrumentista, dizia ele, tra-
ta-se nada mais, nada menos, que o silêncio por 4 minutos e 33 segundos! O seu 
aluno, David Tudor, foi além, compondo La Monte Young: Piano Piece for David 
Tudor #1. Nessa “peça” há as seguintes instruções:

5Ibidem, p. 69.
6COLLISSON, p. 299.
7A análise e crítica encontram-se, respectivamente, no capítulo 4 da primeira obra, 

denominado “O misticismo moderno em ação: música e literatura”, e no capítulo 10 da 
segunda: “Arte atual, música, literatura e filmes”.



23

Traga um fardo de feno e um balde de água ao palco para que o piano coma e 
beba. O executante pode então alimentar o piano ou deixar que ele coma sozi-
nho. No primeiro caso, a peça termina depois que o piano for alimentado. No 
segundo, acaba depois que o piano come ou decide não fazê-lo.8

O absurdo e o desespero saltam aos olhos (ou aos ouvidos) em expressões 
dessa natureza. A música contemporânea vivenciou na segunda metade do século 
20 grandes transformações propiciadas pela influência das cosmovisões do ho-
mem pós-moderno. Mas e a música do século 21?

Passando pelos minimalismos, pelas influências do oriente em suas mais va-
riadas vertentes, e por algum retorno ao lirismo no final do século passado (ao se 
perceber que as obras eletrônicas, experimentais e aleatórias afastavam o público 
geral com frequência), chegamos à música do século 21, que se torna, em geral, 
comercial e apelativa. 

Em 2012, por exemplo, o videoclipe da música Gangnam Style, do cantor 
sul-coreano Psy, foi o primeiro vídeo a atingir a marca de 1 bilhão de visuali-
zações no Youtube. A canção de dance-pop fala sobre “a namorada perfeita que 
sabe quando ser refinada e quando se tornar selvagem”. O videoclipe mostra Psy 
dançando uma dança cômica que se assemelha ao passeio de cavalo, aparecendo 
em diversos locais em torno de Gangnam, a cidade sul-coreana que é mencionada 
no título, com várias aleatoriedades, como uma sessão de ioga ao ar livre e uma 
banheira de hidromassagem.9 Esse exemplo parece representativo da forma como 
a sociedade dos espetáculos passou a interessar-se por frivolidades sem sentido, 
sendo a música apenas um veículo dessas coisas.

Com a popularização da internet, que de certo modo “democratizou” as mí-
dias, o comportamento em relação à produção musical também mudou. Objeti-
vando alcançar o maior número de pessoas possível, os artistas passaram a se con-
centrar nas tendências do momento e a produzir apenas o que tem potencial de 
gerar streamings ou visualizações. A motivação geralmente é puramente comercial 
e/ou a espetacularização do ego de celebridades. A música parece ter perdido 

8COLLISSON, p. 304.
9Informações disponíveis em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Gangnam_Style. 

Acesso em: 15 jun. 2023.



24

totalmente o sentido de arte como expressão dos afetos mais profundos da alma 
humana para se tornar meramente uma ferramenta de fazer dinheiro. 

A música contemporânea no Brasil  

No Brasil, proliferaram os bailes funk nas décadas de 1990 e 2000, com “músicas” 
apelativas, cheias de erotismo e violência. O funk “proibidão” explora de forma 
explícita os temas do crime (muitas vezes fazendo elogios a traficantes e facções) 
ou do sexo (com descrições sem pudores de situações vividas ou desejadas pelos 
intérpretes).10 Já o funk “ostentação” surge como alternativa à abordagem relacio-
nada ao crime e à vida de sofrimento, dessa feita exaltando uma vida de esbanja-
mento de bens, como carros e motocicletas caras, bebidas, joias e outros, além de 
ostentar belas mulheres como troféus.

Um outro fenômeno musical no Brasil é o sertanejo universitário, uma ver-
tente da música sertaneja que surgiu no final da década de 2000, e afastou-se dos 
temas regionalistas e das situações vividas pelo homem do sertão para apelar para 
temas como o adultério, bebedeira e ostentação. De modo semelhante, temos o 
forró e o piseiro, que é um “descendente do forró com objetivos estéticos alinhados 
ao funk atual”11.  

Dentre as características dessas músicas contemporâneas, certamente a que 
mais chama a atenção é a importância de que se dá ao ritmo, em detrimento da 
harmonia e da melodia. No documentário denominado “A Primeira Arte”, dis-
ponibilizado no Youtube pelo canal Brasil Paralelo, somos informados que “nas 
últimas décadas a batida não só ganhou protagonismo na maioria das músicas, 
mas a variedade de notas musicais foi sendo reduzida e ficou em segundo plano, 
passando a trabalhar em função do ritmo, e não o contrário”. O documentário cita 

10SALLES, Écio de. O bom e o feio funk proibidão, sociabilidade e a produção do 
comum. Z cultural: Revista do Programa Avançado de Cultura Contemporânea. Rio de 
Janeiro, Ano 3, v. 3. Disponível em: http://revistazcultural.pacc.ufrj.br/o-bom-e-o-feio-
-funk-proibidao-sociabilidade-e-a-producao-do-comum-de-ecio-p-de-salles/. Acesso 
em: 15 jun. 2023.

11Com Barões da Pisadinha e Vitor Fernandes, podcast fala do novo forró do 
país. Folha de São Paulo, 2020. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/pod-
casts/2020/08/com-baroes-da-pisadinha-e-vitor-fernandes-podcast-discute-um-novo-
-forro-no-brasil.shtml. Acesso em: 15 jun. 2023.



25

um estudo que analisa a harmonia das músicas populares no Brasil nos últimos 50 
anos, no qual se constata uma queda vertiginosa na variedade, tamanho e raridade 
dos acordes presentes nas músicas.12

Nesse mesmo documentário, o professor de filosofia Guilherme Freire, refe-
rindo-se à música contemporânea, argumenta:

Se você reduz tudo ao ritmo, você só tem uma experiência mais tribal da 
música. Você vai entrando num certo modo de humor, você tem até um esta-
do de transe, que às vezes é associado à figura do ritmo, mas você não tem a 
experiência contemplativa de percepção da ordem tão claramente. (...) Se eu 
encontro essa ordem, então estou elevando a minha alma em direção divina. 
Se não, o meu corpo, aquilo que move o meu corpo vai determinar o meu 
gosto musical.

Já o pianista Álvaro Siviero faz um desabafo:

Mas a questão que me coloco é: o que culturalmente está acontecendo ao 
nosso entorno? O que está acontecendo na sociedade e o que tem levado as 
pessoas a preferirem aquilo que os desumaniza? Não foi assim que aconteceu 
pelo menos nos últimos séculos, onde a gente via uma preocupação real por 
parte de grandes expoentes da música em investir no que é a racionalidade, 
no que é o ser humano. Hoje nós temos um esforço hercúleo de indústrias 
investindo em algo que retira a racionalidade do ser humano, o deixa mais 
vulnerável à manipulação porque assim é: quanto menos informação, quanto 
menos conceitos, quanto menos conhecimento você tem, mais facilmente ma-
nipulável você é. E eu não sei aonde que a gente vai chegar! Eu não sei o que 
se pretende com tudo isso!

A resposta para as perguntas do notável músico já foi dada por Francis 
Schaeffer no final da década de 60 do século passado! O mundo atravessou a linha 
do desespero, que chegou também na música há bastante tempo.

12BRASIL PARALELO. A PRIMEIRA ARTE | EPISÓDIO 1/3 - Ressonância. YouTu-
be, 14 abr. 2021. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=zOPY4xDDTis&lis-
t=PLhwdhYCRmk7Qr_ifKB7RnBcwrbFdyNEZL&index=1. Acesso em: 15 jun. 2023.



26

Respostas apologéticas

Ao se analisar os artefatos culturais, é necessário compreender que as mudanças 
que neles ocorrem não são apenas de técnicas. Como afirma Schaeffer, tais mu-
danças são “expressões de uma visão de mundo e se tornaram um meio de trans-
mitir esta visão de mundo para as massas, às quais os áridos escritos filosóficos 
jamais poderiam atingir”.13 

Deste modo, assim como a música do século passado reproduziu o desespero 
que o niilismo produziu, a música atual parece ser fruto de um zeitgeist escapista, 
um tipo parecido de desespero. Quando a verdade não é mais algo a ser buscado 
e almejado, sendo perseguido apenas aquilo que pode trazer algum significado 
pra vida por meio de alguma narrativa ou construção linguística, não precisamos 
mais da arte que se comunica com nosso senso estético, mas apenas de algo que 
nos anestesie dos problemas.

Ainda que, como temos indicado, haja muito interesse comercial por trás do 
grosso da produção musical do século 21 não se pode deixar de notar que esse co-
mércio só existe por que há uma angústia no homem contemporâneo, que busca 
desesperadamente uma válvula de escape para fugir das questões eternas. A música 
que hipervaloriza o ritmo, menosprezando o senso melódico e harmônico, para des-
pertar no homem os instintos mais primitivos, embalando uma poesia paupérrima e 
apelativa, dirigida apenas aos seus apetites, é apenas um instrumento de satisfação da 
“concupiscência da carne, a concupiscência dos olhos e a soberba da vida” (1Jo 2.16). 

Se o homem do século 20 questiona que exista um Deus e que nós somos 
feitos à sua imagem, de modo que podemos ter conhecimento verdadeiro sobre 
as coisas a partir da revelação; o homem do século 21 prefere simplesmente não 
pensar sobre isso, embora traga consigo o legado do pós-modernismo, principal-
mente no que concerne à afeição pela construção de narrativas que expliquem 
(de forma inconsistente) sua existência. O que se percebe claramente hoje em dia 
é que “o quase infinito apetite humano por distração”14 encontrou uma fonte de 
saciamento na música sensualista.

13SCHAEFFER, Francis. Como viveremos? Tradução Gabriele Greggersen. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2013, p. 119.

14Aldous Huxley, citado em: REINKE, Tony. A guerra dos espetáculos: o cristão na 
era da mídia. Tradução Vinícius Silva Pimentel. São José dos Campos, SP: Fiel, 2020. 
Edição do Kindle.



27

Ainda não compreendemos completamente o que é o pós-modernismo (ou 
se já o superamos e estamos vivendo um pós-pós-modernismo!), dadas as “feições 
mutantes” de sua face, como explica James Sire:

O pós-modernismo remove a máscara sorridente da arrogância da face do na-
turalismo. A face por trás da máscara exibe feições sempre mutantes; há a an-
gústia de Nietzsche se protegendo contra a mentalidade de rebanho da massa 
humana, a alegria enlevada de Nietzsche desejando ser o sobre-homem, o olhar 
enviesado de Foucault buscando a intensificação da experiência sexual, o sorriso 
cômico de Derrida, enquanto ele desconstrói todo o discurso, incluindo o seu 
próprio, e o ar de ironia em torno dos lábios de Rorty, enquanto ele opta por 
uma solidariedade sem fundamento. Contudo, nenhuma dessas faces exibe uma 
confiança na verdade, uma confiança na realidade ou em uma esperança crível 
pelo futuro.15

Creio que fomos além, pois, embora todas essas características ainda se apli-
quem ao homem do século 21, ele parece decidido a viver ignorando todas elas 
em prol da busca desenfreada do prazer imediato.

Para usar uma expressão semelhante à de Immanuel Kant, que supostamente 
despertou do “sono dogmático”, precisamos, como apologetas, levar nossos inter-
locutores a despertarem do “sono hedônico” no qual a cultura os colocou, para 
somente depois “remover o teto”, isto é, retirar sua “proteção contra os golpes do 
mundo real, tanto interno quanto externo”16. Creio, portanto, que, se podemos fa-
lar de passos de um método apologético, precisamos adicionar um passo anterior 
no método de Schaeffer. Antes de descobrir o ponto de tensão, estabelecendo 
uma comunicação verdadeira com o interlocutor (aprendendo sua linguagem, por 
exemplo), precisamos compreender que o homem do século 21 está tão absorto 
na busca dos prazeres, que talvez tenhamos muito mais dificuldade de ter um 
momento de sua atenção. O tipo de música (e de outras artes) que ele consome 
nos ajuda a entender isso.

15SIRE, James W. O universo ao lado: um catálogo básico sobre cosmovisão. Tradução 
Fernando Cristófalo. 4. ed. São Paulo: Hagnos, 2009, p. 299.

16SCHAEFFER, Francis. O Deus que intervém. Tradução Gabriele Greggersen. São 
Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 197.



28

Considerações finais

Podemos nos perguntar se uma análise dessa natureza é importante também para 
os nossos dias. Eu creio que sim, e não estou sozinho. Hans Rookmaaker disse 
certa vez:

Se um disco chega ao topo das paradas de sucesso (refiro-me ao rock e ao pop), 
quer dizer que muitas pessoas o estão ouvindo. Portanto, torna-se imprescindí-
vel discutir o significado, o conteúdo e a influência que ele tem sobre as pessoas, 
ainda que não no sentido exato de uma palavra ou linha, ou apenas das letras 
das canções. A música com seu impacto total, ou seja, sua melodia, seu ritmo e 
sua harmonia, expressa uma mentalidade, um estilo de vida, um modo de pensar 
e sentir, uma forma de lidar com a vida e com a realidade. É importante discu-
tirmos isso, pois esse tipo de música ajuda a formar os estilos de vida daqueles 
que o apreciam17.

A compreensão dos artefatos culturais, como a música, nos permite perceber 
a cosmovisão dessa sociedade pós-moderna nesse “horizonte desvanecido”, a fim 
de que possamos dar respostas apologéticas adequadas.

Evidentemente, não podemos esquecer que ao desempenharmos nosso man-
dato apologético, inclusive na modalidade ofensiva, quando destruímos fortalezas 
e anulamos sofismas e toda altivez que se levanta contra o conhecimento de Deus 
(2Co 10.4-5), dependemos sempre da ação do Espírito Santo. Entretanto, assim 
como o Espírito Santo nos fala a partir das Escrituras somente quando estas estão 
traduzidas para nossa língua, a fim de que possamos compreender sua mensa-
gem, precisamos, de certa forma, compreender a linguagem da nossa cultura para 
tornar compreensível a mensagem da Palavra de Deus ao incrédulo. Perceber o 
que está por trás da música consumida por essa sociedade é um caminho que nos 
ajudará nessa compreensão.

17ROOKMAAKER, Hans. R. A arte não precisa de justificativa. Tradução Fernando 
Guarany Jr. Viçosa, MG: Editora Ultimato, 2010, p. 58-59.



29

Referências bibliográficas

BENNETT, Roy. Uma breve história da música. Tradução Maria Teresa Resende 
Costa. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1986.

COLLISSON, Steve. O livro da música clássica. Tradução Maria da Anunciação 
Rodrigues. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019.

COM Barões da Pisadinha e Vitor Fernandes, podcast fala do novo forró do 
país. Folha de São Paulo, 2020. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.
br/podcasts/2020/08/com-baroes-da-pisadinha-e-vitor-fernandes-podcas-
t-discute-um-novo-forro-no-brasil.shtml. Acesso em: 15 jun. 2023.

REINKE, Tony. A guerra dos espetáculos: o cristão na era da mídia. Tradução Viní-
cius Silva Pimentel. São José dos Campos, SP: Fiel, 2020. Edição do Kindle.

ROOKMAAKER, Hans. R. A arte não precisa de justificativa. Tradução Fernando 
Guarany Jr. Viçosa, MG: Editora Ultimato, 2010.

SCHAEFFER, Francis. A arte e a Bíblia. Tradução Fernando Guarany Jr. Viçosa, 
MG: Editora Ultimato, 2010.

SCHAEFFER, Francis. A morte da razão. Tradução João Bentes. 2. ed. São Paulo: 
ABU Editora; Viçosa, MG: Editora Ultimato, 2014.

SCHAEFFER, Francis. Como viveremos? Tradução Gabriele Greggersen. São 
Paulo: Cultura Cristã, 2013.

SCHAEFFER, Francis. O Deus que intervém. Tradução Gabriele Greggersen. 
São Paulo: Cultura Cristã, 2009.

SALLES, Écio de. O bom e o feio funk proibidão, sociabilidade e a produção do 
comum. Z cultural: Revista do Programa Avançado de Cultura Contem-
porânea. Rio de Janeiro, Ano 3, v. 3. Disponível em: http://revistazcultural.
pacc.ufrj.br/o-bom-e-o-feio-funk-proibidao-sociabilidade-e-a-producao-
-do-comum-de-ecio-p-de-salles/. Acesso em: 15 jun. 2023.

SIRE, James W. O universo ao lado: um catálogo básico sobre cosmovisão. Tradu-
ção Fernando Cristófalo. 4. ed. São Paulo: Hagnos, 2009.



30

Formado em Teologia pelo Escola Teológica Charles 
Spurgeon (Fortaleza/CE). Especialização em Teologia 
pelo Centro Presbiteriano de Pós-Graduação 
Andrew Jumper - CPAJ (São Paulo/SP). Mestrando no 
programa Magister Divinitatis (MDiv), com ênfase 
em Teologia Filosófica, pelo Centro Presbiteriano de 
Pós-Graduação Andrew Jumper - CPAJ (São Paulo/SP). 
Bacharel em Direito pelo Centro Universitário Farias 
Brito – FBUNI (Fortaleza/CE). Professor residente na 
Escola Teológica Charles Spurgeon (Fortaleza/CE). 
Membro da Igreja Batista de Parquelândia (Fortaleza/
CE), onde serve no ministério de louvor e coordena o 
ministério de Pequenos Grupos. Casado com a  
Cristina Gino e pai da Sophia.

Sobre o autor

Jefferson S. Oliveira



31

Os evangelhos sinóticos: 
Uma resolução sobre a divindade  
e autoridade de Jesus no evangelho  
de Mateus 9.1-8 e sua correspondência  
com a teoria dos atos de fala

Luiz Antônio Silva

Introdução

As polêmicas em torno dos evangelhos sinóticos são comuns ao longo da histó-
ria da igreja, sendo conhecidas como problema sinótico. Os evangelhos sinóticos,1 
segundo Douglas (2006, p. 472), são conhecidos assim por causa do comparativo 
entre Mateus, Marcos e Lucas, nos levar ao reconhecimento de um considerável 

1De acordo com Carson, Moo e Morris (1997, p. 19), Mateus, Marcos e Lucas fo-
ram chamados pela primeira vez de sinóticos por J.J. Griesbach no final do século 18. A 
palavra “sinótico” é formada a partir da junção de duas palavras gregas, “Syn” que significa 
“com” e “optikós” que se refere a “olhar”, ou seja, olhar em conjunto. 



32

compêndio de material comum a todos eles.2 Mas, há também muito debate em 
torno dos evangelhos sinóticos quanto às suas discrepâncias em relação a datação, 
autoria, fonte, forma, destinatários ou conteúdo.3 Por exemplo, Thielman (2007, 
p. 54) reconhece que já no início do século II Marcião afirmou que os evangelhos 
refletiam tendências judaizantes corruptas de seus escritores. Portanto, o proble-
ma sinótico procura responder especificamente: como explicar as semelhanças e 
discrepâncias entre esses evangelhos?

Tenney (2008, p. 151-6) apresenta três propostas para compreender seme-
lhanças e discrepâncias entre os evangelhos sinóticos. A primeira é denominada 
teoria da tradição oral.4 Esta proposta consiste na coleção e organização do ma-
terial sobre a vida e obra de Jesus para serem memorizados e passados de forma 
oral para as comunidades, porém é bem provável que materiais já circulassem 
antes do ano 64 d.C. A segunda teoria é da interdependência mútua. A ideia 
por trás desta proposta é que dois dos evangelhos compartilharam detalhes 
de um outro evangelho. Contudo esta proposta encontra problemas do ponto 
de vista da originalidade de cada evangelista e das fontes. Por fim, a terceira 
proposta apresentada é a hipótese documentária.5 A proposta diz respeito que 
tanto Mateus como Lucas construíram seus evangelhos baseados em Marcos e 
num material chamado “Q” (do alemão quelle, que significa “fonte”). Apesar de  

2Douglas destaca que a substância de 606 dentre 661 versículo de Marcos (com  
exceção de Mc 16.9-20) reaparece em forma condensada em Mateus; cerca de 380 dos 
661 versículo em Marcos reaparecem em Lucas. Mateus e Lucas tem cerca de 250 versí-
culos quem contém material comum sem paralelo em Marcos. 

3Para um aprofundamento da crítica histórica sobre datação, autoria, fonte, forma, 
destinatários ou conteúdo dos evangelhos, consultar alguns títulos em português: TEN-
NEY, C. Merreil. O novo testamento: sua origem e análise. São Paulo: Shedd Publicações, 
2008; BOCK, BOCK, Darrell. L. Jesus segundo as escrituras: introdução e comentário 
aos evangelhos. São Paulo: Shedd Publicações, 2006; THIELMAN, Frank. Teologia do 
Novo Testamento: uma abordagem canônica e sintética. São Paulo: Shedd Publicações, 2007; 
PINTO, Carlos. O. Foco & desenvolvimento no Novo Testamento. São Paulo: Ed. Hag-
nos, 2014; CARSON, D. A; MOO. J. Douglas; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo 
Testamento. São Paulo: Vida Nova, 1997.

4Esta é considerada a mais antiga já que seus pressupostos advêm dos pais da igreja. 
5Esta, por sua vez, é a mais aceita. É conhecida também como hipótese de duas 

fontes.



33

nunca ter sido encontrada, acredita-se que esta fonte continha os dizeres de 
Jesus. O problema apontado por Tenney é que os adeptos da hipótese docu-
mentária focam mais nos documentos e em certas tradições orais do que nos 
relacionamentos entre os autores enquanto escreviam seus evangelhos. Além 
disso, os adeptos da hipótese documentária não explicam plausivelmente as ca-
racterísticas criativas vistas nos materiais.6

Estas perspectivas quanto as semelhanças e discrepâncias entre os evan-
gelhos sinóticos nos leva a questionar: como entender estes evangelhos? É 
neste movimento que o presente artigo se debruça. A perícope em questão é 
a de Mateus 9.1-8. Assim, para uma melhor compreensão, questiona-se por 
que Mateus apresenta menos detalhes do que seus respectivos paralelos (Mc 
12.1-12; Lc 5.17-26). O arranjo estrutural construído pelo autor parece gerar 
certa confusão se intenciona levar seus primeiros leitores a se depararem com 
a cronologia dos fatos? Ou esta dificuldade é apenas para os leitores atuais? 
Haveria desarmonia no conteúdo e cronologia dos Evangelhos canônicos? 
Neste caso, o foco de Mateus é cronológico ou temático e quais suas respec-
tivas implicações? Será que Mateus fez mudanças substanciais no conteúdo? 
Será que Mateus incorreu em um erro grave ao não ser mais completo quanto 
às informações como Marcos e Lucas? 

Ademais, o que está em questão não é apenas os usos das fontes, mas a 
leitura e interpretação dessas fontes por parte do evangelista e como sua inter-
pretação chegou às comunidades, os primeiros leitores. É, portanto, na filosofia 
da linguagem, que a compreensão dos evangelhos sinóticos à luz das questões 
supracitadas ganha novos contornos em relação ao pensamento pós-moderno e 
sua interpretação das escrituras. O evangelista Mateus ao redigir seu evangelho 
se lança no importante desafio de comunicar-se; e neste sentido, a comunicação 
só acontece quando é bem compreendida. Este, talvez, seja um dos maiores 
desafios para compreender as “controvérsias” nos evangelhos sinóticos para os 
leitores atuais. Nesta direção, contrapondo-se à hermenêutica pós-moderna em 
que o leitor é quem determina o sentido do texto não considerando o sentido 

6Para uma análise de outras perspectivas e mais detalhada ver BOCK, Darrel. L. 
Studying the historical Jesus: a guide to sources and methods. Ada — MI: Ed. Baker 
Academic, 2002. 



34

autoral,7 que a filosofia da linguagem ordinária8 surge defendendo que a lingua-
gem como tal só pode ser entendida na situação e nas circunstâncias de seu uso. 
Nasce, então, o que é conhecido como teoria dos atos de fala.9

Se Mateus tivesse colocado a perícope 9.1-8 em outra parte do seu evange-
lho, ou se recorresse a outra estrutura textual, ou ainda, se utilizasse outros verbos, 
será que faria sentido e alcançaria seu objetivo? Para responder a estas perguntas, 
o artigo recorrerá ao conceito da teoria dos atos de fala. Precisa-se conhecer a 
locução, ou seja, o que Mateus está dizendo de fato, quais são as palavras de seu 
texto; a ilocução que é a intenção comunicativa ou o conteúdo em si que é a di-
vindade de Jesus e sua autoridade; e a perlocução que é a reação que o autor deseja 
dos leitores, o que o autor gostaria que seus leitores fizessem que é uma vida de 
reconhecimento da divindade de Cristo baseado na ética do reino que já foi inau-
gurado, mas ainda não consumado.

7Esta proposta de interpretação pós-estruturalista é denominada crítica da estética 
da recepção. A interpretação nada mais é que o resultado subjetivo do leitor, assim, para a 
crítica da estética da recepção não existe um sentido objetivo no próprio texto. Há também 
a desconstrução, outra perspectiva interpretativa do pós-estruturalismo em que afirma 
que todos os textos descontroem a si mesmos e não fazem afirmações absolutas para os 
leitores. Esta última nasce com Nietzsche, mas é consolidade com Jacques Derrida. 

8A filosofia da linguagem ordinária surgiu em Cambridge e Oxford durante os 
anos de 1940 e 1950. Em Cambridge, segundo Vanhoozer, Ludwig Wittgenstein com-
preendeu que há “jogos de linguagem” em que as palavras são usadas de formas di-
ferentes para fazer coisas diferentes. Assim, “o significado de uma palavra ou oração 
reside nas regras para seu uso real em uma situação de vida real”. Já em Oxford, John 
Langshaw Austin, filósofo da linguagem que fez parte da escola de filosofia analíti-
ca de Oxford, uma filosofia da linguagem produto sob uma interpretação literal, ao 
contrário, por exemplo, dos estudiosos do Círculo de Viena, desenvolveu a teoria dos 
atos de fala compreendendo que a melhor maneira de estudar a relação da linguagem 
era “examinar as situações nas quais usamos (ou não usamos) determinadas expressões”. 
Portanto, a filosofia da linguagem ordinária analisa o arcabouço (o que está sendo dito, 
quando se está dizendo, as circunstâncias e as situações específicas) tão importante 
quanto as próprias palavras. Por isto, este artigo se propõe a enxergar os evangelhos 
sinóticos como ato(s) de fala dentro do seu próprio contexto e não apenas a palavra como 
unidade básica do significado. 

9A teoria dos atos de fala consiste em que dizer ou escrever é fazer, é uma teoria de 
ação. Para atingir a compreensão do texto, precisa saber o que o texto faz.

https://pt.wikipedia.org/wiki/John_Langshaw_Austin
https://pt.wikipedia.org/wiki/John_Langshaw_Austin
https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_anal%C3%ADtica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia_anal%C3%ADtica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Oxford
https://pt.wikipedia.org/wiki/C%C3%ADrculo_de_Viena


35

Para fins de objetividade, este artigo se direciona na locução de Mateus e sua 
estrutura (como se apresenta e qual valor para o entendimento de sua ilocução). 
Em seguida, o artigo se deterá na ilocução e perlocução. Além da relevância no 
que concerne ao intenso debate sobre a divindade de Jesus diante do espírito 
cético de nossa época, este trabalho contribui com outros estudos e no contexto 
eclesiástico, ora convencendo a respeito à divindade de Jesus, ora fortalecendo a 
fé da igreja. Há, portanto, a necessidade de compreensão dos evangelhos sinóticos 
ao trazer respostas à luz destas polêmicas, no esclarecimento exegético-literário e 
de más interpretações que constantemente leva a uma doutrina e prática equivo-
cada. Sem pretensão de ser exaustivo, mas pontual em sua proposta, o artigo será 
abordado de duas perspectivas, a saber: estudo textual e teológico.

1. Estudo textual

uma análise contextual e gramatical

Para Osborne (2009, p. 43), a primeira etapa de uma pesquisa séria da Bíblia 
é olhar para o contexto mais amplo dentro do qual uma passagem se encontra. 
Osborne esclarece que o contexto é o que providencia a situação subjacente 
ao texto, identificando as principais divisões e subdivisões, o assunto básico 
ou o propósito. Identifica-se, portanto, que os autores bíblicos obedeceram 
a convenções literárias claras e que tinham domínio dos principais gêneros 
literários da época. É perceptível a forma como eles contavam histórias com 
enredo bem sofisticado. A propósito, Bezerra esclarece que por mais sim-
ples que possa parecer, definir o modo como se deve lidar com um texto (seu 
contexto literário) nesta etapa do estudo, ajuda a identificar o propósito do 
autor, bem como os limites da perícope. Dessarte, não é de se admirar que 
comumente, segundo Bezerra, as críticas aos evangelhos visam, “mesmo que 
de maneira implícita e sutil, a posicioná-los como históricos e, diga-se de 
passagem, um historicismo típico do movimento iluminista, o que caracteriza 
um anacronismo” (BEZERRA, 2018, p. 173). Assim, o ato locucionário de 
Mateus revela-se em sua estrutura literária. 

Vanhoozer exemplifica a teoria dos atos de fala da seguinte maneira: “Seu 
lema, em oposição direta a Derrida, poderia muito bem ser: ‘Não existe nada (e.g., 
enunciado, texto) fora de um contexto’. Para os filósofos da linguagem ordinária, 



36

a chamada ‘guinada linguística’ não é uma complicação insolúvel, mas, sim, uma 
solução para determinados problemas filosóficos duradouros” (VANHOOZER, 
2005, p. 243). 

É com Searle10 que a teoria dos atos de fala foi sistematizada. Os elementos 
da teoria dos atos de fala são: locução, que são as palavras em um texto, o que é 
falado ou ato de escrever; a ilocução que é a intenção comunicativa, ou seja, é o 
conteúdo em si; e a perlocução é a reação que o autor deseja dos leitores, o que o 
autor gostaria que seus leitores fizessem.  Em referência a teoria dos atos de fala 
Klein, Blomber e Hubbard diz:

Para comunicar, um autor codifica algum conteúdo proposicional em uma forma 
literária ou oral específica. A forma (por exemplo, o gênero) pode até ser escolhido 
porque é o melhor “recipiente” para transmitir a “energia” e conteúdo para alcançar 
o propósito desejado, isto é, produzir o efeito desejado sobre os leitores, seja para 
persuadir, para prometer, para informar, para advertir, para orientar, para exortar 
etc. Para explicar o “sentido” em um texto exige um entendimento desses aspectos 
da comunicação (KLEIN, BLOMBER E HUBBARD, 2017, p. 302).

Além disso, Vanhoozer (2005, p. 246) apresenta proposições básicas que fa-
zemos com a linguagem proposta por Searle, a saber: “dizemos às pessoas como 
são as coisas, tentamos levá-las a fazer coisas, comprometemo-nos a fazer coisas, 
expressamos nossos sentimentos e atitudes, e causamos mudanças por meio de 
nossos enunciados”. Estas perspectivas são identificadas nos evangelhos sinóticos. 
Ao compreender o relato de Mateus à luz da teoria dos atos de fala, percebe-se o 
ato comunicativo sobre o sentido que o autor pretendeu transmitir, o sentido que 
o leitor entende e o sentido real transmitido pelas palavras e gramática do texto.

Fee e Stuart (2011, p. 170), destaca que havia três componentes na composição 
de uma narrativa nos evangelhos: seletividade, harmonia e adaptação. A seletividade 
precisa ser feita para alcançar o propósito desejado.11 No entanto, para os autores, 

10John Rogers Searle é um filósofo analítico e escritor norte-americano. Foi pro-
fessor emérito da Universidade de Berkeley. Ele é membro da Academia Americana e 
Europeia de Artes e Ciências. 

11É importante entender que esta seletividade foi por meio de uma coleção limitada 
de matérias determinada previamente pelo evangelista com inevitável arbitrariedade.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Escritor
https://pt.wikipedia.org/wiki/Norte-americano
https://pt.wikipedia.org/wiki/Professor_em%C3%A9rito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Professor_em%C3%A9rito
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Berkeley
https://pt.wikipedia.org/wiki/Academia_de_Artes_e_Ci%C3%AAncias_dos_Estados_Unidos
https://pt.wikipedia.org/wiki/Academia_de_Artes_e_Ci%C3%AAncias_dos_Estados_Unidos


37

era necessário harmonizarem e adaptarem aquilo que era selecionado por causa dos 
primeiros leitores, caso contrário, não haveria comunicação e os evangelistas não 
alcançariam o propósito, e isto explica em grande parte o problema sinótico. Além 
do mais, para Fee e Stuart (2011, p. 163), nenhum evangelista tinha interesse que seu 
evangelho fosse lido em paralelo com os demais, e isto é notório pela forma como fo-
ram estruturados, pelos verbos empregados e pelo conteúdo a partir do seu inclusio.12 

Por sua vez, os evangelhos têm um gênero literário próprio. Este gênero 
literário é uma narrativa, sendo seletivas e ilustrativas com objetivo de apresenta 
biografias completas, como é o caso do evangelho de Mateus. Dentro deste gê-
nero pode-se ter subgêneros como, parábolas, discursos diretos, cartas, literatura 
sapiencial, tragédia, heroico, além de poder conter estruturas como paralelismo, 
quiasmo, e construção acróstica. A forma como Mateus desenvolve seu evangelho 
reflete este gênero literário. Assim, para Carson (2010, p. 59), a interpretação 
do texto é afetada pela compreensão do seu gênero literário. Klein, Blomber e 
Hubbard (2017, p. 365) apresenta este princípio básico da hermenêutica bíblica 
em que o sentido pretendido de qualquer texto bíblico deve ser coerente com o 
contexto literário do qual o texto faz parte. 

Portanto, para os autores, submeter a interpretação ao contexto literário traz 
o fluxo do pensamento. Isto acontece porque os autores, neste caso os evangelistas 
Mateus, Marcos e Lucas procuraram organizar seus pensamentos a fim de comu-
nicá-los bem. O texto bíblico também deve ser coerente com o contexto literário, 
pois esta coerência proporciona o sentido preciso das palavras. A importância 
deste princípio resguarda as palavras de ficarem soltas e desconexas, trazendo 
coesão ao texto. E por último, o contexto literário define os relacionamentos cor-
retos entre as palavras, orações e parágrafos (2017, p. 366-70). Por exemplo, é 
identificável no evangelho de Mateus cinco grandes estruturas que desenvolvem 
um tópico, as quais terminam com a seguinte construção: “quando Jesus acabou 
de proferir estas palavras (7.28); “ora, tendo acabado Jesus de dar estas instruções” 
(11.1); “tendo Jesus proferido estas palavras” (13.53); “e... concluindo Jesus estas 
palavras (19.1); “tendo Jesus acabado todos estes ensinamentos” (26.1). 

12Inclusio é usado para identificar o tema, e a construção do texto deve ser lido à 
luz deste tema. Por exemplo, o inclusio ou o tema do evangelho de Marcos é Jesus como 
Filho de Deus.



38

Outro contexto importante é o contexto remoto. Este exerce o controle im-
portante sobre o sentido do texto, principalmente por definir o arranjo estru-
turado pelo autor, possibilitando assim, identificar o tema ou seu propósito. 
A perícope começa de forma a causar possível confusão com a cronologia dos 
fatos.13 A perícope inicia (v.1) com o relato de Jesus embarcando e indo para 
Cafarnaum. Este versículo parece ser a continuação da perícope anterior (usado 
como uma sentença de transição para o relato que se segue) e não como parte 
da perícope pesquisada (9.1-8). O problema aumenta quando Carson (2010, 
p. 266) destaca a possibilidade da perícope antecedente ser cronologicamente 
posterior (cf. Mc 5.1-20). Porém, Bock (2006, p. 99) compara em relação a 
Marcos que a disposição de Mateus é diferente quanto ao propósito. Por exem-
plo, a cura do paralítico é a parte final de uma segunda tríade de curas de um 
total de três (Mt 8.19.34), apesar de cada tríade ser quebrada com algum tipo 
de resumo ou ensino. Marcos e Lucas relatam posteriormente este relato. Tam-
bém para Hendriksen (2010, p. 588) a disposição de Mateus é mais temática 
do que cronológica, mas ele não ver contradição quanto a cronologia do relato 
em comparação a Marcos e Lucas, já que o evangelista não inicia o relato com 
alguma referência a tempo específico.14

Mas o que faz desta perícope ser narrativa? Onde começa e onde termi-
na? A perícope é demarcada por alguns fatores importantes. Esta delimitação 
é identificada por características gramaticais, aspectos narrativos, palavras-
-chave, convenções retóricas e divisão de temas. Por exemplo, Mateus não 
tem a intenção de transformar esta perícope em uma história de controversa, 

13É importante destacar que não se sabe ser esta uma preocupação para os primeiros 
leitores (a depender das fontes), pois é provável que os primeiros leitores compreendes-
sem bem o estilo de Mateus, pois o conjunto de informações sobre a vida de Jesus já 
circulava era proclamada (querigma)

14Ao contrário de Mateus, Marcos inicia o relato com a expressão “depois de alguns 
dias”; Lucas inicia seu relato com a expressão “num daqueles dias” evidenciando um as-
pecto mais cronológico do que temático. É preferencial que se siga a cronologia de Mar-
cos sobre o relato. O evangelho de Mateus é metódico, sendo caracterizado pela ordem 
temática. Isso é evidenciado, por exemplo, pela genealogia que é dividida em três grupos 
de quatorze, os seis grandes discursos de Cristo, e até mesmo a estrutura quiasmática é 
identificada sendo sua estrutura literária.



39

mas a perícope é bastante movimentada.15 Os diálogos são constantes e inten-
sos, além dos comentários curtos sobre a cena facilitando a compreensão do 
leitor16. Outra delimitação é geográfica. O verbo διεπέρασεν (dieperasen, lit. 
passou para, atravessou) indica mudança de cenário. 

Outro fator que faz dessa perícope independente é a partícula demonstrativa 
ou apresentativa ἰδοὺ. Sua função é chamar a atenção para o que se segue, dando 
uma nova forma e tema ao texto. Há também mudança de personagens e de con-
texto situacional. Jesus não está lidando mais com o mundo natural (Mt 8.23-27) 
nem com o mundo propriamente dito espiritual (Mt 8. 28-34), mas com cura, 
perdão de pecados e com um ambiente social e religioso. 

Portanto, podemos conceber que os evangelistas, algumas vezes, se sentiam à 
vontade para arranjar os eventos ao invés de apresentar uma sequência cronológica. 
Mateus chamou atenção na estrutura dessa perícope para os milagres de Jesus e a re-
lação (destes milagres) com sua autoridade. Além do mais, por que não inferir, como 
aponta Bezerra (2018, p. 181), que Mateus pode estar desenvolvendo um recurso 
mnemônico dentro de uma cultura predominantemente de tradição oral? Além dis-
so, Tenney (2008, p. 163) ainda aprecia o evangelho de Mateus como uma inter-
pretação biográfica da vida de Cristo aplicando de forma tópica. Por isto Mateus 
não está preocupado com a ordem dos acontecimentos. Além do mais, Fee e Stuart 
infere que comunidades (cristãs) diferentes tinham a necessidade de ter um livro que 
falasse sobre Jesus, e isto parece óbvio, pois como os próprios autores entendem, o 
“evangelho escrito para uma comunidade ou grupo cristãos não satisfazia necessa-
riamente as necessidades de outra comunidade” (FEE; STUART, 2011, p. 155).17 

O evangelista Mateus fornece um testemunho rico de vários milagres 
apresentando provas do poder de Jesus. Nota-se que autor é curto na discrição.  

15A conjunção καὶ, por exemplo, ocorre nove vezes indicando movimento de per-
sonagens, sentenças e temas, além de dar ritmo ao texto (e entrando num barco; e eis que 
lhe traziam; e Jesus tendo visto; e eis que alguns escribas; e tendo percebido; levanta-se e 
anda; toma o teu leito e vai; e, ao levantar-se; e tendo visto isto).

16Por exemplo, Mateus apresenta Jesus saindo de Gadara, entrando num barco e 
chegado em casa. Nos versículos seguintes, Jesus já está perdoando pecados, debatendo 
com os escribas e curando.  

17Por exemplo, havia comunidades cristãs apenas de gentios, outras de gentios e 
judeus, ou predominantemente de judeus.

https://biblehub.com/greek/dieperasen_1276.htm


40

Simplesmente menciona que um paralítico estava sendo trazido a Jesus. Diferen-
te de Marcos e Lucas, Mateus utiliza o verbo προσέφερον (prosepheron, lit. trou-
xeram) que está no tempo verbal imperfeito.18 Logo, o evangelista ao descrever 
que trouxeram o paralítico, focaliza o progresso da ação ou estado no passado do 
ponto de vista dele, trazendo vividez e/ou simultaneidade. Percebe-se então que 
o ato de fala depende da verificação da intenção do autor por parte do leitor que, 
no que lhe concerne, deve respeitar os princípios semânticos. 

Até aqui analisou-se a locução do ato comunicativo de Mateus, ou seja, o 
texto em si. Procurou-se compreender a estrutura, o contexto literário e o con-
texto remoto. A seguir se dissertará sobre a ilocução e perlocução, ou seja, seu 
conteúdo e o efeito desejado nos ouvintes respectivamente. 

2. Estudo teológico 

Assim, a estrutura que Mateus desenvolve segue uma lógica temática em que é 
perceptível o conceito da autoridade de Jesus. Thielman (2007, 104-16) aponta 
cinco observações de como Mateus estabeleceu uma argumentação plausível 
sobre a autoridade19 de Jesus aos seus primeiros leitores, a saber: Jesus cumpriu 

18Rega e Bergmann (2004, p. 130) apresenta este tempo verbal sendo apropriado 
para narrativas, principalmente por causa da mudança tópica. Para Wallace (2009, p. 541), 
o imperfeito pode conter um aspecto interno, ou seja, o imperfeito pode retratar a ação 
de dentro do evento sem considerar início ou fim, retratando a ação como se desenrola.

19Ao olhar para o contexto canônico do AT, identifica-se muitas passagens quanto a 
divindade de Cristo, a maioria delas em Isaías e Salmos. Em Isaías 7.14 Jesus é chamado 
de Emanuel, que significa Deus conosco. Ao lermos a perícope de Isaías 9.1-2 compreen-
de-se por que Mateus disse que Jesus, atravessando o mar, foi para sua própria cidade. 
Isaías diz que não haverá mais escuridão para a Galileia dos gentios. Isaias 53.4 relata seu 
ministério de cura, aplicando agora ao paralítico. Malaquias 3.1, expressa a divindade de 
Jesus como Senhor. No NT, Paulo escrevendo para a igreja em Colossos afirma que em 
Cristo habita toda a plenitude da divindade (Cl 2.9). Além disso, Jesus fez reivindica-
ções que só cabem a Deus, por exemplo, disse que possuía anjos (Mt 13.41 - cf. Lc 12.8; 
15.10), disse que possuía um Reino (Mt 13.41; cf. Lc 12.31), Jesus perdoou pecados e 
isto só cabia a Deus (Lc 5.17-26), Jesus é o Juiz (função que os demônios em Gadara 
pressuporam), posição atribuída a Deus (Mt 25.31s (cf. Ec 3.17). Jesus é Senhor do 
sábado (Lc 6.5 cf. Êx 20.7-11), Jesus possui a mesma essência de Deus ( Jo 10.30; 14.7-
10), os Judeus entenderam muito bem que Jesus se fez igual a Deus ( Jo 8.58; 10.31-33 

https://biblehub.com/greek/prosepheron_4374.htm


41

as Escrituras de Israel, incorporou a lei e a sabedoria, apresentou sua identidade 
como o novo maior Moisés, o filho messiânico de Davi e o Filho de Deus e 
personificou Israel. É sobre esses elementos, segundo Thielman, que Mateus 
estabeleceu sua teologia.  

Além disso, a expressão Filho do Homem em Mateus, relacionada à sua 
autoridade, descreve o caráter de Cristo e sua missão à luz de Daniel 7.13. 
Doulas (2006, p. 677) compreende que Cristo ao se identificar com o Filho do 
Homem, a quem é dado domínio sobre todas as nações, proclamou seu divino 
caráter messiânico e a certeza do seu triunfo sobre seus inimigos. Apresen-
tando seu evangelho como o mais judaico, o evangelista herda e reinterpreta o 
conceito judaico de um messias.20 De acordo com Longcnecker (1970, p. 63), a 
mente semítica prefere pensar na ideia de messias em funções ao invés de pes-
soas, o que pode explicar a ênfase na era messiânica e não necessariamente na 
pessoa do messias. Entretanto, Mateus enfatiza a autoridade de Jesus nos atos 
de ensinar, curar, de perdoar pecados, no envio dos discípulos para proclama-
ção e na expulsão de demônios, com seu clímax na morte, ressureição e ascen-
são, às duas percepções messiânica: a pessoa e a era (escatológica). Destarte, 
para Shedd (2013, p. 40), este título define Jesus como o Messias prometido 
não apenas como humano, mas também divino. O quadro que Mateus pintou 

cf. Êx 3.14; Lv 24.16). O Testemunho dos escritores bíblicos ( Jo 1.1; Hb 1.3; 2Co 4.4; 
Hb 1.8,10; Cl 1:15-20; 2:9; 2Tm 4.1; Rm 14.10; Fp 2.5-10 (morfh). O termo Senhor/
SENHOR: no Novo Testamento é usado para referir-se a Jesus, e no antigo refere-se 
a Deus (Rm 10.9,13 cf. Jl 2.31,32), além do mais é de uso intercambiável entre Deus e 
Jesus (Mt 1.20; Lc 2.11). Os títulos atribuídos a Jesus: Criador (Gn 2.3 cf. Jo 1.3 e Cl 
1.16); Luz (Sl 56.13 cf. Jo 8.12); Pastor (Sl 23.1 cf. Jo 10.11); Juiz (Sl 7.11 cf. Jo 5.27); O 
primeiro e o último (Is 44.6 cf. Ap 1.17); Redentor (Os 13.14 cf. Ap 5.9); Salvador (Is 
43.11 cf. Lc 2.11).

20É importante destacar que Guthrie (2011, p. 240) aponta que não há um conceito 
unificado a respeito daquele que deveria inaugurar a era vindoura. Alguma indicação 
deve ser dada acerca do conceito de Messias nas quatro principais fontes do Judaismo da 
época - o AT, os apócrifos e a literatura pseudoepígrafa, os rolos de Qumran e os escritos 
rabínicos. Guthrie exemplifica dizendo que na literatura de Qumran há dois Messias, um 
de Aarão e um de lsrael. Como a seita de Qumran era uma comunidade sacerdotal, não é 
surpreendente descobrir que o messias em Arão tem proeminência no messias em Israel. 



42

acerca do Filho do Homem reconhecido pela igreja é autoconsciente, ou seja, 
o que ele [ Jesus] pensou e creu sobre si mesmo, e transcendente. Seria muito 
estranho acreditar em outras declarações que Jesus fez dele mesmo (curas, 
perdão de pecados, julgar) e não reconhecer que ele se autodeclarou Filho do 
Homem (concernente a sua divindade). 

Mateus acrescenta que Jesus ao dizer que os pecados do paralítico tinham 
sido perdoados, os escribas pensaram entre si e disseram que Jesus estava blasfe-
mando.21 Bock (2006, p. 100) nota que cada evangelista registrou que Jesus sabia o 
que seus questionadores pensavam,22 mas apenas Mateus relata que os pensamen-
tos dos escribas eram maus, além de um elemento de confrontação. Mateus estru-
tura este relato para fazer o contraste entre um homem doente e impossibilitado 
de andar, mas que Jesus viu a fé dele; e os mestres da lei, que mesmo conhecendo 
da Lei, não reconheceram o próprio Deus. 

Carson (2010, p. 268) destaca duas características e um desdobramento da 
resposta de Jesus aos escribas. Primeira, Jesus não responde de maneira cética, 
ou seja, que é mais fácil dizer que estão perdoados os teus pecados, do que dizer: 
‘Levanta-te e anda’, já que perdoar pecados não é verificável empiricamente. Mas 
Jesus responde de acordo com a perspectiva dos escribas que é mais fácil dizer: 
“Levante-se e ande”, uma vez que só Deus tem essa prerrogativa de perdoar pe-
cados. A segunda característica que Carson destaca é ironia. Jesus afirmou fazer 
o mais difícil. Se Jesus estivesse blasfemando, como então operou o milagre (cf. 
Jo 9.31)? A ironia é visível no versículo 6 quando, parafraseando, Jesus disse: 
tudo bem, eu também sei fazer a obra menor (da perspectiva dos escribas). De 
acordo com Stein (1978, p. 114, apud ERICKSON, 2015, p. 659) entende que 

21Douglas (2006, p. 173) informa que no Antigo e Novo Testamento a blasfêmia 
era um ato afrontoso. Por exemplo, à luz de Levítico 24.10-23 e 1Reis 21.9, a penalidade 
contra a blasfêmia era a morte. A primeira ocorrência desta natureza foi de um israelita 
filho de um egípcio (2Rs 19.6,22). No Novo Testamento a blasfêmia era algo punido com 
morte (At 6.11; 7.58). Este contexto explica a fúria dos escribas, pois as narrativas dos 
evangelhos deixam claro que escribas e fariseus eram zelosos na tradição.

22O particípio ἰδὼν (lit. ver, um particípio aoristo de εἶδον) neste sentido é meta-
fórico (parafrástica). A tradução (v.4) “conhecendo”, “percebendo”, faz jus ao aspecto me-
tafórico, já que pensamentos não se podem ser vistos. Várias traduções também mantém 
a mesma perspectiva (ARA, NVI, ARC, KJV).



43

os escribas entenderam a atitude de Jesus “como o exercício de uma prerrogativa 
divina, o poder de realmente perdoar pecados”. E Erickson ainda acrescenta 
que se os escribas tivessem entendido errado sobre a declaração da divindade de 
Jesus, este poderia esclarecer, o que não ocorreu, pois Jesus tinha a consciência 
de sua divindade.

Como Jesus resolveria o dilema do versículo sobre sua autoridade como 
Deus? Bock (2006, p. 100) identifica que Jesus aproximou duas coisas: perdão e 
cura. Esta demonstração de autoridade é precedida por uma expressão, a saber: 
“para que saibais que o Filho do Homem tem autoridade sobre a terra para per-
doar pecados”. Bock ainda resume dizendo que o ato de Jesus perdoar é contro-
verso porque a afirmação é controversa do ponto de vista que não pode comprovar 
empiricamente o perdão dos pecados. Mas quem questionariam a cura?23 

A construção da sentença pelo tradutor ἵνα δὲ (lit. mas, para que; porém, 
a fim de) tem uma função importante no que se segue. Mateus utiliza δὲ (uma 
forma mais fraca de alla,)24, e ἵνα, uma conjunção, que neste texto é usada como 
advérbio de propósito. A importância desta construção é chamar atenção dos 
ouvintes, preparando-os para o que eles estavam prestes a ver. Esta expressão 
liga a sentença anterior (se contraponto ao que foi dito anteriormente), com a 
função de mostrar que Jesus é Deus. O vocábulo εἰδῆτε (lit. saibais/continuem 
sabendo) se liga à expressão ἵνα δὲ com o intuito de fazê-los (os escribas e fa-
riseus) conhecedores de que Jesus é Deus, não para experimentá-lo nem para 
confrontá-lo mais, mas para unicamente saberem que Jesus é Deus,25 diferente 
do paralítico que soube e experimentou da divindade de Jesus porque creu. As-
sim, à medida que Jesus confrontava os escribas e fariseus mostrando o que eles 
pensavam, Mateus deixa implícito no texto de forma até irônica que Jesus tem 
um conhecimento que é próprio de Deus. Somente Deus conhece o interior do 

23Parece que o empirismo não é somente uma característica do período moderno 
nem nasceu com as ideias cientificistas. Mais que um método, o empirismo é resultado 
de um afastamento de Deus.  

24Conjunção adversativa e copulativa. (Rega e Bergman, 2004, p. 390; Mounce, 
2012, p. 164). 

25À luz de Lucas 5.17 identificamos que havia fariseus e escribas de toda região da 
Judeia e Jerusalém. Por isto a expressão ἵνα δὲ εἰδῆτε deveria chegar a todas estas regiões. 
Eles deveriam voltar e testificar.



44

homem, e Jesus demonstrou sua divindade ao revelar o que os escribas e fariseus 
estavam pensando. O texto de Mateus informa outra construção que autêntica 
e reconhece a divindade de Jesus: levantar-se (para os que estavam presentes na 
casa), tomar o leito e ir para casa (as pessoas que o encontrasse no caminho de volta 
e para a família daquele paralítico).

Para Carson (2010, p. 268), a expressão em Mateus οἱ ὄχλοι ἐφοβήθησαν 
καὶ ἐδόξασαν τὸν θεὸν26 (lit. as multidões, cheias de temor, glorificaram a 
Deus) aparece nos melhores manuscritos, mas ele mesmo percebe uma falha em 
alguns copistas. Por exemplo, na versão UBS 4 ed., usou-se a tradução do verbo 
εθαυμασαν27 (lit. maravilhou-se), assim, para Carson, os copistas suavizaram o 
sentido do texto e o propósito do autor. Já a NVI traduziu por cheio de temor, 
mas Carson diz que ainda sim é parafrástico. Mas em todo caso, a ideia é que 
as multidões ficaram com um misto de medo e perplexidade. Pode-se entender 
que este temor era como uma resposta a tudo que viram e ouviram de Jesus, 
especialmente o poder para perdoar. Mateus ocupa-se em materializar os prin-
cípios da messianidade e divindade de Cristo para os leitores.

Numa perspectiva teológica, o evangelho de Mateus é muito importante 
para a mensagem de hoje. Assim como no Israel no tempo de Jesus, em nossa 
época não é muito diferente quanto ao reconhecimento da divindade de Jesus. 
O agir revelacional de Deus foi dada em circunstâncias históricas bem defini-
das e através de atos históricos. Fee e Suart (2011, p. 175) compreende que a 
teologia fundamental do Novo Testamento é escatológico. Aplicado este con-
ceito aos evangelhos, ele afirma que: “ninguém ouse pensar que pode interpre-
tar corretamente os evangelhos sem um claro entendimento do conceito do 
reino de Deus no ministério de Jesus” (2011, p.175). Neste sentido, o reino de 
Deus envolve dois grandes momentos: o cumprimento no cenário da história 
humana e a consumação no fim da história. Portanto, o uso que Mateus faz da 
autoridade (expressada verbalmente e aplicada por Jesus), coloca Jesus como 
aquele que já inaugurou o reino, mas ainda não o consumou. É assim, nesta 
tensão, que todo aquele cujo pecados foram perdoados vivem (1Co 3.22; 5.10; 

26Esta expressão está presente nos textos Alexandrino, ocidental e cesariano (א B D 
W 0281 ƒ1 33. 892. 1424 lat sys.p co) 

27Este verbo aparece nos textos (C K L N Γ Δ Θ ƒ13 565. 579. 700. l 844. l 2211.



45

11.26; Fp 3.10-14; 20,21; Ef 6. 10-17). Assim, podemos dizer que o reino 
tanto é um evento futuro como uma realidade espiritual presente. 

Para Ladd (2003, p. 83) o reino de Deus é o reino de Jesus. O reino de Deus 
tem sido considerado o centro da atividade de Jesus. Ele não tem anunciado um 
novo conceito, mas o fato de que o reino já é presente ( Jo 4). Este reino tem al-
gumas características importantes, a saber: este reino designa o ato escatológico 
de Deus quando agir em poder reinando para destruir seus inimigos e salvar seu 
povo. Também designa a aérea da salvação, quando o povo de Deus vai desfrutar 
da alegria e bênçãos do Seu reino. Além disso, o maior desenvolvimento feito na 
proclamação de Jesus foi o da presente entrada do reino na história através de Sua 
missão e obra. Ladd, por exemplo, considera este o elemento mais distintivo no 
ensino de Jesus (Mt 6.33;13.44; 21.31; Mc 10.15; Lc 10.9;12.32;17.20). Em Ma-
teus o mistério do reino é cumprido em Jesus (Mt 12.28), o próprio evangelista 
resume seu evangelho dizendo que “percorria Jesus toda a Galiléia, ensinando nas 
sinagogas, e pregando o evangelho do Reino”. 

O ato ilocucionário e perlocucionário em Mateus nos permite enxergar o 
conteúdo desta perícope, bem como os efeitos que o evangelista procura causar 
em seus leitores. Sua ilocução diz respeito à divindade e autoridade de Jesus pro-
mover seu reino, seja controlando as forças da natureza, dominando sobre o mun-
do espiritual ou sobre o mundo físico de sofrimentos e, como apontado por Ladd 
(2003, p. 38), “a redenção é a atividade divina cujo objetivo é a libertação dos seres 
humanos, como indivíduos e como sociedade, de seu dilema pecaminoso, assim 
como sua restauração a uma posição de comunhão e de favor com Deus”. O seu 
ato perlocucionário é consiste numa vida de serviço e reconhecimento grato e fiel 
na promoção deste reino ao apresentar Jesus como o tão aguardado rei no cum-
primento do plano redentivo de Deus. Além do mais, os cidadãos deste reino de-
vem viver na esperança de que o seu rei voltará e fará tudo novo. Mateus desperta 
nos primeiros leitores o chamado para a vida no reino (28.18-20). 

Considerações finais

Apesar das polêmicas que envolvem a natureza e o caráter dos evangelhos sinó-
ticos, identificou-se que os evangelistas se sentiam à vontade para organizar seus 
relatos sobre a vida de Cristo de forma que alcançassem seus objetivos. Por conse-
guinte, o evangelista Mateus é direto em seu relato ao demonstrar uma resolução 



46

sobre a divindade e autoridade de Jesus a uma igreja que precisava ser lembrada 
desta verdade evidenciada pelo perdão, onisciência e poder de curar, uma prerro-
gativa que só cabe a Deus. Nesta direção, compreende-se que todos os evangelhos, 
apesar de suas peculiaridades, concordam que Jesus é o Deus encarnado. 

Embora haja diferenças e semelhanças entre os evangelhos sinóticos (o que 
é de se esperar), formas de interpretação nocivas ao texto e seu contexto proposta 
pela hermenêutica pós-estruturalista tem deixado rastros de destruição literária e 
de interpretação. Por isto, o artigo apropriou-se da correspondência entre a teoria 
dos atos de fala e a leitura interpretativa do evangelho de Mateus 9.1-8 para uma 
melhor compreensão do texto. Foi através da teoria dos atos de fala que identifi-
camos a locução, ilocução e perlocução de Mateus 9.1-8, explorando como o texto 
se estrutura e seus respectivos contextos, e gramática; depois seu conteúdo, eviden-
ciando como Mateus faz uma defesa da divindade e autoridade de Jesus e seu rei-
no. E por fim, como os seus leitores devem viver a partir do conteúdo apresentado.

Portanto, concluímos que não se deve “constranger” o texto de Mateus nem 
o próprio autor, de forma anacrônica, para harmonizar-se com as convenções 
interpretativas da modernidade, tampouco acusar o evangelista de falsear ou in-
ventar relatos totalmente desconexos com outros evangelhos, principalmente sem 
levar em consideração seu propósito, estilo e leitores. Finalmente, o evangelho de 
Mateus dá uma perspectiva clara do reino de Deus que foi inaugurado por Jesus, 
mas ainda não consumado, e que esta vida do reino é baseada na ética do reino. 
Este mesmo Jesus continua curado, conhecendo e perdoando pecados significan-
do que sua divindade não é um estado, mas sua própria natureza. 

Referências

ELDON, George. O evangelho do reino: estudos bíblicos sobre o reino de Deus. 
São Paulo: Shedd Publicações, 2008.

______________. O comentário de Marcos. São Paulo: Shedd Publicações, 2018.

BEZERRA, C. Alberto. Decepcionados com a Bíblia: posso confiar no texto do 
novo testamento? Eusébio, Ce: Peregrino, 2018. 

BÍBLIA SAGRADA. Revista Almeida e atualizada. Sociedade bíblica do Brasil. 
Barueri-Sp, 1998.



47

BOCK, Darrell. L. Jesus segundo as escrituras: introdução e comentário aos 
evangelhos. São Paulo: Shedd Publicações, 2006.

BRUCE, F.F. História do novo testamento. São Paulo: Vida Nova, 2019. 

BULTMANN, R. History of the Synoptic Tradition. Trans. John Marsh. Re-
vised ed. Peabody: Hendrickson, 1963. p. 462.

CARSON, D. A. O comentário de Mateus. São Paulo: Shedd Publicações, 2020. 

CARSON, D.A; MOO. J. Douglas; MORRIS, Leon. Introdução ao Novo Tes-
tamento. São Paulo: Vida Nova, 1997.

COMFORT, W. Philip. Manuscritos do novo testamento: uma introdução à pa-
leografia e à crítica textual. São Paulo: Vida Nova, 2022.

DONALD, Guthrie. Teologia do novo testamento. São Paulo: Cultura Cristã, 
2011.

DOUGLAS, J. D. O novo dicionário da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 2006.

DOUGLAS, Stuart; FEE, Gordon. D. Entendes o que lês? São Paulo: Vida 
Nova, 2011.

EDWARDS, R. James. O comentário de Lucas. São Paulo: Shedd Publicações, 
2019.

ERICKSON, M. J. Teologia sistemática. São Paulo: Vida Nova, 2015.

FEE, D. Gordon; STUAT, Douglas. Entendes o que lês? Um guia para entender 
a Bíblia com auxílio da exegese e hermenêutica. São Paulo: Vida Nova, 2011.

GUTHRIE, G. H. Cohesion Shifts and Stitches in Philippians. In Discourse 
Analysis and Other Topics in Biblical Greek.

GUTHRIE, Donald. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Cultura Cristã, 
2011.

HENDRIKSEN, William. Comentário do novo testamento: Mateus Volumes 1 
& 2. São Paulo: Editora Cultura Cristão, 2010.



48

HESSELGRAVE, David. J. A comunicação transcultural do evangelho. São 
Paulo: Vida Nova, 1995. 

KLEIN, W. William; BLOMBER, Craig; JUNIOR, R. L. Hubbard. Introdução 
à interpretação bíblica. Rio de Jnaiero: Thomas Nelson Brasil, 2017.

LADD, G. E. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2003. 

LONGENECKER, R. N. The Christology o f Early Jewish Christianity. Lon-
dres: SCM, 1970, p. 63.

MACDONALD, William. Comentário bíblico popular do novo testamento. São 
Paulo: Mundo Cristão, 2011.

MOULE, C. F. D. As origens do Novo Testamento. Trad. Josué Xavier. São Pau-
lo: Paulinas, 1979, p. 270.

MOUNCE, William. D. Léxico analítico do Novo Testamento Grego. São Pau-
lo: Vida Nova, 2013.

NESTLE-ALAND. Novum Testamentum Graece, 28th Edition (Stuttgart: Deut-
sche Bibelgesellschaft, 2012).

OSBORNE, R. Grant. A espiral hermenêutica. São Paulo: Vida Nova, 2009.

PINTO, C. O. Cardoso. A estrutura literária do Novo Testamento: argumento e 
desenvolvimento. São Paulo: Hagnos, 2021.

PLUMMER, Rob. Quarenta questões para se interpretar a Bíblia. São José dos 
Campos: Fiel, 2017.

REGA, Lourenço, Stelio; BERGMANN, Johannes. Noções do grego bíblico: 
gramática fundamental. São Paulo: Vida Nova, 2004.

STANTON, Graham. A gospel for a new people: studies in Matthew. Edin-
burght: T. & T. Clarck, 1992.

TALBERT, C.H. What is a gospel? The genre of the canonical gospel. Philadel-
phia: Fortress, 1977.

TENNEY, C. Merreil. O novo testamento: sua origem e análise. São Paulo: She-
dd Publicações, 2008.

https://ref.ly/logosres/na28?ref=BibleNA27.Mt9.9&off=92&ctx=%CC%93%CF%80%CE%B9%CC%80+%CF%84%CE%BF%CC%80+%CF%84%CE%B5%CE%BB%CF%89%CC%81%CE%BD%CE%B9%CE%BF%CE%BD%2c+~%CE%9C%CE%B1%CE%B8%CE%B8%CE%B1%CE%B9%CD%82%CE%BF%CE%BD+%CE%BB%CE%B5%CE%B3%CE%BF%CC%81%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD
https://ref.ly/logosres/na28?ref=BibleNA27.Mt9.9&off=92&ctx=%CC%93%CF%80%CE%B9%CC%80+%CF%84%CE%BF%CC%80+%CF%84%CE%B5%CE%BB%CF%89%CC%81%CE%BD%CE%B9%CE%BF%CE%BD%2c+~%CE%9C%CE%B1%CE%B8%CE%B8%CE%B1%CE%B9%CD%82%CE%BF%CE%BD+%CE%BB%CE%B5%CE%B3%CE%BF%CC%81%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD
https://ref.ly/logosres/na28?ref=BibleNA27.Mt9.9&off=92&ctx=%CC%93%CF%80%CE%B9%CC%80+%CF%84%CE%BF%CC%80+%CF%84%CE%B5%CE%BB%CF%89%CC%81%CE%BD%CE%B9%CE%BF%CE%BD%2c+~%CE%9C%CE%B1%CE%B8%CE%B8%CE%B1%CE%B9%CD%82%CE%BF%CE%BD+%CE%BB%CE%B5%CE%B3%CE%BF%CC%81%CE%BC%CE%B5%CE%BD%CE%BF%CE%BD


49

THIELMAN, Frank. Teologia do Novo Testamento: uma abordagem canônica 
e sintética. São Paulo: Shedd Publicações, 2007.

VANHOOZER, Kevin. Há um significado neste texto? Interpretação íblica: os 
enfoques contemporâneos. São Paulo: Vida, 2005. 

WALLACE, Daniel, B. Gramática grega: uma sintaxe exegética do novo testa-
mento. São Paulo: Editora Batista Regular do Brasil, 2009.

ZUCK, Roy. A interpretação bíblica: meios de descobrir a verdade da Bíblia. São 
Paulo: Vida Nova, 1994.

Licenciatura em Educação física pela Universidade 
Potiguar (UNP/2012-2015); bacharelado em Teologia 
com ênfase em Exegese pelo Seminário e Faculdade 
Batista do Cariri (SBC/FBC - 2016-2019); especialização 
em Educação Cristã Clássica pela Faculdade 
internacional cidade Viva (FICV/2021-2022); mestrando 
em Estudos Bíblico-hermenêuticos pelo Centro 
Presbiteriano de Pós-graduação Andrew Jumper. 
Capelão e professor de música e cosmovisão do colégio 
Palavra da Vida e professor de grego e exegese do Novo 
Testamento do instituto missionário Palavra da Vida.

Sobre o autor

Luiz Antônio Silva



Lançamentos

Uma obra impactante que serve como um guia 
filosófico-teológico para o livre-arbítrio das pessoas, sua 
agência moral e nossa responsabilidade perante Deus.

Jonathan Edwards escreveu essa obra em 1754, quando 
servia em Massachussetts como missionário para uma tribo 
nativa de índios Housatonic. Edwards, um dos filósofos e 
teólogos mais proeminentes dos Estados Unidos, trata com 
profundidade os pontos de vistas contrastantes de calvinistas 
e arminianos como livre-arbítrio, presciência de Deus, 
determinismo, agência moral, além de outros assuntos.

Jonathan Edwards | 16x23 cm | 368 p.

Instrução no amor cristão

Nessa obra, o reformador Martin Bucer faz uma 
abordagem única da relação entre a obediência na 
piedade cristã e sua dimensão social. Com clareza e 
profundidade pastoral, Bucer nos exorta, de um lado, a 
não vivermos para nós mesmos e, de outro, nos mostra 
como o cristão pode cumprir com seus deveres.

Martin Bucer | 14x21 cm | 96 p.

Direito religioso - 4ª Ed. ampliada e atualizada
Questões práticas e teóricas

A liberdade da vontade

Essa nova edição conta com atualizações legislativas até 
março de 2023, e, além de várias revisões e acréscimos, 
inclui novas seções sobre a autonomia constitucional do 
Direito Religioso, a igreja e as eleições, usucapião 
extrajudicial e, em especial, o direito de pregar e o 
discurso de ódio.

Thiago Rafael Vieira e Jean Marques Regina | 16x23 cm | 592 p.



Estamos juntos?
Um protestante analisa o catolicismo romano

Nessa obra, o Dr. R. C. Sproul defende as doutrinas 
fundamentais do protestantismo em oposição aos erros 
da igreja católica romana. O autor, um defensor 
apaixonado do evangelho da justificação exclusivamente 
pela graça por meio da fé somente em Cristo, cita as 
declarações históricas dos reformadores protestantes e 
das autoridades católicas romanas; em seguida, reproduz 
as declarações doutrinárias modernas para mostrar que a 
igreja católica romana não mudou suas posições oficiais.

R. C. Sproul | 14x21 cm | 160 p.

Nessa obra-prima teológica, escolhida pela revista WORLD 
como um dos cem livros mais importantes do século 20,  
John Piper apresenta as provas bíblicas que nos ajudam a 
compreender o que os prazeres de Deus nos revelam 
sobre Ele e como podemos desfrutar deles. Assim, 
refletiremos em profundidade, e de modo gratificante, 
servindo-nos da única fonte de onde brota a água viva.

Não entoe canções a um coração aflito
Como se relacionar com pessoas que estão sofrendo

Alicerçado em um fundamento bíblico sólido e repleto de 
ideias práticas, Não entoe canções a um coração aflito o 
ajudará a encontrar as palavras e ações certas para levar
a presença amorosa de Deus aos feridos em seus 
momentos de maior necessidade.

Kenneth C. Haugk | 14x21 cm | 160 p.

Os prazeres de Deus

John Piper | 16x23 cm | 336 p.


