
22

Cristocentricidade vs Cristomonismo:  
um resgate à ênfase trinitária

Paulo Rodrigues

Introdução	

Não raro encontramos pessoas enfatizando a cristocentricidade como a 
perspectiva através da qual devemos olhar para a vida cristã, isto é, todo 
o referencial que temos acerca da nossa salvação (que por sua vez é o 

centro de nossa vida para Deus), perpassa por Cristo. Também corriqueiramen-
te vemos as pessoas corroborando uma expressão que tem se tornado cada vez 
mais comum no meio cristão reformado: “Cristo é a chave hermenêutica das 
Escrituras!”. Certamente, não há erro algum nessas premissas: de fato, tudo o que 
usufruímos de benefícios da nossa salvação passa por Cristo Jesus, em quem fo-
mos enxertados (Rm 11. 11-24), e ele é o ponto de convergência de toda a Bíblia 
Sagrada; de toda a história da redenção registrada de Gênesis à Apocalipse.

Entretanto, ambas as ideias precisam ter como arcabouço um direcionamen-
to mais amplo do que significa que em Cristo repousa toda a vida cristã e de que 
ele é o meio através do qual lemos e compreendemos a Palavra de Deus. Nossa 
proposta, então, é reenfatizar aquilo que já nos pertence como confissão credal, 
porém, que tem sido diluído numa linguagem que parece se esquecer do princípio 



23

que sustenta todo o edifício revelacional escriturístico e cosmológico: a doutrina 
da Trindade.

Centralidade messiânica no Antigo Testamento

Quando voltamo-nos para o Antigo Testamento, logo em suas primeiras páginas, 
percebemos uma estruturação do que será todo o arquétipo redentor ao longo do 
progresso da história da salvação. Em Gênesis 3.15 (talvez uma das passagens 
mais citadas por nós hoje, exatamente por seu papel central no desenrolar da 
progressão revelacional), encontramos a metodologia decretada por Deus para 
executar a salvação do cosmo: “Porei inimizade entre você e a mulher, entre a sua 
descendência e o descendente dela. Este lhe ferirá a cabeça, e você lhe ferirá o calcanhar” 
(NAA). Geralmente somos muito rápidos em considerar que esse versículo está 
se referindo à Cristo Jesus, como de fato está. Contudo, é como esse versículo 
aponta para Jesus e sua obra salvadora que deixamos às vezes escapar. Este texto 
faz parte de um bloco de sentenças que estão sendo deferidas por Deus diante do 
pecado em que incorreu Adão e Eva ao comerem do fruto proibido. Cada uma 
das sentenças reflete uma pena que estará presente na existência do condenado e 
até mesmo de sua posteridade. Ao publicar as sentenças, é revelado o agente exe-
cutor das mesmas; o próprio Deus, e dessa forma, todas as consequências ligadas 
às penas sentenciadas são como promessas da parte do Senhor; promessas que 
permanecerão em execução até que o plano redentor seja concluído (algumas, 
para além disso).

Se assim ocorre, nossa ótica deve ser a de considerar Deus o Pai envolvido 
na promessa messiânica tanto quanto o próprio Messias (aquele mencionado em 
Gn 3.15 como “este”, ou “descendente da mulher”) que é prometido. O Senhor 
e o Messias, fazem parte de uma “força-tarefa” que resultará na salvação do povo 
eleito de Deus e na restauração do cosmo. Temos o envolvimento de dois agentes, 
que merecem igual crédito na obra que realizam, embora, administrativamente, 
cada um como destacado, possua sua função nessa ação: o Senhor compromete-se 
em manter sua palavra e cumpri-la garantindo a vinda do Messias, e o Messias 
será aquele através do qual a obra expiatória será efetivada.

O “messianismo” é um tema central nas Escrituras, por causa das implica-
ções já mencionadas. Consideremos por exemplo o que asserta Walter Kaiser:



24

O Messias está no âmago da [...] Bíblia. Por exemplo, de acordo com cálculos de 
rabinos, há aproximadamente 456 textos do Antigo Testamento que se referem 
diretamente ao Messias ou aos tempos messiânicos. Embora esse número seja au-
mentado pelos padrões particulares de sabedoria usados em algumas comunida-
des, o que resta quando a lista é reduzida é ainda extremamente impressionante.1

Mais uma vez ressaltamos que, à luz desse dado, as menções ao Messias também 
aparecem acopladas a estruturas em que a ação é atribuída a mais de uma pessoa 
ou agente, no caso do messianismo. Deus, ou o Senhor, em muitas passagens 
aparece como sendo o agente da obra do próprio Messias, como um rei que envia 
seu príncipe a fim de que o mesmo execute determinada função. Vemos isso em 
passagens como Deuteronômio 18.15: “O Senhor, seu Deus, fará com que do meio 
de vocês, do meio dos seus irmãos, se levante um profeta semelhante a mim; a ele vocês 
devem ouvir”. Nesta passagem, Moisés, ao explicar a lei dada por Deus ao povo, 
faz um apontamento messiânico que especifica o papel deste como o profeta, ou 
seja, aquele que proclamará a vontade de Deus ao povo. Porém, mais uma vez, a 
agência trinitária2 está envolvida, quando lemos que será o próprio Senhor quem 
levantará esse profeta no meio da nação de Israel.

A instrumentalidade do enviado de Deus para salvação do povo é clara nesse 
texto, principalmente, como é nossa proposta, quando a vemos à luz do princípio 
que cunharemos neste artigo como “trinocentricidade”3; a ação descrita no texto 
aponta para uma operação conjunta do Senhor e do Messias.

Outro texto que alude a essa mesma perspectiva é o texto de Isaías 52.13-
15-53. O profeta Isaías é amplamente conhecido como “profeta messiânico”, isso 

1KAISER JR., WALTER C. – Pregando e ensinando a partir do Antigo Testamen-
to: um guia para a igreja – Rio de Janeiro, RJ: CPAD, 2009, p. 27. 

2A iniciativa das três pessoas da Trindade na ação.
3O termo é aqui empregado e cunhado afim de que conceituar a ação Trinitária 

(Pai, Filho e Espírito Santo) no processo redentor. Não contradizemos ou descartamos a 
doutrina da economia da Trindade, onde cada pessoa, segundo decreto da própria Trin-
dade, executa um função no processo salvífico. O que fazemos é enfatizar a informação 
de que, embora haja execução por parte de alguma das pessoas da Trindade em determina 
obra de maneira específica, no âmbito geral, o plano salvífico é um projeto que deve ser 
atribuído à Trindade. 



25

porque suas profecias, quando comparadas a de outros profetas, são mais abran-
gentes e específicas a respeito dessa figura histórica que é concretizada em Cristo 
Jesus. Após uma sequência de profecias que juram a destruição do povo de Israel 
devido seu pecado contra Deus, Isaías começa a mudar o tom de sua mensagem, 
incluindo mais claramente a essa altura de seus escritos, um renovo, restauração 
ou mesmo salvação para Israel. Para tal, o agente dessa ação, o Senhor, destaca 
outro personagem que é por sua vez o seu agente nessa ação, o qual é chamado de 
“o servo sofredor”, devido a descrição de profunda dor e sofrimento que lhe serão 
causados para que por meio da expiação com sua vida, o povo retorne aos braços 
de Deus e goze de relacionamento eterno com ele. A agência trinitária no texto é 
revelada através de expressões tais como: 

“Eis que o meu Servo procederá com prudência;

será exaltado e elevado, e será mui sublime. [...] Porque verão aquilo que não 
lhes foi anunciado, e entenderão aquilo que não tinham ouvido”  
(Is. 52.13;15 NAA).
“O meu Servo, o Justo, com o seu conhecimento justificará a muitos”  
(Is. 53.11 NAA).

Em ambos os textos, temos claramente a ação conjunta de dois personagens 
funcionando para a execução de um mesmo objetivo: a redenção do povo; o pri-
meiro mostra-se como aquele que envia, que proporciona o ingresso do Messias 
na ação, o segundo, o próprio Messias, executa o desejo de seu “enviador”.

Temos percebido essa trinocentricidade do plano redentor em passagens de 
caráter literário profético, porém, outras porções e tipos textuais bíblicos se valem 
da mesma estrutura para apresentar a obra redentora, como por exemplo, o salmo 2.

Como aborda Robertson, “o salmo segundo apresenta o Filho apontado por 
Deus como aquele que vai de maneira definitiva estender o reinado messiânico 
até os confins da terra”.4 Isto posto, podemos compreender que a figura davídica 
no salmo, é uma prefiguração ou tipologia do próprio Filho de Deus, Cristo, que 
desempenhará o papel de reinar sobre o seu povo e sobre todos os povos da terra. 
O pano de fundo de todo o primeiro livro dos salmos é a rebelião dos povos e dos 

4Robertson, O. Palmer. The Flow of the Psalms: Discovering Their Structure and Theology 
(Locais do Kindle 1347-1348). P&R Publishing. Edição do Kindle. Tradução nossa. 



26

inimigos de Deus que não desejam que seu reino seja estabelecido pelo Messias, 
como nos mostra a própria apresentação dos primeiros versos do salmo 2: “Por que 
se enfurecem os gentios e os povos imaginam coisas vãs? Os reis da terra se levantam, 
e os príncipes conspiram contra o Senhor e contra o seu Ungido [...]” (v. 1,2). No 
mesmo salmo, a relação entre o Senhor e a figura messiânica que é claramente 
chamada de “filho” (v. 7: “Tu és meu Filho”) emerge com o fim de que através do 
estabelecimento do reinado do Filho, o próprio Deus reine sobre Israel. Temos 
então a fusão dos tronos davídico com o de Deus, fusão essa que proporcionará 
o reinado de Deus sobre seu povo, o que é a expressão clara da ação redentora do 
Senhor. O próprio conceito de “fusão dos tronos” nesse aspecto, deve ser conside-
rado um desdobramento da ação trinitária no plano salvador, de maneira a expor, 
como já dito, o reino de Deus em seu Filho, o Messias. O princípio de salvação 
por meio de um reino alude ao compromisso pactual estabelecido por Deus de ser 
para sempre o seu Deus, e Israel, o seu povo.5

Dessa forma, a centralidade messiânica no Antigo Testamento está alicer-
çada na obra trinitária de Deus em salvar seu povo. Pai, Filho e Espírito (aquele 
através de quem o Filho age) estão unidos no plano redentor. Tal estrutura de-
termina a ótica de observação de todo processo redentor no AT; por mais que no 
Filho repouse a responsabilidade de no tempo e espaço executar a vontade do Pai, 
Pai e Espírito também devem ser igualmente considerados na ação. Um equilí-
brio perfeito emerge aqui, que abrange todas as pessoas da Santíssima Trindade. 

Trinocentricidade no Novo Testamento

Quando chegamos ao Novo Testamento, naturalmente todas as ideias que por-
ventura estavam obscurecidas pelo véu do tempo que aguardava a chegada de sua 
plenitude se desvelam, e vemos com mais clareza a trinocentricidade do plano 
redentor.

5“Ao longo do registro bíblico da administração da aliança feita por Deus, uma frase 
única se repete como sumário da relação pactual: “Eu serei o vosso Deus, e vós sereis o 
meu povo”. A constante repetição dessa frase, ou de sua equivalente, indica a unidade da 
aliança de Deus. Essa frase pode ser considerada como o “princípio Emanuel” da aliança. 
O coração da aliança é a declaração de que “Deus está conosco. (ROBERTSON, Palmer 
O. – O Cristo dos Pactos – São Paulo: Cultura Cristã, 2011., p. 45)”.



27

O próprio Senhor Jesus Cristo aponta que a operação de seu ministério tem 
como centro nevrálgico a obediência ao Pai: “Porque eu desci do céu, não para fazer 
a minha própria vontade, mas a vontade daquele que me enviou” ( Jo 6.38). Essa pos-
tura de Cristo se repetirá várias vezes durante os evangelhos, demonstrando que a 
operação de sua tarefa não está sendo executada de forma alguma a parte do Pai 
ou do Espírito, muito embora, seja nele que o aspecto objetivo da salvação esteja 
sendo executado, e por aspecto objetivo, entendemos, como já mencionamos, a 
própria encarnação da Segunda Pessoa da Trindade no tempo e no espaço, pois 
era necessário que assim fosse, numa que, se no tempo e espaço o pecado veio ao 
mundo, também nessas condições ele deveria ser expiado (Rm 5.12-21).

Seguindo o modelo apresentado por Cristo, os próprios apóstolos do Senhor 
enfatizam essa ação trinitária do plano redentor, ao apresentar a mensagem do 
evangelho. Por exemplo, o apóstolo Pedro em seu primeiro discurso após o pente-
costes (momento em que o Espírito Santo vem sobre a igreja, a fim de cumprir a 
promessa do Filho ( Jo 14.16,17)), usa a estrutura trinocêntrica, conforme vemos 
em Atos 2:

“Israelitas, escutem o que vou dizer: Jesus, o Nazareno, homem aprovado por Deus 
diante de vocês com milagres, prodígios e sinais, os quais o próprio Deus realizou 
entre vocês por meio dele, como vocês mesmos sabem, a este, conforme o plano deter-
minado e a presciência de Deus, vocês mataram, crucificando-o por meio de homens 
maus. Porém Deus o ressuscitou, livrando-o da agonia da morte [...]. Portanto, toda 
a casa de Israel esteja absolutamente certa de que a este Jesus, que vocês crucificaram, 
Deus o fez Senhor e Cristo” (v. 22-24, 36).

Para testemunhar àquela multidão o evangelho do Reino de Deus, Pedro se 
valeu da ênfase na Trindade, pois como temos visto, não pode haver dissociação 
entre as Pessoas da Trindade na operação da obra redentora sem que haja desvio 
da verdade bíblica. Uma coisa está diretamente ligada à outra: o anúncio do evan-
gelho precisa revelar e explicitar a ação trinitária na salvação do cosmo.

O mesmo modelo é empregado pelo apóstolo Paulo, quando explica aos 
Efésios de maneira clara esse arquétipo sobre o qual está alicerçado o edifício da 
salvação. De maneira mais didática, ele destaca tanto a unidade da Trindade no 
processo como um todo, como cada papel pontual que as Pessoas da Trindade 
desempenham:



28

Bendito seja o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo, que nos abençoou com todas 
as bênçãos espirituais nas regiões celestiais em Cristo. Antes da fundação do mundo, 
Deus nos escolheu, nele, para sermos santos e irrepreensíveis diante dele. Em amor 
nos predestinou para ele [...]. Nele (no Amado, i.e. Jesus Cristo) temos a redenção, 
pelo seu sangue, a remissão dos pecados [...]. [...] Tendo nele também crido, recebe-
ram o selo do Espírito Santo da promessa. O Espírito é o penhor da nossa herança, 
até o resgate da sua propriedade, em louvor da sua glória. (Ef 1. 3,4,5;7;13,14).

Temos nesse texto, claramente a obra trinitária da salvação, economicamente 
definida. Qual seja:

	
A ênfase do apóstolo é atribuir a obra salvífica a todas as Pessoas da Trinda-

de, sem que seja ressaltada uma em detrimento de outra.

Síntese “trinocêntrica” AT-NT à vida cristã

Segue-se naturalmente com essa análise, que todo arcabouço relacional está an-
corado nessa estrutura-chave que percorre toda a história, conforme registrada na 
Escritura Sagrada: o Pai opera a salvação do cosmo no Filho, que por sua vez age 
sob o ministério do Espírito Santo. À lume dessas informações, nosso próximo 
passo é aplicar essa perspectiva à vida cristã tendo em vista a base escriturística 
desenvolvida até aqui.

1. Deus Pai - Aspecto  
idealístico da salvação: 
eleição e presdestinação

2. Deus Filho - 
Aspecto objetivo da 

salvação: encarnação, 
vida, morte e ressurreição 

no tempo e espaço.

3. Deus Espírito Santo - 
Aspecto Subjetivo 

da salvação: 
Aplicação da obra do 
Filho sobre os eleitos 

e redimidos.



29

Já destacamos repetidas vezes que o edifício da salvação tem por base o que 
chamamos de “agência trinitária”, ou seja, a obra da redenção foi orquestrada e 
operada pela Trindade. Sabemos também que não fomos salvos em parte, ou que 
há alguma seção de nossa vida que não esteja sob a jurisdição do Deus Triuno que 
nos resgatou da morte do pecado para a vida que usufruímos nEle. Dessa manei-
ra, não há como pensar na vida cristã de maneira a desconsiderar esse ponto: toda 
nossa vida também é trinocêntrica, isto é, nossa existência gira em torno do Pai, 
Filho e Espírito Santo, o único Deus vivo e verdadeiro.

Tendo ressaltado isso, notemos que costumeiramente no cenário evangelical 
brasileiro, é possível observar uma tendência a destacar Cristo Jesus em seus mo-
mentos devocionais ou de culto. Quando nas orações ouvimos repetidamente, ao 
final, as expressões: “no nome de Cristo é que oramos, amém!”; ou “em nome de 
Jesus, amém!”. Os cânticos, nomeiam explicitamente a Segunda Pessoa da Trin-
dade, e apenas aludem rapidamente ao Pai e ao Espírito em suas letras. 

Notemos por exemplo o direcionamento que recebemos da Confissão de Fé 
de Westminster, quando trata do culto religioso: 

O culto religioso deve ser prestado a Deus o Pai, o Filho e o Espírito Santo - 
e só a ele; não deve ser prestado nem aos anjos, nem aos santos, nem a qualquer 
outra criatura; nem, depois da queda, deve ser prestado a Deus pela mediação 
de qualquer outro senão Cristo.6

Claramente há uma distinção sendo didaticamente feita pela Confissão 
quando elabora que o culto deve ser prestado pela mediação de Cristo Jesus, pois 
é por ele que temos acesso a Deus (Hb 4.14-16). Porém, em termos de veneração 
ou adoração, é à Trindade que o culto deve ser direcionado. É válido ressaltar que 
ao abordamos e enfatizarmos esse aspecto trinitário do culto, não estamos aqui 
criando algum tipo de tensão entre as pessoas da divindade, como se reivindi-
cássemos algum tipo de sobreposição de uma sobre a outra, ou como denunci-
ássemos o desprezo de uma em detrimento de outra nos cultos realizados pelos 
cristãos. Nossa proposta, como já deve ter ficado claro com este ensaio, é resgatar 
a ênfase trinitária não somente do culto, mas da vida cristã como um todo, pois 

6Confissão de Fé de Westminster – 17ª ed. – São Paulo: Cultura Cristã, 2008, p. 169.



30

não podemos ser pegos pelo nosso zelo, por exemplo, na cristocentricidade, e com 
isso negligenciarmos todo o embasamento teológico que nos foi revelado pelo 
Deus Triuno em sua Palavra. O “cristomonismo” pode ser um erro muito sutil e 
presente em muitas igrejas. Como exemplifica Matthew Holst:

A princípio é muito mais fácil para alguns de nós, a despeito do que poderíamos 
imaginar, aderirmos sutilmente um cristomonismo. Quando a Lei é pregada 
em nossas igrejas (conforme ela deve ser pregada) e a única aplicação é “você 
não pode guardá-la, mas Jesus pôde”, provavelmente você está ouvindo uma 
pregação cristomônica. Se você quase exclusivamente ouve que, como cristão, 
suas obras não são aceitáveis a Deus e elas não o agradam, provavelmente você 
está ouvindo uma pregação cristomônica. Se você escuta pouco ou nada do amor 
do Pai ao salvar os pecadores, provavelmente você está ouvindo uma pregação 
cristomônica. Se você raramente ouve uma aplicação na pregação, provavelmen-
te você está ouvindo uma pregação cristomônica. É muito fácil cair no cris-
tomonismo. Quanto a isso você pode objetar: “O que há de errado com essas 
mensagens?”. A resposta simples é que elas não estão retratando fielmente todo 
o conselho de Deus ou, em outras palavras, elas não resumem a totalidade da 
mensagem de “Jesus Cristo e ele crucificado”.7

Ignorar a trinocentricidade da adoração ou  da vida cristã como um todo, 
é ignorar a centralidade da estrutura trinitária da própria Palavra de Deus como 
revelação especial do Deus Triuno ao seus filhos para orientação em como servi-
-lo. Desde os primeiros textos do Antigo Testamento, como vimos, fica claro que 
o processo através do qual fomos salvos foi a obra trinitária executada pelo Pai, 
Filho e Espírito Santo em nos resgatar de maneira magistral através de um plano 
que compreendeu a administração perfeita do decreto salvífico pela obra de cada 
Pessoa da Trindade, e que essa ação econômica das Pessoas, não as separa (como 
nunca o poderia ser), mas revela sua harmonia e ação conjunta. 

Tal é a indivisibilidade do Deus Triuno, que não podemos conceber a sal-
vação enfatizando uma delas sem laborar em gravíssimo erro. Nossa vida, nossas 
obras, nosso pensamento e palavras devem refletir uma vida que entende (por fé) 

7HOLST, Matthew - Cristocêntrico ou Cristomônico – Tuporém. Disponível em  < 
https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/>. Acesso em 03 de Julho de 2020.

https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/


31

a revelação do único Deus vivo e verdadeiro que subsiste em três pessoas. Outro 
documento confessional reformado, aponta para como essa verdade está revelada 
nas Escrituras, nos seguintes termos:

Tudo isso sabemos tanto pelo testemunho das Sagradas Escrituras, quanto pelas 
obras de cada uma das três pessoas, e, especialmente, por aquelas obras que per-
cebemos em nós mesmos. Os testemunhos da Escritura que nos ensinam a crer 
na Trindade Santa estão registrados em muitos lugares no Antigo Testamento 
[...] [e] aquilo que no Antigo Testamento parece um tanto obscuro, no Novo 
Testamento fica totalmente claro.8

Quando nos referimos, por exemplo, à pregação como “cristocêntrica” di-
zemos com isso que a mensagem salvadora de alguma forma9 (subordinada ao 
texto) deve estar presente – o homem que perdido em seus pecados estava con-
denado, é resgatado pela ação graciosa do Senhor –, mas isso não pode ser um 
pretexto para que enfatizemos uma Pessoa da Divindade em relação às outras, 
como se apenas pelo fato de mencionar ou focalizar Cristo estamos sendo cris-
tocêntricos, nesse caso, estamos incorrendo despercebidamente em “cristomonis-
mo”. Um louvor que apenas louva a Cristo pela sua morte na cruz, pode ser visto 
como cristomônico se não alude que o ato foi também idealizado e projetado pelo 
Pai e pelo Espírito Santo. A oração que é direcionada apenas ao Filho, também 
desliza no mesmo erro. Esta bendita complexidade nos leva a observar o princí-
pio da adoração trinitária. O culto, por exemplo, é o lugar onde mais podemos e 
devemos perceber a Trindade, quando adoramos Pai, Filho e Espírito Santo por 
termos sido eleitos antes da fundação do mundo pelo Pai para ser povo de Deus; 
em razão disso, termos sido justificados e expiados pelo Filho que veio em nosso 

8As Três Formas de Unidade: A Confissão de Fé Belga, O Catecismo de Heidelberg e Os 
Cânones de Dort  – Recife, CLIRE, 2017, p. 22.   

9Apresentar a salvação em Cristo pode envolver diversos aspectos de sua obra, como 
por exemplo, à luz dos sacrifícios do AT, podemos enfatizar que apontavam para como atra-
vés Cristo nossa redenção seria executada. Ou em passagens narrativas, podemos analisar 
a cristologia à luz da tipologia dos personagens, que em variados aspectos podem aludir 
à Cristo. Apontar para Cristo não significa sempre que a Pessoa de Cristo deve aparecer, 
mas a depender do texto, sua obra, ou os resultados da salvação executada pelo Pai, Filho e 
Espírito Santo, são pontos que centralizam a salvação como tema basilar da revelação.



32

resgate, lavando-nos com seu puríssimo sangue para nos apresentar a Deus em 
perfeito estado; e termos sido alvos da ação do Espírito Santo que aplicou a obra 
do Filho em nós, e nos purifica todos os dias, nos conformando a imagem do Fi-
lho de Deus, dando-nos o poder de andar como ele andou, em novidade de vida 
e no temor do Senhor, por meio de quem também oramos. Tal é a configuração 
litúrgica que devemos seguir, e esse deve ser nosso sentimento e pensamento 
quando estamos na presença de Deus no culto público, adoramos ao Pai, Filho e 
Espírito Santo, através da própria obra do Pai, Filho e Espírito Santo.

Considerações finais

À luz da Escritura, o que vemos é o progresso da revelação do Deus Triuno na 
história como uma seta que aponta para a própria Trindade. A relação do Pai, 
Filho e Espírito Santo, demonstra como estamos inseridos no seu plano divino 
de glorificação do seu santo nome num povo que foi eleito, remido e purificado 
para participar dessa imensa celebração: O Pai que elege um povo para a glória 
do Filho; O Filho que se sacrifica a fim de redimir um povo para a glória do Pai; 
e o Espírito Santo, fruto do amor infinito do Pai e do Filho, prepara esse mesmo 
povo para encontrar-se com esse Deus Triuno.

Nossa vida deve ser o reflexo da compreensão dessa verdade única, e toda ela 
deve ser trinocêntrica, pois assim fomos criados, assim fomos redimidos, dessa 
forma estamos sendo santificados, para que no dia final sejamos assim glorifi-
cados e possamos adorar perfeitamente o Pai, o Filho e o Espírito Santo, para 
sempre. Amém. Cristo triunfa!

Referências bibliográficas

As Três Formas de Unidade: A Confissão de Fé Belga, O Catecismo de Heidelberg e Os 
Cânones de Dort  – Recife, CLIRE, 2017.

HOLST, Matthew - Cristocêntrico ou Cristomônico – Tu Porém. Disponível em  < 
https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/>.

KAISER JR., Walter C. – Pregando e ensinando a partir do Antigo Testamento: um 
guia para a igreja – Rio de Janeiro, RJ: CPAD, 2009.

https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/


33

ROBERTSON, O. Palmer. The Flow of the Psalms: Discovering Their Structure and 
Theology (Locais do Kindle 1347-1348). P&R Publishing. Edição do Kindle. 

ROBERTSON, Palmer O. – O Cristo dos Pactos – São Paulo: Cultura Cristã, 
2011., p. 45

Confissão de Fé de Westminster – 17ª ed. – São Paulo: Cultura Cristã, 2008.

Pastor auxiliar na Igreja Presbiteriana de Jaboatão 
dos Guararapes, Recife-PE. Bacharel em teologia pelo 
Seminário Presbiteriano do Norte e pós-graduando em 
teologia exegética pela mesma instituição.

Sobre o autor

Paulo Rodrigues


