
4

O que torna a teologia teológica?

John Webster 

Resumo: Uma compreensão da natureza da teologia envolve um relato de 
seu objeto, seus princípios cognitivos, seus fins e seus praticantes. O obje-
to da teologia é duplo: primariamente Deus, a Santíssima Trindade, e de 

modo derivativo todas as coisas em relação a Deus. Deus é primeiro considerado 
absolutamente, depois relativamente; todas as outras coisas são tratadas em relação 
a Deus, sob o aspecto da criaturidade. O princípio cognitivo objetivo da teologia é 
o conhecimento infinito de Deus, do qual Deus comunica uma porção adequada às 
criaturas; o princípio cognitivo subjetivo da teologia é o intelecto humano regene-
rado. Os fins da teologia são científicos (adquirir o conhecimento da matéria que 
é apropriado às criaturas), contemplativos (atenção concentrada a Deus, a causa de 
todas as coisas) e práticos (regulamentação do viver humano). Os praticantes da te-
ologia são pessoas regeneradas na igreja de Cristo, cujo intelecto criado é instruído 
por Deus e cujas obras são acompanhadas pelas práticas da religião.

I.

Determinamos se ou em que medida um ato intelectual específico, ou prática 
intelectual, ou domínio de estudo é teológico com base em uma compreensão 



5

da natureza da teologia. Uma compreensão da natureza da teologia envolve, 
entre outras coisas, um relato do objeto da teologia, seus princípios cognitivos, 
seus fins e as virtudes de seus praticantes. Atos do intelecto criado são teoló-
gicos na medida em que são dirigidos a esse objeto, operam com base nesses 
princípios cognitivos, buscam esses fins e são realizados por pessoas em quem 
essas virtudes podem ser identificadas. Além disso, os diversos estudos – his-
tórico, literário, especulativo e moral-prático – que se encontram no currículo 
teológico não são investigações díspares, sem gênero comum; eles são elemen-
tos de uma ciência unificada e seu propósito, escopo e âmbito são determinados 
por referência ao seu lugar na enciclopédia teológica, o ambiente de estudo e 
instrução teológica.

II.

O objeto da teologia cristã é duplo: Deus, a Santíssima Trindade, e todas as coisas 
em relação a Deus.

1. O principal objeto ou assunto da teologia cristã é Deus. Esse assunto é 
tratado sob dois aspectos. Primeiro, a teologia cristã considera Deus absolu-
tamente, isso é, Deus em si mesmo em sua perfeição, integridade, plenitude e 
simplicidade auto existente como Pai, Filho e Espírito, anterior a e à parte de 
qualquer relação com as criaturas. O primeiro objeto da teologia é a essência 
divina e suas propriedades, bem como as pessoas da divindade em seus especí-
ficos modos de ser e suas eternas procissões. “O próprio ser divino é a primeira 
razão formal, fundamento e objeto de toda religião”, diz John Owen (1965-44) 
– e podemos também dizer a primeira razão formal, fundamento e objeto da 
teologia cristã. Esse objeto – invisível, excedendo completamente nossa com-
preensão e ainda assim possuindo infinita plenitude de realidade – é o primeiro 
e último assunto ao qual todos os estudos teológicos são direcionados em suas 
diferentes maneiras e com variados níveis de explicitação. À medida que a in-
teligência teológica se volta para esse objeto, ela necessariamente direciona sua 
atenção a questões transitórias e intermediárias: a sintaxe grega, a escatologia 
de Paulo, a história política da Reforma Gregoriana, as práticas da presidência 
eucarística. Mas, por mais fascinantes que sejam, tais estudos são preparató-
rios, contributivos e diretivos, servindo para conduzir a mente à contemplação 



6

da infinita excelência do ser divino. A atividade intelectual é teológica se é 
direcionada a essa contemplação.

Em segundo lugar, a teologia considera Deus relativamente, isso é, Deus 
em suas obras em direção às criaturas. A teologia trata essas obras transitivas 
primeiro em relação à sua fonte na bondade e sabedoria da natureza e conselho 
divino, e então considera suas manifestações externas nas obras divinas da na-
tureza e da graça, que, sob a direção da sabedoria divina, comunicam a bondade 
divina por meio da criação, preservação e aperfeiçoamento da realidade criada. 
Deus considerado relativamente, ao invés de absolutamente, é um elemento de-
rivado da atenção da teologia ao seu assunto principal; não é a ciência primeira 
e não é autossuficiente. A natureza das obras de Deus ad extra não pode ser 
compreendida sem referência imediata à autossatisfação intrínseca de Deus, que 
é seu princípio e fundamento; em outras palavras: as missões divinas temporais 
são inteligíveis apenas como ações derivadas das procissões divinas eternas. A 
comunicação externa não é natural ou necessária para Deus, mas gratuita. No 
entanto, uma vez que Deus de tal maneira agiu – porque de seus atos pessoais 
internos fluem suas operações externas – a atenção teológica direcionada a Deus 
em seu ser absoluto deve ser acompanhada pela consideração daqueles atos nos 
quais Deus graciosamente se coloca em relação a outros seres como sua causa 
primeira e seu fim último.

2. O segundo elemento do objeto duplo da teologia cristã é “todas as coisas 
em relação a Deus”. Três pontos devem ser observados aqui. Primeiro, atenção a 
coisas não-divinas é uma necessidade para a teologia, cujo cumprimento de sua 
tarefa permanece incompleto, a menos que ela se dirija também a essas realidades. 
Isso não se dá, no entanto, porque coisas não-divinas tenham qualquer reivindica-
ção intrínseca à atenção teológica, tampouco porque se acredita que elas possuem 
uma densidade e presença imediatas que obrigam a teologia a considerá-las. Em 
vez disso, a teologia considera coisas não-divinas porque primeiro considera Deus 
em si mesmo, e então Deus, o criador dos céus e da terra. A teologia trata sobre 
coisas além de Deus, não porque existe um mundo, mas porque existe Deus e 
existe uma criação. Segundo, correspondentemente, o tratamento de coisas não-
-divinas por parte da teologia é derivado do tratamento de seu objeto principal; 
é uma extensão da contemplação de Deus. Quando a teologia passa a considerar 
coisas não-divinas, ela não suspende seu falar sobre Deus, como se estivesse se 



7

direcionando a águas menos turbulentas onde pode contar com sua própria com-
petência para lidar com coisas mais acessíveis e menos exigentes. Ao falar sobre 
coisas não-divinas, a teologia fala sobre os efeitos de Deus, e o faz como uma 
ampliação de sua consideração das obras externas de Deus, a origem e a causa 
de todo ser. Consequentemente, em terceiro lugar, a teologia trata de coisas não-
-divinas com um interesse em particular, a saber, “em relação a Deus”. A teologia 
é uma ciência abrangente, uma ciência de tudo. Mas não é uma ciência de tudo 
sobre tudo, antes é uma ciência sobre Deus e todas as outras coisas sob o aspecto 
da criaturidade. Ela considera as criaturas não de maneira absoluta, mas relativa, 
como causadas e como causas causadas, como realidades que vivem, se movem e 
existem em Deus.

Resumindo o que vimos até agora, então: o assunto duplo da teologia cristã 
é Deus e as coisas criadas; os atos intelectuais dos diferentes domínios do tra-
balho teológico são verdadeiramente teológicos na medida em que tencionam 
esse assunto. Na medida em que a inteligência teológica realiza seu trabalho, é 
necessário estar atento à ordem e à proporção adequadas em suas investigações. A 
ordem material – Deus em si mesmo, as obras externas de Deus, coisas criadas – é 
irreversível, pois as realidades criadas são compreensíveis apenas como efeitos das 
operações externas de Deus, e essas operações são, por sua vez, compreensíveis 
apenas quando vistas como fluindo da bem-aventurança e simplicidade perfeitas 
de Deus. Essa ordem material, é claro, não é necessariamente a ordem de des-
coberta ou instrução, na qual, por razões prudenciais, podemos legitimamente 
começar pelas criaturas; o que importa não é primariamente a sequência cognitiva 
ou pedagógica, mas sim que o que é descoberto e ensinado se manifeste em suas 
disposições e arranjos inerentes.

Essa disposição interna deve ser refletida nas proporções adotadas no traba-
lho teológico, ou seja, nas decisões sobre o que exige a mais ampla consideração, 
o que pode seguramente ser tratado de maneira menos completa e nas expecta-
tivas sobre quais elementos do assunto da teologia carregam o maior peso. Aqui 
a teologia se encontra em um dilema permanente. O que é primeiro na ordem 
material e possui a maior proporção material – Deus em si mesmo – excede in-
finitamente nossa compreensão: sobre esse assunto supremo, portanto, a teologia 
tem muito pouco a dizer. Diante dessa restrição, a tentação é esquivar-se de sua 
tarefa passando apressadamente a considerar outras coisas – as obras de Deus na 



8

economia ou as criaturas, realidades supostamente mais administráveis. Como 
herdeiros de uma longa história na qual a ordem do conhecimento – das criaturas 
a Deus – foi projetado na ordem do ser, de tal maneira que Deus em si mesmo é 
deslocado para periferia da preocupação teológica, podemos estar mais inclinados 
a tomar tal direção. A história cultural dessa negligência – a história do naturalis-
mo ou do fenomenalismo e suas variantes teológicas – é complexa e está além do 
meu escopo aqui. Não se deve esquecer, entretanto, que há também uma história 
espiritual dessa negligência: satisfação complacente com a consideração das cria-
turas e da história criacional à parte de sua causa; preferência por superfícies em 
vez de origens; relutância em permitir que o intelecto siga as instruções divinas 
e seja conduzido a Deus. Tais deficiências impedem a investigação teológica e, 
em alguns casos, a destroem por completo. Elas podem ser corrigidas somente 
através da conversio ad rem, que é a obra principal do Espírito na santificação da 
inteligência teológica. A teologia se torna teológica. 

III.

A seguir, voltamo-nos para os princípios do conhecimento teológico. O trabalho 
teológico envolve uma série de atos intelectuais – atos de leitura e interpretação, 
atos de investigação histórica, de abstração conceitual, de julgamento prático. To-
dos esses diferentes atos serão considerados teológicos na medida em que forem 
realizados de acordo com os princípios cognitivos da teologia, os quais podem ser 
assim enunciados: o princípio cognitivo objetivo da teologia cristã é o conheci-
mento infinito de Deus de si mesmo e de todas as coisas, do qual Deus comunica 
uma porção às criaturas; o princípio cognitivo subjetivo da teologia cristã é o 
intelecto humano regenerado.

1. A reflexão sobre os princípios cognitivos da teologia começa com a dou-
trina de Deus, ou seja, não com uma investigação das capacidades, incapacidades 
e operações dos conhecedores humanos, mas com a contemplação do Senhor que 
é um “Deus de conhecimento” (1 Sm 2.3). Começando dessa maneira, a teologia 
continua sua conversio ad rem voltando-se para um conhecedor e um conhecimen-
to que é objetivo, extrínseco à própria teologia. A teologia faz isso em repetição 
de sua condição como criatura e, portanto, em genuína normalidade (bem como, 
talvez, em alegre ou apreensivo desafio a seus vizinhos idealistas). O que dizer do 
conhecimento divino no qual a teologia se baseia?



9

O conhecimento de Deus de si mesmo e de todas as coisas “não se pode 
medir” (Sl 147.5). É infinitamente extenso e exaustivo: Deus conhece todas as 
coisas e todas as coisas sobre todas as coisas. Além disso, a perfeição do conheci-
mento de Deus inclui sua completa autossuficiência. Não há uma causa interna 
ou externa, porque Deus conhece todas as coisas por seu próprio ser e não possui 
qualquer necessidade de um instrutor (Is 40.13). O conhecimento de Deus não 
é adquirido: ele é desde sempre, como coloca Agostinho, “infinitamente amplo” 
(City of God XII.17), impossível de ser expandido; não é, portanto, dedutivo, mas 
imediato, eterno e não composto. O conhecimento de Deus é um ato simples e 
singular de intuição de alcance irrestrito.

Esse conhecimento divino infinito não é meramente o pano de fundo re-
moto e inerte contra o qual os atos cognitivos criados aparecem em relevo. 
Antes, é um princípio cognitivo operante, a única realidade que torna possível, 
forma e garante o conhecimento das criaturas. Todo ato da inteligência teológi-
ca deve ser acompanhado pelo reconhecimento e apelo a supereminente scientia 
divina, pois tal ato não é antes de tudo uma causa, mas um efeito do conheci-
mento. Apenas nessa posição subalterna – nessa referência a Deus – um ato da 
inteligência teológica é também uma causa da aquisição de conhecimento. Sem 
dúvida, essa referência ao conhecimento de Deus é um elemento no pathos da 
teologia, porque é uma referência àquilo que transcende a demonstração visível, 
e, portanto, pode despertar certa desonra na mente de nossos semelhantes e 
consternação nas nossas próprias mentes. Mas subalternação não é primaria-
mente uma posição negativa, uma embaraçosa ausência de fundamentos intrín-
secos para o conhecimento. É, antes de tudo, uma afirmação de que um movi-
mento de amor aconteceu e continua a acontecer: Deus condescendentemente 
comunica às criaturas uma parte de seu próprio conhecimento e as convida a 
uma comunhão racional.

Em um certo sentido, é claro, o conhecimento de Deus é apropriado ape-
nas a ele e, assim, incomunicável as criaturas: “Assim, também as coisas de Deus, 
ninguém as conhece, senão o Espírito de Deus” (1 Co 2.11). Ainda assim: o 
que “nem olhos viram, nem ouvidos ouviram, nem jamais penetrou em cora-
ção humano... Deus no-lo revelou pelo Espírito” (1 Co 2.9-10). A teologia é 
possível como um trabalho bem fundamentado da inteligência criada porque 
é englobada e ativada pelo trabalho divino, em virtude do qual as criaturas 



10

passam a conhecer. Sobre essa obra de Deus, podemos dizer: (1) é uma obra 
de originalidade divina, que se realiza nas missões revelatórias do Filho e do 
Espírito. “Ninguém conhece o Pai, senão o Filho e aquele a quem o Filho o 
quiser revelar” (Mt 11.27) – o “e” aqui não significa um mero acúmulo de outros 
sujeitos cognitivos, mas o ministério do Filho de eleição e revelação. “Temos 
recebido... o Espírito que vem de Deus, para que conheçamos o que por Deus 
nos foi dado gratuitamente” (2 Co 2.12) – aqui, como em outros lugares em 1 
Coríntios, “que vem de Deus” significa a infinita profundeza divina de onde o 
dom do entendimento emerge. (2) Essa obra divina é uma manifestação externa 
da generosidade de Deus, na qual ele cumpre sua intenção de fazer as criaturas 
florescerem por meio do conhecimento e, assim, alcançarem a plenitude de sua 
natureza. (3) É uma obra de revelação ou instrução na qual Deus condescende 
para estabelecer uma comunhão inteligente com criaturas racionais, tomando a 
iniciativa de anular e superar nossa incapacidade, relutância e resistência. Nosso 
educador divino, Clemente nos diz, “não simplesmente nos acompanha, mas... 
nos mostra o caminho” (Christ the Educator I.1).

Essa obra divina não é desprovida de forma e extensão criacional. Dire-
cionada às criaturas e convocando-as a atos de conhecimento, é também um 
elemento criado. A instrução divina não é imediata, mas mediada, comunica-
da através de mediadores criados e acomodando-se às formas da inteligência 
criatural. Esses mediadores são, principalmente, os profetas e apóstolos e, se-
cundariamente, outros professores humanos que repetem e aplicam a doutrina 
celestial que receberam de seus embaixadores proféticos e apostólicos. Com 
essas embaixadas, as missões revelacionais do Filho e do Espírito alcançam seu 
objetivo humano.

Tudo isso significa que a teologia é possível. Não há apenas theologia in se, o 
conhecimento arquetípico do próprio Deus; há também theologia nostra, teologia 
etípica. A possibilidade de atos intelectuais humanos genuinamente teológicos 
é discernida não, em primeiro lugar, enumerando as capacidades humanas, mas 
atendendo à plenitude da própria vida e conhecimento de Deus e acompanhando 
as obras externas do amor de Deus. Mirabile dictu: nós recebemos o Espírito, nós 
temos a mente de Cristo.

2. O princípio cognitivo subjetivo da teologia é a inteligência humana rege-
nerada.



11

A revelação divina não é uma manifestação tout court; antes, é um ensina-
mento que intenciona a recepção e efetua o aprendizado. O ensino divino não é 
condicionado à sua recepção, mas é intencional e seu telos não é alcançado sem a 
ativação do trabalho do intelecto criado. Muita energia pode ser gasta afastando a 
teologia de alguns instintos profundos da cultura intelectual moderna, que remo-
vem a inteligência humana da economia da criação e regeneração, e a consideram 
como uma capacidade para juízos transcendentes. Mas a correção de tal pretensão 
cognitiva, por mais que seja ressonante com alguns temas da teologia do pecado 
e da graça, não é isenta de riscos. Imprudentemente desenvolvida, ela pode amea-
çar eliminar o conhecedor humano; essa ameaça será maior na ausência de uma 
teologia da criação bem formulada. Excluir o intelecto criado não engrandece a 
revelação divina, mas a restringe e a tornada ineficaz. Sendo assim, o que a teo-
logia cristã deve dizer sobre a coordenação criacional ao conhecimento infinito de 
Deus e aos seus atos amorosos de instrução?

(1) A inteligência criada é um conjunto de capacidades concedidas e pre-
servadas por Deus. Tendo essas capacidades, as criaturas exercem a inteligência 
para apreender e compreender a realidade em mais do que sua mera presença 
fenomenal, para chegar a julgamentos sobre a realidade e para direcionar a con-
duta em relação à realidade. O exercício da inteligência é um movimento movido: 
inalienavelmente nosso, mas apenas por ser intrinsecamente movido por Deus e, 
portanto, nem totalmente espontâneo nem desprovido da dignidade de um ato 
que nos é próprio. Ao se colocar diante da inteligência criada, Deus não a atordoa, 
mas a faz viver e se mover.

(2) A inteligência criada é finita, nem intuitiva nem abrangente. Ela é dis-
cursiva e laboriosa, operativa no processo de vir-a-conhecer ao longo do tempo e, 
embora haja genuína aquisição e acúmulo de conhecimento, a inteligência criatu-
ral permanece sempre in via, nunca plenamente realizada.

(3) A inteligência criada é caída e regenerada. Separados de Deus, nossos 
atos intelectuais se tornam parte da degradação e enfraquecimento de nossa 
natureza provocado pela queda. As operações do intelecto são prejudicadas pela 
paixão pecaminosa e se tornam inclinadas à idolatria e à fascinação com reali-
dades enganosas e superficiais. Entretanto, mesmo aqui devemos ser cautelosos: 
a teologia às vezes pode dar atenção desproporcional à depravação intelectual, 
especialmente quando assume a forma de uma crítica indiferenciada altamente 



12

carregada dos regimes cognitivos da cultura intelectual moderna. A reprovação 
de tais pretensões pode ser realizada por meio da aplicação da teologia do peca-
do e da justiça externa; mas, desenvolvida de forma imprudente, pode ameaçar 
diminuir a importância do intelecto criado e pode refletir uma malformação 
ou restrição tanto da teologia da criação quanto da regeneração. A inteligência 
criada é capturada pela realidade da regeneração na qual os poderes criados 
renascem, são ordenados aos objetos corretos, libertados da autossuficiência e 
liberados para começarem a operar em sua extensão máxima.

Em resumo: uma teologia propriamente teológica operará em conformi-
dade com esses princípios cognitivos, os quais fornecerão tanto orientação em 
determinados domínios da disciplina teológica quanto normas pelas quais as 
operações intelectuais serão ordenadas, os procedimentos serão deliberados e o 
sucesso será avaliado.

IV.

1. A teologia cristã não é uma atividade arbitrária, mas uma atividade governada 
por e direcionada a fins que precedem teólogos específicos ou atos teológicos 
particulares. O que dizer sobre os fins da teologia?

Fins não são a mesma coisa que propósitos. Um propósito é uma intenção 
humana, algo que determinado agente deseja e para cuja aquisição esse agente 
atua. Um fim, em contrapartida, não é intencional, mas natural, algo que pertence 
à natureza da coisa em si e é independente do desejo humano. Falar sobre o fim de 
uma coisa é indicar a completude ou perfeição que ela vem a ter quando sua na-
tureza é plenamente realizada, quando ela é o que é em seu grau máximo. Coisas 
inanimadas e animadas, animais e seres humanos, atos humanos e seus produtos 
(incluindo as artes da mente) todos possuem seus fins próprios nos quais suas 
várias naturezas são levadas à plenitude.

Nas criaturas humanas, fins e propósitos não são facilmente distinguidos, 
pois como seres morais e racionais, realizamos nossa natureza de forma inten-
cional. Nossa natureza se apresenta a nós como uma vocação. Não realizamos 
nossa natureza instintivamente, mas através de processos de deliberação e es-
colha: nós nos apropriamos de nossa natureza e seus fins, e fazemos desses fins 
nossos propósitos.



13

Em nosso estado atual de deformação moral e espiritual, no qual a restau-
ração de nossa natureza já começou mas permanece incompleta, frequentemente 
encontramos dificuldades em manter a distinção entre fins e propósitos, e em 
permitir que os fins governem nossos propósitos. Isso porque nossos propósitos 
são guiados – às vezes de forma esmagadora – por nossos desejos, e nossos desejos 
podem ser inadequadamente formados, imoderados ou viciosos. Além disso, nos-
sa absorção em nós mesmos e nosso desejo pelo autogoverno podem nos subjugar 
de tal maneira que os propósitos que estabelecemos para nós mesmos acabam 
eclipsando ou substituindo os fins próprios de nossa natureza e que sustentam 
nosso bem. Portanto, em todos os domínios da existência e atividade humana 
precisamos exercer vigilância e conformar propósitos a fins.

A teologia cristã é uma atividade intelectual com fins que derivam de nossa 
natureza, visto que essa natureza se torna parte da história da criação, revelação e 
redenção. Esses fins são científicos, contemplativos e práticos; a teologia será teo-
lógica quando transformar esses fins em seus propósitos, dirigindo e moderando 
suas atividades em conformidade com eles.

2. A teologia cristã busca fins científicos, isso é, a aquisição do conhecimento 
de sua matéria que é apropriado às criaturas, de acordo com seus princípios cog-
nitivos. A busca de fins científicos é um elemento da realização de nossa natureza 
intelectual, e é um bem criacional. Humanos são, por natureza, seres estudiosos. 
Temos um apetite para adquirir conhecimento que ultrapassa o que é necessário 
para a realização imediata de nossa natureza animal e possuímos poderes inte-
lectuais que aplicamos para satisfazer esse apetite. A estudiosidade1 moderada 
e bem ordenada não é autossuficiente ou totalmente espontânea; ela é uma ex-
pressão criacional, o exercício de poderes que foram doados e são movidos, pre-
servados e fortalecidos por um movimento além de si mesmos. A estudiosidade 
é a árdua aplicação desses poderes: não é indolente ou casual, mas concentrada, 
determinada, meticulosa e resistente a conclusões prematuras.

Toda atividade teológica requer esse tipo de busca proposital de fins cien-
tíficos: a revelação desperta a ciência teológica. É através do estudo que Deus se 
torna realmente inteligível, e deficiências na aquisição e no exercício da estudio-
sidade ameaçam a obtenção de outros fins na teologia. Contudo, a busca de fins 

1N. T.: Termo típico da teologia de Tomás de Aquino. Cf. S. Th., IIaIIae, q. 166.



14

científicos é instrumental e intermediária: necessária, mas não suficiente ou final. 
O esquecimento do status instrumental dos fins científicos surge de uma intenção 
desordenada: nossos propósitos para essa atividade não coincidem com seus fins 
intrínsecos, e a devoção excessiva aos fins científicos inibe a realização dos verda-
deiros fins da inteligência teológica. Muito dano à teologia é feito por esse tipo 
de propósito desordenado. O objeto da teologia se torna um objeto que devemos 
apropriar ou dominar pela scientia; seus princípios cognitivos se tornam naturali-
zados e a dependência da teologia da instrução divina é negligenciada. Alguns ti-
pos de ambientes institucionais no qual a teologia é empreendida podem propor-
cionar oportunidades para que tais distorções floresçam, mas sua causa principal 
é a corrupção e a futilidade de nossa natureza intelectual após a queda. Somente 
com a restauração e regeneração dessa natureza, nossos propósitos podem ser 
ensinados a se direcionar para fins adequados; a teologia será teológica na medida 
em que é envolvida nesta renovação.

3. A teologia cristã também busca fins contemplativos. A contemplação – o 
que Tomás de Aquino chama de a “simples intuição da verdade” (S. Th., IIaIIae, 
q. 180, a. 3, ad. 1) – requer que a mente se mova através das coisas criadas para a 
realidade divina, de cuja auto comunicação elas são sinais e portadoras. Contem-
plação é a atenção concentrada para Deus, a causa de todas as coisas, ao invés de 
para as coisas das quais ele é a causa. “Na contemplação ‘o Princípio’, que é Deus, 
é o objeto que buscamos” (Gregório, o Grande, Morals on the Book of Job VI.61). 
Esse fim contemplativo da teologia expressa uma certa teleologia da natureza 
humana, segundo a qual essa natureza se completa no conhecimento de Deus. 
“Essa contemplação [de Deus] é-nos prometida como término de todos os nossos 
trabalhos e perfeita plenitude da alegria” (Santo Agostinho, A Trindade, I.8).

Não é exagero afirmar que uma grande parte da teologia moderna tem sido 
relutante em considerar a contemplação como um fim da inteligência teológi-
ca. As marcas dessa relutância não são difíceis de encontrar. Podem ser vistas, 
por exemplo, no notável prestígio desfrutada pela ciência histórico-literária no 
estudo da Escritura Sagrada; ou nas apresentações da doutrina cristã que são 
desprovidas de ambição metafísica e tratam o dogma como acessório à ciência 
da prática cristã, que é a teologia primeira. O pressuposto (algumas vezes a 
convicção explicitamente articulada) em ambos os casos é que apenas o históri-
co é real, que o intelecto não pode se estender além da esfera da economia dos 



15

textos ou das práticas morais. É um pressuposto impaciente, mas que se provou 
extremamente hábil em moldar os propósitos com os quais o estudo teológico é 
realizado. Sua eliminação do contemplativo é uma inibição do caráter teológico 
da teologia.

4. A teologia cristã busca fins práticos. A verdade contemplada forma e 
governa nosso viver, porque essa verdade nos apresenta a lei de nossa existência. 
Em uma notável linha de pensamento, Tomás pondera se o dom do entendi-
mento é apenas contemplativo. Ele começa observando que esse parece ser exa-
tamente o caso, pois o entendimento “penetra as realidades mais altas” enquanto 
“o objeto do intelecto prático não são as coisas altas, mas as ínfimas, isso é, as 
singulares que são a matéria de nossos atos” (S. Th., IIaIIae, q. 8, a. 3, obj. 1). 
De novo, “o intelecto prático não versa sobre o necessário, mas sobre as coisas 
contingentes que podem dar-se de outra maneira, e que podem ser objeto da 
ação humana” (IIaIIae, q. 8, a. 3, obj. 2). Ele claramente sente a atração dessas 
considerações, mas no fim as considera restritivas. “[O] dom da inteligência 
aplica-se não somente ao que pertence à fé a título primário e principal, mas 
também a tudo aquilo que a ela se ordena. Ora, as boas ações, de certo modo, se 
ordenam para a fé... (q. 8, a.3, resp). Ou ainda, em resposta à segunda objeção: 
“deve-se dizer que cabe à dignidade do dom, que é a inteligência, considerar as 
realidades inteligíveis que são eternas ou necessárias, não somente como elas 
são em si mesmas, mas também enquanto elas são regras para os atos humanos” 
(IIaIIae q. 8, a.3, ad. 2). Não há nenhuma moralização da teologia aqui, nenhu-
ma elevação do prático sobre o intelecto especulativo. Ao invés disso, há o senso 
de que os fins para os quais a inteligência teológica é direcionada não se esgo-
tam na contemplação. Primariamente e principalmente, a inteligência teológica 
almeja as verdades eternas e necessárias, pelo dom de Deus penetrando até suas 
profundezas. Mas, por derivação, essas verdades são reguladoras, e a inteligência 
teológica teria uma visão muito estreita dos interesses da fé se não considerasse 
também o reino da conduta humana.

Esses são alguns dos fins do intelecto teológico. A objetividade desses fins 
torna os atos do intelecto teológico ocasiões para a extensão, até mesmo a trans-
cendência, de si mesmo. Ou seja, esses fins nos colocam em uma situação e 
estabelecem uma vocação não inventada por nós, à qual somos convocados, com 
a ajuda divina, a nos conformar e que devemos aprender a amar e carregar in-



16

tencionalmente. Além disso, porque os fins apresentam a lei natural do intelecto 
– aquilo que o intelecto tem que ser, as maneiras pelas quais ele deve agir se 
sua natureza deve ser completa – eles fornecem a base para ordenar e classificar 
tarefas intelectuais específicas e determinar a validade ou utilidade de procedi-
mentos intelectuais específicos. As análises dos discursos de poder iluminam o 
ascetismo cristão primitivo? Nossa resposta dependerá em grande parte do que 
consideramos como os fins da teologia. Mas os fins só podem desempenhar 
essa função discriminativa à medida que são apropriados. E, na teologia cristã, 
a apropriação dos fins não pode ocorrer sem mortificação e vivificação, a repeti-
ção na vida da mente do padrão batismal de toda a existência cristã. Com isso, 
passamos a considerar as virtudes do teólogo como um quarto elemento no que 
torna a teologia teológica.

V.

Uma compreensão do caráter teológico do intelecto teológico cristão requer, 
por fim, alguma atenção a seus praticantes e suas obrigações de exercitar certas 
virtudes. Tanto a objetividade racional quanto o senso comum cristão nos im-
pedem de falar muito cedo algo sobre a subjetividade do teólogo, que só entra 
em consideração depois de termos tratado do objeto, dos princípios cognitivos 
e dos fins da teologia. No entanto, eu seu devido lugar, um modesto esboço 
da graça pessoal que o teólogo deve manifestar é uma extensão necessária de 
um relato do intelecto teológico no reino da regeneração. O telos dessa obra 
divina é nossa santificação: a limpeza e enriquecimento de nossa pobre e cor-
rupta natureza pelo Espírito Santo, no qual nossa vida, incluindo nossa vida 
intelectual, é renovada. A renovação, comunicada no batismo e continuamente 
reiterada no despojar-se da velha natureza e no revestir-se da nova, inclui a 
renovação do espírito da mente (Ef 4.22-24). Essa renovação é tanto uma 
condição quanto uma vocação, o dom de uma nova história moral e intelectual 
da qual o trabalho da teologia é igualmente um episódio. O que mais pode ser 
dito dessa história?

Deus é o criador e o instrutor do intelecto criado, criando, preservando e 
se dirigindo a nós. Nosso intelecto é, portanto, possuído por nós como criatu-
ras. Ter intelecto é estar em relação a Deus, seu doador; como propriedade de 
nossa natureza criada, ele permanece sendo um dom e, em possuí-lo, somos, 



17

como Calvino coloca, “vestidos e adornados por excelentes dons de Deus” (A 
Instituição da Religião Cristã II.ii.15). No exercício desse dom, exercemos nos-
sa condição de criatura, porque esse exercício é um auto movimento, o qual é 
movido por Deus que, continua Calvino, “preenche, move, vivifica, pela virtude 
do mesmo Espírito, e isso segundo a natureza de cada um, atribuída pela lei da 
criação” (II.ii.16).

Ainda assim, o desempenho de nossa natureza intelectual é distorcido pela 
queda. A depravação do intelecto não é tal que nossa natureza intelectual é total-
mente destruída: “algum resíduo da inteligência e do juízo permanece” (II.ii.12). 
Mas por conta da queda, nosso intelecto não é mais bem-direcionado; ele não se 
move mais agilmente em direção a seu objetivo, mas é dispersado. “[O] amor pela 
verdade... definha antes de iniciar seu caminho, uma vez que logo cai na vaidade. 
Pois a mente do homem, diante do obscurecimento, não quer seguir a reta vida da 
investigação do verdadeiro, mas vagueia por vários erros, e tal como tantas vezes 
afunda tateando nas trevas até que desapareça finalmente dispersa. Assim, ao 
buscar a verdade, revela o quão é inepta para buscá-la e encontrá-la” (II.ii.12). O 
intelecto caído é “fútil” (Rm 1.21; Ef 4.17f ).

Nesse estado de futilidade, a estudiosidade é distorcida em curiosidade. 
Curiosidade é a desordem do apetite intelectual, na qual os poderes intelectuais 
criados são aplicados a objetos impróprios de novos conhecimentos. A curiosida-
de busca conhecer realidades criadas sem referência a seu criador – como fenôme-
nos, não como coisas criadas – e o processo de vir-a-conhecer acontece de forma 
desordenada, indiscriminada e orgulhosa. O batismo põe um fim à curiosidade, 
mas não a elimina. Ela continua nos assediando, mesmo no trabalho do intelecto 
teológico. Como a curiosidade entra na teologia?

A curiosidade entra quando a teologia negligencia seu objeto particular e se 
entrega promiscuamente a quaisquer fontes de fascínio que se apresentem, especial-
mente se forem inovadoras, tornando-se, assim, inquieta e instável. A curiosidade 
entra quando a teologia ignora ou se desvincula de sua localização na esfera da 
instrução divina e passa a se considerar espontânea e quodlibetal2, ocupada na aqui-

2N. T.: Termo latino que se refere a um tipo de discussão e método pedagógico 
comum na Idade Medieval. A disputatio quodlibetal ou quaestiones quodlibetales eram 
discussões onde eram disputadas questões aleatórias e de gêneros variados. Como coloca 



18

sição de todo tipo de novo conhecimento, mas não mais moldada pelo currículo da 
escola da revelação. A curiosidade entra quando a teologia se esgota nas superfícies, 
falhando em completar o curso do intelecto em direção a Deus. Absorvido pelas 
propriedades históricas naturais dos vários assuntos com que se ocupa, não segue 
suas indicações, não se deixa conduzir por eles à verdade divina. A curiosidade entra 
quando a teologia distorce seus próprios fins, apegando-se tão intensa e exclusiva-
mente aos fins da ciência que a contemplação e a formação da conduta atrofiam.

A curiosidade é absurda, a manifestação espúria de uma natureza que não 
existe, o fracasso em manifestar a natureza que realmente existe. Pois é função do 
Filho eterno acabar com a natureza corrupta e em seu lugar criar uma nova na-
tureza; e é função do Espírito Santo tornar essa nova natureza real e operativa na 
conduta das criaturas. Por meio do trabalho “físico” do Espírito, a nova natureza 
é transmitida e seu curso governado, de modo que o espírito da mente é real-
mente renovado. A teologia cristã é uma instância dessa renovação, e sua busca 
nos convoca a empreender suas tarefas de maneiras que demonstrem a justiça e a 
santidade da nova natureza. Alguns exemplos...

Na atividade teológica regenerada, a cobiça intelectual é substituída pela 
fome de instrução divina. “Meditarei nos teus preceitos e às tuas veredas terei res-
peito... teus testemunhos são o meu prazer, são os meus conselheiros... Ensina-me 
bom juízo e conhecimento, pois creio nos teus mandamentos (Sl 119.15, 24, 66). 
Há uma ética e metafísica do intelecto no que o salmista diz: a confiança de que 

Alain de Libera em A Filosofia Medieval, a literatura quodlibetal eram “as questões dis-
putadas sobre ‘qualquer assunto’”. Cf. também a definição em J. Ferrater Mora, Dicionário 
de Filosofia, Tomo 1- A-D (São Paulo: Edições Loylola, 2000), p. 756: “Durante o século 
XIII destacou-se outro ‘gênero’, ainda mais independente: a disputatio. Como o que se 
disputava ou discutia era, contudo, uma questão, nasceu a forma denominada quaestio 
disputata, da qual temos tantos exemplos na escolástica dos séculos XIII e XIV. A disputa 
podia ser verbal ou escrita. Como subgênero, logo surgiu a chamada disputatio quodlibe-
tal, disputação quodlibética ou quodlibetal. Sua origem deve se ao fato de que em certos 
dias se permitia aos ouvintes escolher uma ou várias questões de qualquer tipo. Estabe-
leceu-se assim a diferença entre as quaestiones disputatae e as quaestiones quodlibetales 
ou de quolibet ad voluntatem cuiuslibet. Exemplo das primeiras são as Quaestiones dis-
putatae de veritate, e as Quaestiones disputatae de malo, de Santo Tomás. Exemplo das 
segundas são as Quodlibeta de Santo Tomás (em número de doze) e as Quaestiones de 
predicamentis in divinis, de Jacob de Viterbo”.



19

seus empreendimentos podem florescer porque há conselho divino; uma sensação 
da infinita beleza do ensino divino; uma avidez em dar atenção irrestrita à instru-
ção de Deus; um apelo confiante a Deus para continuar a conceder conhecimento.

Na atividade teológica regenerada, a atenção é direcionada a um assunto 
singular com um interesse definido. A teologia cristã é uma ciência abrangente 
que trata de Deus e de todas as coisas. Mas, apesar de todo o seu escopo, a teologia 
cristã é um exercício de concentração que requer um olhar fixo não em tudo, mas 
nos caminhos de Deus (Sl 119.15); somente em conformidade com essa restrição 
a teologia descobrirá que tem algo a dizer sobre todas as coisas.

A atividade teológica regenerada será acompanhada em cada momento pelas 
práticas da religião. A “religião” é a condição de estar ligado a Deus; denota, como 
coloca Tomás, uma “orientação para Deus. A Ele principalmente nos devemos 
ligar, como a infalível princípio. A quem também a nossa atenta eleição se deve 
dirigir, como para o último fim do qual nos desviamos pelo pecado e, crendo e 
protestando a fé, deveremos a ele voltar” (S. Th., IIaIIae, q. 81, a. 1, corp). As prá-
ticas da religião são aqueles atos que expressam adequadamente a condição de 
comunhão com Deus na qual, após o longo exílio do pecado, fomos novamente 
introduzidos por meio das missões reconciliadoras do Filho e do Espírito. A co-
munhão com Deus e a religião a que ela dá origem é o contexto no qual toda a 
vida regenerada acontece: suas dimensões domésticas, civis, práticas e intelectuais. 
Na ausência da religião, a teologia não consegue manter seu caráter teológico por 
muito tempo. Se não for intencionalmente baseada na Sagrada Escritura, se não 
clamar pela benevolência de Deus em oração, se não mortificar a distração pelo 
uso correto do corpo e abandonar o tipo de desprendimento irônico de seu objeto, 
a teologia será, na melhor das hipóteses, de valor indiferente e, na pior das hipó-
teses, uma estranha figura no reino da bondade divina.

VI.

Essas observações preliminares nem mesmo começam a abordar a história cultu-
ral e religiosa em cuja última extremidade nos encontramos, no decurso da qual 
essa compreensão da natureza da teologia cristã em grande parte desapareceu. 
Em particular, elas não abordam a fragmentação da teologia ao longo do século 
XVIII, sua dispersão em um conjunto diverso de investigações em objetos reli-
giosos culturais estudados por diferentes métodos e as tentativas da enciclopédia 



20

teológica de recuperar a teologia como uma ciência unificada. Nem dão atenção 
à naturalização tanto dos objetos quanto das operações do intelecto teológico. 
Tampouco dizem qualquer coisa sobre o efeito desses processos nos vários am-
bientes em que a teologia é exercida, ou nos currículos estabelecidos em tais am-
bientes. Se ao menos tivéssemos tempo e mundo suficiente...3

Quando a teologia é teológica? Não quando se considera uma contribuinte edu-
cada, embora um tanto anuente, para as discussões acadêmicas mais amplas, inserindo 
seu conjunto de valores em uma agenda estranha a si mesma e se descobrindo muitas 
vezes lendo um roteiro escrito por outra pessoa: isso é simplesmente o triunfo da 
faculdade filosófica que Kant considerava o destino da teologia na era crítica. Tam-
pouco quando a teologia tenta dar alguma coerência a suas atividades através do diá-
logo entre subdisciplinas: “teologia e estudos bíblicos” e afins. Tais diálogos, por mais 
agradáveis e instrutivos que sejam, geralmente assumem que, embora a família tenha 
se rompido e seus membros tenham seguido caminhos separados, não há porque não 
ter uma reunião ocasional. Algo mais abrangente é requerido de nós: uma recupera-
ção da sacra doutrina em seu sentido pleno e suas noções correspondentes de instru-
ção divina, igreja, santidade e assim por diante. Se instituições teológicas possuem a 
disposição e a capacidade para tal recuperação ainda não está claro. Mas uma teologia 
propriamente teológica não tem nenhuma razão para se trancar em lamento, antes 
possui todos os motivos para expressar aquela magnanimidade com que nos debru-
çamos sobre os grandes assuntos. “Não fosse a tua lei ter sido o meu prazer, há muito 
já teria eu perecido na minha angústia” (Sl 119.92); mas: “Para sempre, ó Senhor, está 
firmada a tua palavra no céu” (Sl 119.89), e, portanto, a teologia teológica é possível.

Referências bibliográficas

AQUINO, Tomás de. Suma teológica. Trad de G. C Galache et al. São Paulo: 
Loyola, 2001-2006. 9 vols.

AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus. Trad. Oscar Paes Leme. Petrópolis, Rio 
de Janeiro: Vozes. Parte I e II.

_________________. A Trindade. São Paulo: Paulus, 1995.

3N. T.: Possivelmente uma referência ao poema To His Coy Mistress, escrito pelo 
poeta inglês do século 17 Andrew Marvell.



21

John Bainbridge Webster FRSE (1955–2016) foi um 
clérigo e teólogo anglicano inglês que escreveu nas 
áreas de teologia sistemática, histórica e moral. 
Nasceu em Mansfield, Inglaterra, em 20 de junho de 
1955, e foi educado na Bradford Grammar School e 
na Universidade de Cambridge. Após uma distinta 
carreira, ele faleceu em sua casa na Escócia em 25 de 
maio de 2016 com a idade de 60 anos. No momento 
de sua morte, ele era o Chair of Divinity no St. Mary’s 
College, University of St Andrews, Escócia.

Sobre o autor

John Bainbridge

CALVINO, João. A Instituição da Religião Cristã. Trad. Carlos Eduardo de Olive-
ra et al. São Paulo: Editora UNESP, 2008-2009. Tomo I e II.

Clement of Alexandria. 1954. Christ the Educator. Fathers of the Church. Wa-
shington: Catholic University of America Press.

Gregory the Great. 1844. Morals on the Book of Job. Parker: Oxford.

Tradução: Breno Nunes 
Título original: What Makes Theology Theological?
https://risweb.st-andrews.ac.uk/portal/en/researchoutput/what-makes-theolo-
gy-theological(4203ad49-b87b-4efc-bd18-503122572d29)/export.html


