
47

A Bíblia é a palavra de Deus e podemos 
confiar em seu conteúdo

Thiago Oliveira

Embora seja sempre colocado como uma coisa arrojada, a contestação da 
Bíblia como Palavra de Deus é bem antiga. Para compreendermos um 
pouco de onde vem tais contestações e termos uma resposta adequada, 

analisemos brevemente três correntes teológicas: Liberalismo, Neo-Ortodoxia e 
Teologia Reformada.

O Liberalismo Teológico tem ligação com o método histórico-crítico de 
interpretação bíblica. Este método nega a inspiração divina e reduz as Escritu-
ras a um compêndio da fé israelita e dos primeiros cristãos, recheado de erros e 
contradições. Influenciado pelo Iluminismo, o Liberalismo adquiriu um caráter 
antropocêntrico e relativizou questões-chaves da dogmática. Schleiermacher foi 
o grande expoente dessa corrente que se afastou a passos largos do ensino orto-
doxo e fez com que a Igreja europeia abraçasse o mundanismo e declinasse para o 
Cristianismo secularizado que até hoje é uma de suas marcas.

Todavia, com o advento da Primeira Guerra Mundial, todo o ideal progres-
sista-iluminista foi por água abaixo. As correntes de pensamento entram em crise 
e a Teologia não foge à regra. É justamente neste cenário que surge Karl Barth 
com o que chamamos de Neo-Ortodoxia ou Barthianismo. A Neo-Ortodoxia 



48

lutou contra a secularização da Igreja e defendeu que a Bíblia é a palavra de Deus 
revelada aos homens.

O grande problema da corrente Neo-Ortodoxa é que ela conservou a crítica 
bíblia do Liberalismo, a mesma que reduziu as Escrituras a um livro de fé comum. 
A diferença é que os barthianos afirmam que mesmo contendo erros, a Bíblia é 
a Voz de Deus para a humanidade. Para sustentar essa posição, argumentam que 
a parte histórica é irrelevante para a fé salvífica, sendo assim, pouco importa a 
veracidade dos relatos bíblicos sobre a Queda, o Dilúvio, o Cativeiro Egípcio,  etc.

Para a Teologia Reformada (evangélica/protestante) a Bíblia é a Palavra de 
Deus em sua totalidade e está isenta de erros. Desde o século XVI, de Lutero até 
os dias de hoje, cristãos de confissão reformada adotam o Sola Scriptura como 
ponto crucial da fé. Calvino (2006, p.72), o grande sistematizador da doutrina 
reformada, fala o seguinte quanto ao questionamento da procedência divina das 
Escrituras:

Se, pois, quisermos firmar a nossa consciência de modo que não permaneça 
agitada e em perpétua dúvida, é preciso que coloquemos a autoridade da Escri-
tura muito acima das razões ou das circunstâncias ou das conjecturas humanas; 
quer dizer, é preciso que a estabeleçamos como base no testemunho do Espírito 
Santo. Porque, ainda que, por sua própria majestade, a Escritura nos leve a res-
peitá-la, não obstante só começa a tocar-nos quando é selada em nosso coração 
pelo Espírito Santo. [...] É graças à certeza dada por uma autoridade superior 
que concluímos, que, sem dúvida nenhuma, a Escritura nos foi outorgada dire-
tamente por Deus.

Com isso, Calvino defende que por ser um livro de revelação, a Bíblia pre-
cisa ser revelada a nós através de uma ação soberana do próprio Deus, na pessoa 
do Espírito. O mesmo processo revelacional ocorreu com os autores bíblicos que 
passaram por um processo de inspiração para deixar registrada a Palavra de Deus 
como uma fonte revelacional permanente e completa, ao ponto de não mais haver 
a necessidade de uma outra (i.é. nova) revelação. Tudo o que precisamos saber so-
bre Deus está registrado nos escritos do Antigo e do Novo Testamento. Assim, o 
primeiro questionamento (a Bíblia é de Fato a Palavra de Deus?) está respondido.

Dizer que a Bíblia é um livro inspirado é estar de acordo com que a mesma 
diz acerca de si própria (2Tm 3:16). No entanto, a inspiração não foi um ditado 



49

divino. Deus usou as características humanas de cada autor para dizer aquilo que 
deveria ser dito. Muitos fazem confusão com esta informação e dizem que se 
existe este viés de humanidade no processo de escrituração e o erro é inerente da 
condição humana, logo, existe a possibilidade de ter erros na Bíblia. Barth é um 
exímio defensor do errare humanum est. Embora isto seja verdade, não quer dizer 
que os homens erram sempre em tudo que fazem, muito menos concluir que o 
erro é necessário ao homem.

O homem é limitado por ser finito, porém a finitude não o torna falível sem-
pre. Há de se separar onisciência de infalibilidade. Estas duas coisas estão con-
juntas em Deus, não nos homens. Como afirma Sproul (2012, p. 49): “Finitude 
significa uma necessária limitação de conhecimento, mas não significa obrigatoriamente 
uma distorção do conhecimento. A confiabilidade do texto bíblico não deve ser negada 
com base na finitude do homem”.

Respondendo ao questionamento sobre a confiabilidade bíblica, sobretudo 
do Novo Testamento, o mais questionado, apelamos para dois argumentos bas-
tante convincentes:

- Argumento bibliográfico: Corresponde a lacuna do tempo histórico em 
que o livro foi escrito e o manuscrito mais antigo que temos dele. Por exemplo: 
O manuscrito da obra de Platão mais antigo que temos data de 1200 anos após o 
filósofo grego ter escrito o original. Aristóteles também escreveu 1400 anos antes 
da cópia mais antiga que possuímos dele. Já o intervalo do original para a cópia 
de um livro do NT é de apenas 100 anos, e temos esta certeza graças à descoberta 
arqueológica do papiro de John Rylands.

- Argumento manuscritológico: Corresponde a quantidade de cópias de 
um presumível texto original. Quanto maior a quantidade de cópias, maiores são 
as chances de identificar as imprecisões. Por exemplo: Temos sete cópias manus-
critas de Platão em todo o mundo. De Aristóteles temos apenas cinco cópias. Em 
contrapartida, contando apenas as cópias gregas, o texto do Novo Testamento é 
preservado em aproximadamente 5.686 porções manuscritas parciais e completas 
que foram copiadas a mão a partir do século I até o século XV.

Além dos manuscritos gregos, há várias traduções partindo do grego. Con-
tando com as principais traduções antigas em aramaico, copta, árabe, latim e ou-
tras línguas, há 9 mil cópias do Novo Testamento. Isso dá um total de mais de 14 
mil cópias do Novo Testamento. Além disso, se compilarmos milhares de citações 



50

dos pais da igreja primitiva dos séculos II a IV pode-se reconstruir todo o Novo 
Testamento com exceção de onze versículos. De modo que se não for possível 
confiar na Bíblia, também deve ser posto em xeque a autenticidade de toda e 
qualquer obra literária da Antiguidade.

Logo, a Bíblia não deve ser vista, por um cristão, como um livro não sagrado 
ou não confiável. Ela é o canal pelo qual Deus fala com os seus de maneira espe-
cial, revelando a Si, tendo como ápice do conteúdo revelacional o próprio Cristo 
que não é um personagem que pode ser retirado da Escritura para que tenhamos 
um encontro verdadeiro com ele. É o Jesus das páginas da Escritura que adora-
mos e seguimos. E este próprio Jesus teve um relacionamento com os escritos 
sagrados que nos servem de exemplo. Sobre a relação e o uso que Cristo faz da 
Escritura, quero registrar cinco episódios:

1 — Lendo Isaías em Nazaré

Ainda no começo de seu ministério Jesus parte para Nazaré, cidade em que foi 
criado, onde residiam familiares e amigos. Num sábado, vai até a sinagoga e se-
gundo o registro de Lucas (4.14–30) lê Isaías 58.6 e 61.1,2. Ao terminar de ler, 
devolve o rolo ao assistente e quando todos têm os olhos fitos nele, exclama: “hoje 
se cumpriu a Escritura que vocês acabaram de ouvir”. O texto do profeta era uma 
profecia messiânica, ou seja, após ler o que estava escrito (Sola Scriptura) a respeito 
do Cristo, Jesus afirmou ser ele o prometido a Israel. Muitos ficaram intrigados, a 
grande maioria rejeitou a sua mensagem, mas ele fez o que era de costume: ia até 
a sinagoga e através de um manuscrito do Antigo Testamento começava a ensinar 
que aquilo era um testemunho sobre si mesmo. Mais adiante, ao ser perseguido 
por causa de sua pregação, Jesus diz aos judeus: “Se vocês cressem em Moisés, 
creriam em mim, pois ele escreveu a meu respeito. Visto, porém, que não creem 
no que ele escreveu, como crerão no que eu digo? ( Jo 5.46,47)”. É no Pentateuco, 
isto é, nos cinco primeiros livros da Bíblia que Jesus vai afirmar que estão as bases 
para que creiamos nele. Isso corrobora ou não com o Sola Scriptura?

2 — Citando Deuteronômio na tentação

Antes de ter chegado a Nazaré, o Filho de Deus havia sido tentado no deserto 
(ver Lc 4.1–13) e lá, diante de todas as armadilhas falaciosas de Satanás, defen-
deu-se usando por três vezes o livro de Deuteronômio. Na primeira resposta que 



51

deu, usou Deuteronômio 8.3, depois rebateu outra mentira diabólica com Deute-
ronômio 6.13 e por fim utilizou Deuteronômio 6.16. O Diabo foi derrotado pela 
Palavra. Jesus poderia ter derrotado o seu adversário de qualquer outra forma, mas 
quis demonstrar o poderio do texto sagrado frente às tentações que o nosso vil 
tentador lança sobre nós. Será que nós deveríamos almejar vencer portando outra 
arma que não seja a Escritura?

3 — Ética com base em Gênesis

Quando indagado acerca do divórcio (ver Mt 19), a resposta de Jesus foi baseada 
em Gênesis 2.24. Assim, fundamentado em um princípio da Escritura, afirmou 
que não competia aos homens separar aquilo que tinha sido Deus quem havia 
juntado. O casamento tem uma base moral, é realizado mediante juramento. Logo, 
trata-se de uma questão ética. Os princípios éticos que devem nortear os cristãos 
são os encontrados na Bíblia, por isso dizemos que ela é nossa regra de fé e prática. 
Jesus foi abordado e questionado com argumentos que derivavam da tradição hu-
mana e respondeu com um princípio bíblico. Estamos imitando o nosso Mestre?

4 — Agindo sem ferir a Escritura

Jesus e os doze colhiam espigas num dia de sábado e foram repreendidos pelos 
fariseus (ver Mt 12). A acusação era de que eles estavam fazendo algo ilícito. 
A resposta dada por Jesus é novamente embasada na Escritura. Ele responde 
fazendo uma pergunta “Vocês não leram o que fez Davi quando ele e os seus 
companheiros estavam com fome?”. A referência está em 1 Samuel 21 quando o 
Rei Davi e seus homens comeram os pães que eram destinados apenas aos sacer-
dotes. Obviamente os fariseus tinham lido, pois, esta era uma parte importante 
do seu trabalho de intérpretes da lei. Jesus estava agindo sem ferir a Escritura e 
diante da acusação mostrou que sua atitude era respaldada com um exemplo que 
vem da Bíblia. Será que em nosso meio há esta convicção? Será que nossos atos 
coadunam com o que está na Bíblia?

5 — Caminhando e expondo o texto sagrado

Após morrer e ressuscitar, Jesus aborda dois discípulos que estavam caminhan-
do na estrada para Emaús. Entristecidos e confusos, os dois discutiam enquanto 



52

andavam. Jesus se aproximou sem que eles o reconhecessem e perguntou o que 
estava se passando (ver Lc 24.14–35). Eles estranharam a pergunta, pois, era de 
conhecimento de todos o que havia acontecido com Jesus de Nazaré, mas res-
ponderam. Eles começaram a relatar os fatos e até disseram que a tumba esta-
va vazia e que as mulheres e os apóstolos confirmavam isso, porém estavam tão 
atordoados que não conseguiam ligar os fatos. Cristo, ainda sem ser reconhecido, 
tratou de confortá-los e elucidou que tudo aquilo era cumprimento do que estava 
registrado no Antigo Testamento. “E começando por Moisés e todos os profetas, 
explicou-lhes o que constava a respeito dele em todas as Escrituras”. Isso é algo 
magnífico. A Palavra encarnada explicava a palavra revelada e registrada na lei e 
nos profetas. A Bíblia é a testemunha mais segura da pessoa e da obra de Cristo, e 
o próprio fazia uso com maestria desse testemunho. Quando falamos sobre Jesus 
em nossa evangelização, adotamos a Escritura como fonte suprema de revelação 
ou procuramos fontes nada confiantes para testemunharmos do Evangelho?

Mesmo diante do exposto, poderá haver algumas pessoas que não saberão 
lidar com o fato de Cristo ser a Palavra de Deus e dizer o mesmo com relação 
à Bíblia, pois, como Escritura Sagrada, ela também recebe a mesma titulação. O 
já mencionado Karl Barth, tinha a sua obra fundamentada no apreço por Cristo 
como o autor e consumador da história da salvação. Ele rejeitava dizer que a 
Escritura era Palavra e alegava que a Bíblia (e a pregação também) tornam-se a 
Palavra na medida em que transmite o fim da revelação divina, isto é, Cristo Jesus.

Por mais que Barth tenha buscado colocar a Jesus num patamar distinto 
e acima de todas as coisas, incluindo a própria Bíblia, por ter tamanha estima 
ao Verbo Encarnado, isso gerou muitos problemas posteriores, e, por conta de 
sua influência, alguns de seus leitores acabaram se aproximando do liberalismo 
que Barth tanto combateu, enfraquecendo a ortodoxia ao colocar em xeque a 
autoridade da Escritura, por não terem rejeitado completamente os pressupos-
tos hermenêuticos do método histórico crítico. Todavia, é preciso entender que, 
embora Jesus e a Escritura sejam distintos, ambos são Palavras de Deus e tendo 
a distinção bem fundamentada, não correremos o risco, como alegam alguns, de 
venerarmos o livro ao invés de venerarmos a pessoa de Jesus.

Primordialmente, Jesus é aquele que é a Palavra ( Jo 1.1), por toda a eter-
nidade. A Escritura, tem caráter de transitoriedade, pois, ao estarmos no Reino 
Celestial em plena comunhão com Cristo, conheceremos de maneira íntima e 



53

gloriosa aquele que é a Palavra Viva (1Jo 1.1). De modo que a Escritura não se 
fará necessária por já ter cumprido o seu papel em ser a Palavra de Deus que 
aponta para Cristo nesta presente era. Assim como no Éden, o relacionamento 
com o Deus Triúno era pessoal, pois Deus “andava pelo jardim” (Gênesis 3.8), 
assim será a nossa comunhão restaurada, onde falaremos com o SENHOR face a 
face e nos alimentaremos diretamente da Sua glória.

Mas, então, por que chamamos a Bíblia de Palavra de Deus? A resposta 
mais simples seria porque através dela Deus fala e comunica a revelação. A Bíblia 
registra as ações de Deus no mundo, e Cristo é a personagem fundamental no 
drama da redenção. Portanto, a Bíblia, ao falar de Cristo, revela as ações do Deus 
Triúno no desenrolar da criação, queda e redenção. Por isso que não podemos 
tratá-la como um simples livro: “A Bíblia é ‘sagrada’ porque seu discurso se distingue 
como instrumento da atividade comunicadora trinitária e, portanto, como extensão da 
presença comunicadora pessoal do próprio Deus (VANHOOZER, 2016, p. 69)”.

O apóstolo Paulo parece compreender isso ao escrever “Pois a Escritura diz 
ao faraó: Para isto mesmo te levantei: para mostrar em ti o meu poder, e para que 
o meu nome seja anunciado em toda a terra” (Romanos 9.17, versão Almeida 21). 
Aqui temos a palavra grega graphē (γραφὴ), que em seu uso comum sempre alude 
aos escritos sagrados, como quando o apóstolo fala a Timóteo que “Toda a Escri-
tura (graphē) é inspirada por Deus” (2Timóteo 3.16). A alusão é de quando Moisés 
vai até faraó e ele transmite a Palavra de Deus, logo, se o profeta falou aquilo que 
é a divina verbalização e Paulo usa o termo “Escritura” pare relatar isso, não con-
cluímos outra coisa senão que não apenas Paulo, mas o colegiado apostólico (uma 
vez que o próprio Pedro recomenda a leitura das cartas paulinas [2Pe 3.15-16]) 
consideram o livro como sendo a Palavra, por conta de sua origem divina.

Se o que está registrado na Bíblia são os atos e as palavras de Deus, temos 
a ação de Deus por meio da linguagem. Linguagem esta que aponta para Cris-
to desde Gênesis 3.15, onde temos a primeira promessa messiânica. Ademais, 
é o próprio Cristo quem diz que as Escrituras dão testemunho dele ( Jo 5.40). 
Destarte, ao invés de enxergar um conflito para usar a mesma terminologia para 
falar de Jesus e da Bíblia, deveríamos buscar o entendimento de que “É impres-
cindível dar atenção total, e sábia, à Escritura como Palavra de Deus registrada por 
escrito se quisermos adorar e seguir corretamente a Palavra encarnada, o Filho de Deus 
(WARD, 2017, p. 89)”.



54

Aprouve ao Senhor que o conhecimento acerca de si mesmo se desse por 
meio da palavra que está registrada no livro sagrado. Por isso que obedecer a 
Palavra escrita é o mesmo que obedecer a Palavra viva; e desprezar a primeira é 
desprezar a segunda. É pertinente utilizarmos outra citação de Timothy Ward 
(2017, p. 87):

Se relutamos em pensar nas Escrituras como “Palavra de Deus” inequívoca, dis-
tanciamos Cristo das Escrituras por meio da qual ele se apresenta a nós para que 
possamos conhecê-lo. Em consequência, seria difícil eliminar a suspeita de que, 
conhecer Cristo pelas Escrituras não significa que tenhamos comunhão com 
Deus como ele é de fato. As Escrituras dão testemunho de uma relação real e 
ontológica entre o Filho e suas palavras nela registradas. Portanto, não devemos 
nos afastar da terminologia que o próprio Deus nos concedeu nas Escrituras 
para que possamos lidar com essa relação profunda entre Cristo como Palavra e 
as Escrituras como Palavra.

A Bíblia é o local mais confiável que temos para acessarmos as informações 
sobre o Divino. Obviamente o SENHOR é bem maior, no entanto, quis Ele 
deixar este conhecimento escriturado, com um cânon fechado para não poder 
sofrer acréscimos, e através desse cânon os homens tivessem noção de quem Ele 
é, e, concomitantemente, descobrissem também algo sobre si, ou seja, que são 
pecadores que se encontram sob a ira divina, necessitados da graça para obter o 
perdão de seus pecados e, consequentemente, a salvação. O Soberano nos deu um 
livro sagrado que nos conta exatamente aquilo que precisamos saber. A Bíblia não 
nos fornece todas as informações sobre Deus, mas ela nos dá as informações que 
são necessárias. Se quiserem tratar as Escrituras, isto é, o seu conteúdo, como não 
sendo a Palavra de Deus, então de onde tirarão um conhecimento revelacional 
seguro sobre o mesmo?

Finalizo este breve artigo com a sabedoria registrada na Confissão de Fé de 
Westminster que em seu primeiro capítulo, no artigo sexto, assim nos diz: “Todo o 
conselho de Deus concernente a todas as coisas necessárias para a glória dele e para a sal-
vação, fé e vida do homem, ou é expressamente declarado na Escritura ou pode ser lógica 
e claramente deduzido dela”. Confiem na Escritura, pois ela é a Palavra de Deus.



55

Referências bibliográficas:

CALVINO, João. As Institutas. Volume 1. São Paulo: Editora Cultura Cris-
tã,2006.

SPROUL, R.C. Posso Crer na Bíblia? São José dos Campos: Editora Fiel, 2012.

VANHOOZER, Kevin J. A Trindade, As Escrituras e a Função do Teólogo. São 
Paulo-SP: Edições Vida Nova 2016.

WARD, Timothy. Teologia da Revelação. São Paulo-SP: Edições Vida Nova 2017.

é graduado em História e especialista em Ciência 
Política, ambos pela Fundação de Ensino Superior de 
Olinda (Funeso). Mestrando em Estudos Teológicos pelo 
Mints-Recife. Professor de Teologia em seminários na 
região metropolitana do Recife. Casado com Samanta e 
pai de Valentina.

Sobre o autor

Thiago Oliveira


