
Teologia Brasileira
Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova	 2

Editorial	 3

O que torna a teologia teológica?                      4	
John Bainbridge

Cristocentricidade vs Cristomonismo:  
um resgate à ênfase trinitária                          22
Paulo Rodrigues

Compaixão e convicção de mãos dadas         34
Ana Carolina Peck Mafra

A Bíblia é a palavra de Deus e podemos 
confiar em seu conteúdo                                   47
Thiago Oliveira

Lançamentos	 56

Nº 85 | 2021 ISSN 2238-0388



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Corpo editorial

Editor responsável: 
Franklin Ferreira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Josiane de Almeida e Jonathan Silveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Já está disponível mais uma edição da revista Teolo-
gia Brasileira! Nesta edição, apresentamos um ensaio 
de John Webster sobre a natureza da teologia. Webster  

explica que os fins da teologia são científicos, contemplativos 
e práticos. Os praticantes da teologia são pessoas regeneradas 
na igreja de Cristo, cujo intelecto criado é instruído por Deus e 
cujas obras são acompanhadas pelas práticas da religião.

Também apresentamos um texto de Paulo Rodrigues, que 
nos oferece uma reflexão sobre como a doutrina da Trindade 
sustenta todo o edifício revelacional escriturístico e cosmológi-
co, devendo ser tanto um referencial hermenêutico quanto um 
referencial para a vida cristã.

Ana Carolina Peck Mafra, por sua vez, mostra como a 
igreja evangélica no Brasil tem sido influenciada pelas ideolo-
gias liberais que discutem as questões da sexualidade na atuali-
dade. Em vez de se apresentarem como defensoras da verdade, 
tais igrejas se revelam cada vez mais progressistas e liberais, 
manifestando oposição a igrejas com posicionamentos conser-
vadores sobre a sexualidade.

Por fim, Thiago Oliveira nos mostra como a Bíblia é a Palavra 
de Deus e por que podemos confiar em seu conteúdo, apesar de 
afirmações contrárias que de longa data se levantam contra ela.

No vídeo desta edição, Kevin Vanhoozer destaca como a 
igreja e seus discípulos são representantes fiéis das Escrituras 

e da doutrina cristã. Vanhoozer mostra que o 
objetivo da teologia é formar a mente, o cora-
ção e os hábitos de Jesus em seus seguidores e, 
assim, fazer igreja e criar discípulos.

Boa leitura!

https://youtu.be/vEnkcHREhFU


4

O que torna a teologia teológica?

John Webster 

Resumo: Uma compreensão da natureza da teologia envolve um relato de 
seu objeto, seus princípios cognitivos, seus fins e seus praticantes. O obje-
to da teologia é duplo: primariamente Deus, a Santíssima Trindade, e de 

modo derivativo todas as coisas em relação a Deus. Deus é primeiro considerado 
absolutamente, depois relativamente; todas as outras coisas são tratadas em relação 
a Deus, sob o aspecto da criaturidade. O princípio cognitivo objetivo da teologia é 
o conhecimento infinito de Deus, do qual Deus comunica uma porção adequada às 
criaturas; o princípio cognitivo subjetivo da teologia é o intelecto humano regene-
rado. Os fins da teologia são científicos (adquirir o conhecimento da matéria que 
é apropriado às criaturas), contemplativos (atenção concentrada a Deus, a causa de 
todas as coisas) e práticos (regulamentação do viver humano). Os praticantes da te-
ologia são pessoas regeneradas na igreja de Cristo, cujo intelecto criado é instruído 
por Deus e cujas obras são acompanhadas pelas práticas da religião.

I.

Determinamos se ou em que medida um ato intelectual específico, ou prática 
intelectual, ou domínio de estudo é teológico com base em uma compreensão 



5

da natureza da teologia. Uma compreensão da natureza da teologia envolve, 
entre outras coisas, um relato do objeto da teologia, seus princípios cognitivos, 
seus fins e as virtudes de seus praticantes. Atos do intelecto criado são teoló-
gicos na medida em que são dirigidos a esse objeto, operam com base nesses 
princípios cognitivos, buscam esses fins e são realizados por pessoas em quem 
essas virtudes podem ser identificadas. Além disso, os diversos estudos – his-
tórico, literário, especulativo e moral-prático – que se encontram no currículo 
teológico não são investigações díspares, sem gênero comum; eles são elemen-
tos de uma ciência unificada e seu propósito, escopo e âmbito são determinados 
por referência ao seu lugar na enciclopédia teológica, o ambiente de estudo e 
instrução teológica.

II.

O objeto da teologia cristã é duplo: Deus, a Santíssima Trindade, e todas as coisas 
em relação a Deus.

1. O principal objeto ou assunto da teologia cristã é Deus. Esse assunto é 
tratado sob dois aspectos. Primeiro, a teologia cristã considera Deus absolu-
tamente, isso é, Deus em si mesmo em sua perfeição, integridade, plenitude e 
simplicidade auto existente como Pai, Filho e Espírito, anterior a e à parte de 
qualquer relação com as criaturas. O primeiro objeto da teologia é a essência 
divina e suas propriedades, bem como as pessoas da divindade em seus especí-
ficos modos de ser e suas eternas procissões. “O próprio ser divino é a primeira 
razão formal, fundamento e objeto de toda religião”, diz John Owen (1965-44) 
– e podemos também dizer a primeira razão formal, fundamento e objeto da 
teologia cristã. Esse objeto – invisível, excedendo completamente nossa com-
preensão e ainda assim possuindo infinita plenitude de realidade – é o primeiro 
e último assunto ao qual todos os estudos teológicos são direcionados em suas 
diferentes maneiras e com variados níveis de explicitação. À medida que a in-
teligência teológica se volta para esse objeto, ela necessariamente direciona sua 
atenção a questões transitórias e intermediárias: a sintaxe grega, a escatologia 
de Paulo, a história política da Reforma Gregoriana, as práticas da presidência 
eucarística. Mas, por mais fascinantes que sejam, tais estudos são preparató-
rios, contributivos e diretivos, servindo para conduzir a mente à contemplação 



6

da infinita excelência do ser divino. A atividade intelectual é teológica se é 
direcionada a essa contemplação.

Em segundo lugar, a teologia considera Deus relativamente, isso é, Deus 
em suas obras em direção às criaturas. A teologia trata essas obras transitivas 
primeiro em relação à sua fonte na bondade e sabedoria da natureza e conselho 
divino, e então considera suas manifestações externas nas obras divinas da na-
tureza e da graça, que, sob a direção da sabedoria divina, comunicam a bondade 
divina por meio da criação, preservação e aperfeiçoamento da realidade criada. 
Deus considerado relativamente, ao invés de absolutamente, é um elemento de-
rivado da atenção da teologia ao seu assunto principal; não é a ciência primeira 
e não é autossuficiente. A natureza das obras de Deus ad extra não pode ser 
compreendida sem referência imediata à autossatisfação intrínseca de Deus, que 
é seu princípio e fundamento; em outras palavras: as missões divinas temporais 
são inteligíveis apenas como ações derivadas das procissões divinas eternas. A 
comunicação externa não é natural ou necessária para Deus, mas gratuita. No 
entanto, uma vez que Deus de tal maneira agiu – porque de seus atos pessoais 
internos fluem suas operações externas – a atenção teológica direcionada a Deus 
em seu ser absoluto deve ser acompanhada pela consideração daqueles atos nos 
quais Deus graciosamente se coloca em relação a outros seres como sua causa 
primeira e seu fim último.

2. O segundo elemento do objeto duplo da teologia cristã é “todas as coisas 
em relação a Deus”. Três pontos devem ser observados aqui. Primeiro, atenção a 
coisas não-divinas é uma necessidade para a teologia, cujo cumprimento de sua 
tarefa permanece incompleto, a menos que ela se dirija também a essas realidades. 
Isso não se dá, no entanto, porque coisas não-divinas tenham qualquer reivindica-
ção intrínseca à atenção teológica, tampouco porque se acredita que elas possuem 
uma densidade e presença imediatas que obrigam a teologia a considerá-las. Em 
vez disso, a teologia considera coisas não-divinas porque primeiro considera Deus 
em si mesmo, e então Deus, o criador dos céus e da terra. A teologia trata sobre 
coisas além de Deus, não porque existe um mundo, mas porque existe Deus e 
existe uma criação. Segundo, correspondentemente, o tratamento de coisas não-
-divinas por parte da teologia é derivado do tratamento de seu objeto principal; 
é uma extensão da contemplação de Deus. Quando a teologia passa a considerar 
coisas não-divinas, ela não suspende seu falar sobre Deus, como se estivesse se 



7

direcionando a águas menos turbulentas onde pode contar com sua própria com-
petência para lidar com coisas mais acessíveis e menos exigentes. Ao falar sobre 
coisas não-divinas, a teologia fala sobre os efeitos de Deus, e o faz como uma 
ampliação de sua consideração das obras externas de Deus, a origem e a causa 
de todo ser. Consequentemente, em terceiro lugar, a teologia trata de coisas não-
-divinas com um interesse em particular, a saber, “em relação a Deus”. A teologia 
é uma ciência abrangente, uma ciência de tudo. Mas não é uma ciência de tudo 
sobre tudo, antes é uma ciência sobre Deus e todas as outras coisas sob o aspecto 
da criaturidade. Ela considera as criaturas não de maneira absoluta, mas relativa, 
como causadas e como causas causadas, como realidades que vivem, se movem e 
existem em Deus.

Resumindo o que vimos até agora, então: o assunto duplo da teologia cristã 
é Deus e as coisas criadas; os atos intelectuais dos diferentes domínios do tra-
balho teológico são verdadeiramente teológicos na medida em que tencionam 
esse assunto. Na medida em que a inteligência teológica realiza seu trabalho, é 
necessário estar atento à ordem e à proporção adequadas em suas investigações. A 
ordem material – Deus em si mesmo, as obras externas de Deus, coisas criadas – é 
irreversível, pois as realidades criadas são compreensíveis apenas como efeitos das 
operações externas de Deus, e essas operações são, por sua vez, compreensíveis 
apenas quando vistas como fluindo da bem-aventurança e simplicidade perfeitas 
de Deus. Essa ordem material, é claro, não é necessariamente a ordem de des-
coberta ou instrução, na qual, por razões prudenciais, podemos legitimamente 
começar pelas criaturas; o que importa não é primariamente a sequência cognitiva 
ou pedagógica, mas sim que o que é descoberto e ensinado se manifeste em suas 
disposições e arranjos inerentes.

Essa disposição interna deve ser refletida nas proporções adotadas no traba-
lho teológico, ou seja, nas decisões sobre o que exige a mais ampla consideração, 
o que pode seguramente ser tratado de maneira menos completa e nas expecta-
tivas sobre quais elementos do assunto da teologia carregam o maior peso. Aqui 
a teologia se encontra em um dilema permanente. O que é primeiro na ordem 
material e possui a maior proporção material – Deus em si mesmo – excede in-
finitamente nossa compreensão: sobre esse assunto supremo, portanto, a teologia 
tem muito pouco a dizer. Diante dessa restrição, a tentação é esquivar-se de sua 
tarefa passando apressadamente a considerar outras coisas – as obras de Deus na 



8

economia ou as criaturas, realidades supostamente mais administráveis. Como 
herdeiros de uma longa história na qual a ordem do conhecimento – das criaturas 
a Deus – foi projetado na ordem do ser, de tal maneira que Deus em si mesmo é 
deslocado para periferia da preocupação teológica, podemos estar mais inclinados 
a tomar tal direção. A história cultural dessa negligência – a história do naturalis-
mo ou do fenomenalismo e suas variantes teológicas – é complexa e está além do 
meu escopo aqui. Não se deve esquecer, entretanto, que há também uma história 
espiritual dessa negligência: satisfação complacente com a consideração das cria-
turas e da história criacional à parte de sua causa; preferência por superfícies em 
vez de origens; relutância em permitir que o intelecto siga as instruções divinas 
e seja conduzido a Deus. Tais deficiências impedem a investigação teológica e, 
em alguns casos, a destroem por completo. Elas podem ser corrigidas somente 
através da conversio ad rem, que é a obra principal do Espírito na santificação da 
inteligência teológica. A teologia se torna teológica. 

III.

A seguir, voltamo-nos para os princípios do conhecimento teológico. O trabalho 
teológico envolve uma série de atos intelectuais – atos de leitura e interpretação, 
atos de investigação histórica, de abstração conceitual, de julgamento prático. To-
dos esses diferentes atos serão considerados teológicos na medida em que forem 
realizados de acordo com os princípios cognitivos da teologia, os quais podem ser 
assim enunciados: o princípio cognitivo objetivo da teologia cristã é o conheci-
mento infinito de Deus de si mesmo e de todas as coisas, do qual Deus comunica 
uma porção às criaturas; o princípio cognitivo subjetivo da teologia cristã é o 
intelecto humano regenerado.

1. A reflexão sobre os princípios cognitivos da teologia começa com a dou-
trina de Deus, ou seja, não com uma investigação das capacidades, incapacidades 
e operações dos conhecedores humanos, mas com a contemplação do Senhor que 
é um “Deus de conhecimento” (1 Sm 2.3). Começando dessa maneira, a teologia 
continua sua conversio ad rem voltando-se para um conhecedor e um conhecimen-
to que é objetivo, extrínseco à própria teologia. A teologia faz isso em repetição 
de sua condição como criatura e, portanto, em genuína normalidade (bem como, 
talvez, em alegre ou apreensivo desafio a seus vizinhos idealistas). O que dizer do 
conhecimento divino no qual a teologia se baseia?



9

O conhecimento de Deus de si mesmo e de todas as coisas “não se pode 
medir” (Sl 147.5). É infinitamente extenso e exaustivo: Deus conhece todas as 
coisas e todas as coisas sobre todas as coisas. Além disso, a perfeição do conheci-
mento de Deus inclui sua completa autossuficiência. Não há uma causa interna 
ou externa, porque Deus conhece todas as coisas por seu próprio ser e não possui 
qualquer necessidade de um instrutor (Is 40.13). O conhecimento de Deus não 
é adquirido: ele é desde sempre, como coloca Agostinho, “infinitamente amplo” 
(City of God XII.17), impossível de ser expandido; não é, portanto, dedutivo, mas 
imediato, eterno e não composto. O conhecimento de Deus é um ato simples e 
singular de intuição de alcance irrestrito.

Esse conhecimento divino infinito não é meramente o pano de fundo re-
moto e inerte contra o qual os atos cognitivos criados aparecem em relevo. 
Antes, é um princípio cognitivo operante, a única realidade que torna possível, 
forma e garante o conhecimento das criaturas. Todo ato da inteligência teológi-
ca deve ser acompanhado pelo reconhecimento e apelo a supereminente scientia 
divina, pois tal ato não é antes de tudo uma causa, mas um efeito do conheci-
mento. Apenas nessa posição subalterna – nessa referência a Deus – um ato da 
inteligência teológica é também uma causa da aquisição de conhecimento. Sem 
dúvida, essa referência ao conhecimento de Deus é um elemento no pathos da 
teologia, porque é uma referência àquilo que transcende a demonstração visível, 
e, portanto, pode despertar certa desonra na mente de nossos semelhantes e 
consternação nas nossas próprias mentes. Mas subalternação não é primaria-
mente uma posição negativa, uma embaraçosa ausência de fundamentos intrín-
secos para o conhecimento. É, antes de tudo, uma afirmação de que um movi-
mento de amor aconteceu e continua a acontecer: Deus condescendentemente 
comunica às criaturas uma parte de seu próprio conhecimento e as convida a 
uma comunhão racional.

Em um certo sentido, é claro, o conhecimento de Deus é apropriado ape-
nas a ele e, assim, incomunicável as criaturas: “Assim, também as coisas de Deus, 
ninguém as conhece, senão o Espírito de Deus” (1 Co 2.11). Ainda assim: o 
que “nem olhos viram, nem ouvidos ouviram, nem jamais penetrou em cora-
ção humano... Deus no-lo revelou pelo Espírito” (1 Co 2.9-10). A teologia é 
possível como um trabalho bem fundamentado da inteligência criada porque 
é englobada e ativada pelo trabalho divino, em virtude do qual as criaturas 



10

passam a conhecer. Sobre essa obra de Deus, podemos dizer: (1) é uma obra 
de originalidade divina, que se realiza nas missões revelatórias do Filho e do 
Espírito. “Ninguém conhece o Pai, senão o Filho e aquele a quem o Filho o 
quiser revelar” (Mt 11.27) – o “e” aqui não significa um mero acúmulo de outros 
sujeitos cognitivos, mas o ministério do Filho de eleição e revelação. “Temos 
recebido... o Espírito que vem de Deus, para que conheçamos o que por Deus 
nos foi dado gratuitamente” (2 Co 2.12) – aqui, como em outros lugares em 1 
Coríntios, “que vem de Deus” significa a infinita profundeza divina de onde o 
dom do entendimento emerge. (2) Essa obra divina é uma manifestação externa 
da generosidade de Deus, na qual ele cumpre sua intenção de fazer as criaturas 
florescerem por meio do conhecimento e, assim, alcançarem a plenitude de sua 
natureza. (3) É uma obra de revelação ou instrução na qual Deus condescende 
para estabelecer uma comunhão inteligente com criaturas racionais, tomando a 
iniciativa de anular e superar nossa incapacidade, relutância e resistência. Nosso 
educador divino, Clemente nos diz, “não simplesmente nos acompanha, mas... 
nos mostra o caminho” (Christ the Educator I.1).

Essa obra divina não é desprovida de forma e extensão criacional. Dire-
cionada às criaturas e convocando-as a atos de conhecimento, é também um 
elemento criado. A instrução divina não é imediata, mas mediada, comunica-
da através de mediadores criados e acomodando-se às formas da inteligência 
criatural. Esses mediadores são, principalmente, os profetas e apóstolos e, se-
cundariamente, outros professores humanos que repetem e aplicam a doutrina 
celestial que receberam de seus embaixadores proféticos e apostólicos. Com 
essas embaixadas, as missões revelacionais do Filho e do Espírito alcançam seu 
objetivo humano.

Tudo isso significa que a teologia é possível. Não há apenas theologia in se, o 
conhecimento arquetípico do próprio Deus; há também theologia nostra, teologia 
etípica. A possibilidade de atos intelectuais humanos genuinamente teológicos 
é discernida não, em primeiro lugar, enumerando as capacidades humanas, mas 
atendendo à plenitude da própria vida e conhecimento de Deus e acompanhando 
as obras externas do amor de Deus. Mirabile dictu: nós recebemos o Espírito, nós 
temos a mente de Cristo.

2. O princípio cognitivo subjetivo da teologia é a inteligência humana rege-
nerada.



11

A revelação divina não é uma manifestação tout court; antes, é um ensina-
mento que intenciona a recepção e efetua o aprendizado. O ensino divino não é 
condicionado à sua recepção, mas é intencional e seu telos não é alcançado sem a 
ativação do trabalho do intelecto criado. Muita energia pode ser gasta afastando a 
teologia de alguns instintos profundos da cultura intelectual moderna, que remo-
vem a inteligência humana da economia da criação e regeneração, e a consideram 
como uma capacidade para juízos transcendentes. Mas a correção de tal pretensão 
cognitiva, por mais que seja ressonante com alguns temas da teologia do pecado 
e da graça, não é isenta de riscos. Imprudentemente desenvolvida, ela pode amea-
çar eliminar o conhecedor humano; essa ameaça será maior na ausência de uma 
teologia da criação bem formulada. Excluir o intelecto criado não engrandece a 
revelação divina, mas a restringe e a tornada ineficaz. Sendo assim, o que a teo-
logia cristã deve dizer sobre a coordenação criacional ao conhecimento infinito de 
Deus e aos seus atos amorosos de instrução?

(1) A inteligência criada é um conjunto de capacidades concedidas e pre-
servadas por Deus. Tendo essas capacidades, as criaturas exercem a inteligência 
para apreender e compreender a realidade em mais do que sua mera presença 
fenomenal, para chegar a julgamentos sobre a realidade e para direcionar a con-
duta em relação à realidade. O exercício da inteligência é um movimento movido: 
inalienavelmente nosso, mas apenas por ser intrinsecamente movido por Deus e, 
portanto, nem totalmente espontâneo nem desprovido da dignidade de um ato 
que nos é próprio. Ao se colocar diante da inteligência criada, Deus não a atordoa, 
mas a faz viver e se mover.

(2) A inteligência criada é finita, nem intuitiva nem abrangente. Ela é dis-
cursiva e laboriosa, operativa no processo de vir-a-conhecer ao longo do tempo e, 
embora haja genuína aquisição e acúmulo de conhecimento, a inteligência criatu-
ral permanece sempre in via, nunca plenamente realizada.

(3) A inteligência criada é caída e regenerada. Separados de Deus, nossos 
atos intelectuais se tornam parte da degradação e enfraquecimento de nossa 
natureza provocado pela queda. As operações do intelecto são prejudicadas pela 
paixão pecaminosa e se tornam inclinadas à idolatria e à fascinação com reali-
dades enganosas e superficiais. Entretanto, mesmo aqui devemos ser cautelosos: 
a teologia às vezes pode dar atenção desproporcional à depravação intelectual, 
especialmente quando assume a forma de uma crítica indiferenciada altamente 



12

carregada dos regimes cognitivos da cultura intelectual moderna. A reprovação 
de tais pretensões pode ser realizada por meio da aplicação da teologia do peca-
do e da justiça externa; mas, desenvolvida de forma imprudente, pode ameaçar 
diminuir a importância do intelecto criado e pode refletir uma malformação 
ou restrição tanto da teologia da criação quanto da regeneração. A inteligência 
criada é capturada pela realidade da regeneração na qual os poderes criados 
renascem, são ordenados aos objetos corretos, libertados da autossuficiência e 
liberados para começarem a operar em sua extensão máxima.

Em resumo: uma teologia propriamente teológica operará em conformi-
dade com esses princípios cognitivos, os quais fornecerão tanto orientação em 
determinados domínios da disciplina teológica quanto normas pelas quais as 
operações intelectuais serão ordenadas, os procedimentos serão deliberados e o 
sucesso será avaliado.

IV.

1. A teologia cristã não é uma atividade arbitrária, mas uma atividade governada 
por e direcionada a fins que precedem teólogos específicos ou atos teológicos 
particulares. O que dizer sobre os fins da teologia?

Fins não são a mesma coisa que propósitos. Um propósito é uma intenção 
humana, algo que determinado agente deseja e para cuja aquisição esse agente 
atua. Um fim, em contrapartida, não é intencional, mas natural, algo que pertence 
à natureza da coisa em si e é independente do desejo humano. Falar sobre o fim de 
uma coisa é indicar a completude ou perfeição que ela vem a ter quando sua na-
tureza é plenamente realizada, quando ela é o que é em seu grau máximo. Coisas 
inanimadas e animadas, animais e seres humanos, atos humanos e seus produtos 
(incluindo as artes da mente) todos possuem seus fins próprios nos quais suas 
várias naturezas são levadas à plenitude.

Nas criaturas humanas, fins e propósitos não são facilmente distinguidos, 
pois como seres morais e racionais, realizamos nossa natureza de forma inten-
cional. Nossa natureza se apresenta a nós como uma vocação. Não realizamos 
nossa natureza instintivamente, mas através de processos de deliberação e es-
colha: nós nos apropriamos de nossa natureza e seus fins, e fazemos desses fins 
nossos propósitos.



13

Em nosso estado atual de deformação moral e espiritual, no qual a restau-
ração de nossa natureza já começou mas permanece incompleta, frequentemente 
encontramos dificuldades em manter a distinção entre fins e propósitos, e em 
permitir que os fins governem nossos propósitos. Isso porque nossos propósitos 
são guiados – às vezes de forma esmagadora – por nossos desejos, e nossos desejos 
podem ser inadequadamente formados, imoderados ou viciosos. Além disso, nos-
sa absorção em nós mesmos e nosso desejo pelo autogoverno podem nos subjugar 
de tal maneira que os propósitos que estabelecemos para nós mesmos acabam 
eclipsando ou substituindo os fins próprios de nossa natureza e que sustentam 
nosso bem. Portanto, em todos os domínios da existência e atividade humana 
precisamos exercer vigilância e conformar propósitos a fins.

A teologia cristã é uma atividade intelectual com fins que derivam de nossa 
natureza, visto que essa natureza se torna parte da história da criação, revelação e 
redenção. Esses fins são científicos, contemplativos e práticos; a teologia será teo-
lógica quando transformar esses fins em seus propósitos, dirigindo e moderando 
suas atividades em conformidade com eles.

2. A teologia cristã busca fins científicos, isso é, a aquisição do conhecimento 
de sua matéria que é apropriado às criaturas, de acordo com seus princípios cog-
nitivos. A busca de fins científicos é um elemento da realização de nossa natureza 
intelectual, e é um bem criacional. Humanos são, por natureza, seres estudiosos. 
Temos um apetite para adquirir conhecimento que ultrapassa o que é necessário 
para a realização imediata de nossa natureza animal e possuímos poderes inte-
lectuais que aplicamos para satisfazer esse apetite. A estudiosidade1 moderada 
e bem ordenada não é autossuficiente ou totalmente espontânea; ela é uma ex-
pressão criacional, o exercício de poderes que foram doados e são movidos, pre-
servados e fortalecidos por um movimento além de si mesmos. A estudiosidade 
é a árdua aplicação desses poderes: não é indolente ou casual, mas concentrada, 
determinada, meticulosa e resistente a conclusões prematuras.

Toda atividade teológica requer esse tipo de busca proposital de fins cien-
tíficos: a revelação desperta a ciência teológica. É através do estudo que Deus se 
torna realmente inteligível, e deficiências na aquisição e no exercício da estudio-
sidade ameaçam a obtenção de outros fins na teologia. Contudo, a busca de fins 

1N. T.: Termo típico da teologia de Tomás de Aquino. Cf. S. Th., IIaIIae, q. 166.



14

científicos é instrumental e intermediária: necessária, mas não suficiente ou final. 
O esquecimento do status instrumental dos fins científicos surge de uma intenção 
desordenada: nossos propósitos para essa atividade não coincidem com seus fins 
intrínsecos, e a devoção excessiva aos fins científicos inibe a realização dos verda-
deiros fins da inteligência teológica. Muito dano à teologia é feito por esse tipo 
de propósito desordenado. O objeto da teologia se torna um objeto que devemos 
apropriar ou dominar pela scientia; seus princípios cognitivos se tornam naturali-
zados e a dependência da teologia da instrução divina é negligenciada. Alguns ti-
pos de ambientes institucionais no qual a teologia é empreendida podem propor-
cionar oportunidades para que tais distorções floresçam, mas sua causa principal 
é a corrupção e a futilidade de nossa natureza intelectual após a queda. Somente 
com a restauração e regeneração dessa natureza, nossos propósitos podem ser 
ensinados a se direcionar para fins adequados; a teologia será teológica na medida 
em que é envolvida nesta renovação.

3. A teologia cristã também busca fins contemplativos. A contemplação – o 
que Tomás de Aquino chama de a “simples intuição da verdade” (S. Th., IIaIIae, 
q. 180, a. 3, ad. 1) – requer que a mente se mova através das coisas criadas para a 
realidade divina, de cuja auto comunicação elas são sinais e portadoras. Contem-
plação é a atenção concentrada para Deus, a causa de todas as coisas, ao invés de 
para as coisas das quais ele é a causa. “Na contemplação ‘o Princípio’, que é Deus, 
é o objeto que buscamos” (Gregório, o Grande, Morals on the Book of Job VI.61). 
Esse fim contemplativo da teologia expressa uma certa teleologia da natureza 
humana, segundo a qual essa natureza se completa no conhecimento de Deus. 
“Essa contemplação [de Deus] é-nos prometida como término de todos os nossos 
trabalhos e perfeita plenitude da alegria” (Santo Agostinho, A Trindade, I.8).

Não é exagero afirmar que uma grande parte da teologia moderna tem sido 
relutante em considerar a contemplação como um fim da inteligência teológi-
ca. As marcas dessa relutância não são difíceis de encontrar. Podem ser vistas, 
por exemplo, no notável prestígio desfrutada pela ciência histórico-literária no 
estudo da Escritura Sagrada; ou nas apresentações da doutrina cristã que são 
desprovidas de ambição metafísica e tratam o dogma como acessório à ciência 
da prática cristã, que é a teologia primeira. O pressuposto (algumas vezes a 
convicção explicitamente articulada) em ambos os casos é que apenas o históri-
co é real, que o intelecto não pode se estender além da esfera da economia dos 



15

textos ou das práticas morais. É um pressuposto impaciente, mas que se provou 
extremamente hábil em moldar os propósitos com os quais o estudo teológico é 
realizado. Sua eliminação do contemplativo é uma inibição do caráter teológico 
da teologia.

4. A teologia cristã busca fins práticos. A verdade contemplada forma e 
governa nosso viver, porque essa verdade nos apresenta a lei de nossa existência. 
Em uma notável linha de pensamento, Tomás pondera se o dom do entendi-
mento é apenas contemplativo. Ele começa observando que esse parece ser exa-
tamente o caso, pois o entendimento “penetra as realidades mais altas” enquanto 
“o objeto do intelecto prático não são as coisas altas, mas as ínfimas, isso é, as 
singulares que são a matéria de nossos atos” (S. Th., IIaIIae, q. 8, a. 3, obj. 1). 
De novo, “o intelecto prático não versa sobre o necessário, mas sobre as coisas 
contingentes que podem dar-se de outra maneira, e que podem ser objeto da 
ação humana” (IIaIIae, q. 8, a. 3, obj. 2). Ele claramente sente a atração dessas 
considerações, mas no fim as considera restritivas. “[O] dom da inteligência 
aplica-se não somente ao que pertence à fé a título primário e principal, mas 
também a tudo aquilo que a ela se ordena. Ora, as boas ações, de certo modo, se 
ordenam para a fé... (q. 8, a.3, resp). Ou ainda, em resposta à segunda objeção: 
“deve-se dizer que cabe à dignidade do dom, que é a inteligência, considerar as 
realidades inteligíveis que são eternas ou necessárias, não somente como elas 
são em si mesmas, mas também enquanto elas são regras para os atos humanos” 
(IIaIIae q. 8, a.3, ad. 2). Não há nenhuma moralização da teologia aqui, nenhu-
ma elevação do prático sobre o intelecto especulativo. Ao invés disso, há o senso 
de que os fins para os quais a inteligência teológica é direcionada não se esgo-
tam na contemplação. Primariamente e principalmente, a inteligência teológica 
almeja as verdades eternas e necessárias, pelo dom de Deus penetrando até suas 
profundezas. Mas, por derivação, essas verdades são reguladoras, e a inteligência 
teológica teria uma visão muito estreita dos interesses da fé se não considerasse 
também o reino da conduta humana.

Esses são alguns dos fins do intelecto teológico. A objetividade desses fins 
torna os atos do intelecto teológico ocasiões para a extensão, até mesmo a trans-
cendência, de si mesmo. Ou seja, esses fins nos colocam em uma situação e 
estabelecem uma vocação não inventada por nós, à qual somos convocados, com 
a ajuda divina, a nos conformar e que devemos aprender a amar e carregar in-



16

tencionalmente. Além disso, porque os fins apresentam a lei natural do intelecto 
– aquilo que o intelecto tem que ser, as maneiras pelas quais ele deve agir se 
sua natureza deve ser completa – eles fornecem a base para ordenar e classificar 
tarefas intelectuais específicas e determinar a validade ou utilidade de procedi-
mentos intelectuais específicos. As análises dos discursos de poder iluminam o 
ascetismo cristão primitivo? Nossa resposta dependerá em grande parte do que 
consideramos como os fins da teologia. Mas os fins só podem desempenhar 
essa função discriminativa à medida que são apropriados. E, na teologia cristã, 
a apropriação dos fins não pode ocorrer sem mortificação e vivificação, a repeti-
ção na vida da mente do padrão batismal de toda a existência cristã. Com isso, 
passamos a considerar as virtudes do teólogo como um quarto elemento no que 
torna a teologia teológica.

V.

Uma compreensão do caráter teológico do intelecto teológico cristão requer, 
por fim, alguma atenção a seus praticantes e suas obrigações de exercitar certas 
virtudes. Tanto a objetividade racional quanto o senso comum cristão nos im-
pedem de falar muito cedo algo sobre a subjetividade do teólogo, que só entra 
em consideração depois de termos tratado do objeto, dos princípios cognitivos 
e dos fins da teologia. No entanto, eu seu devido lugar, um modesto esboço 
da graça pessoal que o teólogo deve manifestar é uma extensão necessária de 
um relato do intelecto teológico no reino da regeneração. O telos dessa obra 
divina é nossa santificação: a limpeza e enriquecimento de nossa pobre e cor-
rupta natureza pelo Espírito Santo, no qual nossa vida, incluindo nossa vida 
intelectual, é renovada. A renovação, comunicada no batismo e continuamente 
reiterada no despojar-se da velha natureza e no revestir-se da nova, inclui a 
renovação do espírito da mente (Ef 4.22-24). Essa renovação é tanto uma 
condição quanto uma vocação, o dom de uma nova história moral e intelectual 
da qual o trabalho da teologia é igualmente um episódio. O que mais pode ser 
dito dessa história?

Deus é o criador e o instrutor do intelecto criado, criando, preservando e 
se dirigindo a nós. Nosso intelecto é, portanto, possuído por nós como criatu-
ras. Ter intelecto é estar em relação a Deus, seu doador; como propriedade de 
nossa natureza criada, ele permanece sendo um dom e, em possuí-lo, somos, 



17

como Calvino coloca, “vestidos e adornados por excelentes dons de Deus” (A 
Instituição da Religião Cristã II.ii.15). No exercício desse dom, exercemos nos-
sa condição de criatura, porque esse exercício é um auto movimento, o qual é 
movido por Deus que, continua Calvino, “preenche, move, vivifica, pela virtude 
do mesmo Espírito, e isso segundo a natureza de cada um, atribuída pela lei da 
criação” (II.ii.16).

Ainda assim, o desempenho de nossa natureza intelectual é distorcido pela 
queda. A depravação do intelecto não é tal que nossa natureza intelectual é total-
mente destruída: “algum resíduo da inteligência e do juízo permanece” (II.ii.12). 
Mas por conta da queda, nosso intelecto não é mais bem-direcionado; ele não se 
move mais agilmente em direção a seu objetivo, mas é dispersado. “[O] amor pela 
verdade... definha antes de iniciar seu caminho, uma vez que logo cai na vaidade. 
Pois a mente do homem, diante do obscurecimento, não quer seguir a reta vida da 
investigação do verdadeiro, mas vagueia por vários erros, e tal como tantas vezes 
afunda tateando nas trevas até que desapareça finalmente dispersa. Assim, ao 
buscar a verdade, revela o quão é inepta para buscá-la e encontrá-la” (II.ii.12). O 
intelecto caído é “fútil” (Rm 1.21; Ef 4.17f ).

Nesse estado de futilidade, a estudiosidade é distorcida em curiosidade. 
Curiosidade é a desordem do apetite intelectual, na qual os poderes intelectuais 
criados são aplicados a objetos impróprios de novos conhecimentos. A curiosida-
de busca conhecer realidades criadas sem referência a seu criador – como fenôme-
nos, não como coisas criadas – e o processo de vir-a-conhecer acontece de forma 
desordenada, indiscriminada e orgulhosa. O batismo põe um fim à curiosidade, 
mas não a elimina. Ela continua nos assediando, mesmo no trabalho do intelecto 
teológico. Como a curiosidade entra na teologia?

A curiosidade entra quando a teologia negligencia seu objeto particular e se 
entrega promiscuamente a quaisquer fontes de fascínio que se apresentem, especial-
mente se forem inovadoras, tornando-se, assim, inquieta e instável. A curiosidade 
entra quando a teologia ignora ou se desvincula de sua localização na esfera da 
instrução divina e passa a se considerar espontânea e quodlibetal2, ocupada na aqui-

2N. T.: Termo latino que se refere a um tipo de discussão e método pedagógico 
comum na Idade Medieval. A disputatio quodlibetal ou quaestiones quodlibetales eram 
discussões onde eram disputadas questões aleatórias e de gêneros variados. Como coloca 



18

sição de todo tipo de novo conhecimento, mas não mais moldada pelo currículo da 
escola da revelação. A curiosidade entra quando a teologia se esgota nas superfícies, 
falhando em completar o curso do intelecto em direção a Deus. Absorvido pelas 
propriedades históricas naturais dos vários assuntos com que se ocupa, não segue 
suas indicações, não se deixa conduzir por eles à verdade divina. A curiosidade entra 
quando a teologia distorce seus próprios fins, apegando-se tão intensa e exclusiva-
mente aos fins da ciência que a contemplação e a formação da conduta atrofiam.

A curiosidade é absurda, a manifestação espúria de uma natureza que não 
existe, o fracasso em manifestar a natureza que realmente existe. Pois é função do 
Filho eterno acabar com a natureza corrupta e em seu lugar criar uma nova na-
tureza; e é função do Espírito Santo tornar essa nova natureza real e operativa na 
conduta das criaturas. Por meio do trabalho “físico” do Espírito, a nova natureza 
é transmitida e seu curso governado, de modo que o espírito da mente é real-
mente renovado. A teologia cristã é uma instância dessa renovação, e sua busca 
nos convoca a empreender suas tarefas de maneiras que demonstrem a justiça e a 
santidade da nova natureza. Alguns exemplos...

Na atividade teológica regenerada, a cobiça intelectual é substituída pela 
fome de instrução divina. “Meditarei nos teus preceitos e às tuas veredas terei res-
peito... teus testemunhos são o meu prazer, são os meus conselheiros... Ensina-me 
bom juízo e conhecimento, pois creio nos teus mandamentos (Sl 119.15, 24, 66). 
Há uma ética e metafísica do intelecto no que o salmista diz: a confiança de que 

Alain de Libera em A Filosofia Medieval, a literatura quodlibetal eram “as questões dis-
putadas sobre ‘qualquer assunto’”. Cf. também a definição em J. Ferrater Mora, Dicionário 
de Filosofia, Tomo 1- A-D (São Paulo: Edições Loylola, 2000), p. 756: “Durante o século 
XIII destacou-se outro ‘gênero’, ainda mais independente: a disputatio. Como o que se 
disputava ou discutia era, contudo, uma questão, nasceu a forma denominada quaestio 
disputata, da qual temos tantos exemplos na escolástica dos séculos XIII e XIV. A disputa 
podia ser verbal ou escrita. Como subgênero, logo surgiu a chamada disputatio quodlibe-
tal, disputação quodlibética ou quodlibetal. Sua origem deve se ao fato de que em certos 
dias se permitia aos ouvintes escolher uma ou várias questões de qualquer tipo. Estabe-
leceu-se assim a diferença entre as quaestiones disputatae e as quaestiones quodlibetales 
ou de quolibet ad voluntatem cuiuslibet. Exemplo das primeiras são as Quaestiones dis-
putatae de veritate, e as Quaestiones disputatae de malo, de Santo Tomás. Exemplo das 
segundas são as Quodlibeta de Santo Tomás (em número de doze) e as Quaestiones de 
predicamentis in divinis, de Jacob de Viterbo”.



19

seus empreendimentos podem florescer porque há conselho divino; uma sensação 
da infinita beleza do ensino divino; uma avidez em dar atenção irrestrita à instru-
ção de Deus; um apelo confiante a Deus para continuar a conceder conhecimento.

Na atividade teológica regenerada, a atenção é direcionada a um assunto 
singular com um interesse definido. A teologia cristã é uma ciência abrangente 
que trata de Deus e de todas as coisas. Mas, apesar de todo o seu escopo, a teologia 
cristã é um exercício de concentração que requer um olhar fixo não em tudo, mas 
nos caminhos de Deus (Sl 119.15); somente em conformidade com essa restrição 
a teologia descobrirá que tem algo a dizer sobre todas as coisas.

A atividade teológica regenerada será acompanhada em cada momento pelas 
práticas da religião. A “religião” é a condição de estar ligado a Deus; denota, como 
coloca Tomás, uma “orientação para Deus. A Ele principalmente nos devemos 
ligar, como a infalível princípio. A quem também a nossa atenta eleição se deve 
dirigir, como para o último fim do qual nos desviamos pelo pecado e, crendo e 
protestando a fé, deveremos a ele voltar” (S. Th., IIaIIae, q. 81, a. 1, corp). As prá-
ticas da religião são aqueles atos que expressam adequadamente a condição de 
comunhão com Deus na qual, após o longo exílio do pecado, fomos novamente 
introduzidos por meio das missões reconciliadoras do Filho e do Espírito. A co-
munhão com Deus e a religião a que ela dá origem é o contexto no qual toda a 
vida regenerada acontece: suas dimensões domésticas, civis, práticas e intelectuais. 
Na ausência da religião, a teologia não consegue manter seu caráter teológico por 
muito tempo. Se não for intencionalmente baseada na Sagrada Escritura, se não 
clamar pela benevolência de Deus em oração, se não mortificar a distração pelo 
uso correto do corpo e abandonar o tipo de desprendimento irônico de seu objeto, 
a teologia será, na melhor das hipóteses, de valor indiferente e, na pior das hipó-
teses, uma estranha figura no reino da bondade divina.

VI.

Essas observações preliminares nem mesmo começam a abordar a história cultu-
ral e religiosa em cuja última extremidade nos encontramos, no decurso da qual 
essa compreensão da natureza da teologia cristã em grande parte desapareceu. 
Em particular, elas não abordam a fragmentação da teologia ao longo do século 
XVIII, sua dispersão em um conjunto diverso de investigações em objetos reli-
giosos culturais estudados por diferentes métodos e as tentativas da enciclopédia 



20

teológica de recuperar a teologia como uma ciência unificada. Nem dão atenção 
à naturalização tanto dos objetos quanto das operações do intelecto teológico. 
Tampouco dizem qualquer coisa sobre o efeito desses processos nos vários am-
bientes em que a teologia é exercida, ou nos currículos estabelecidos em tais am-
bientes. Se ao menos tivéssemos tempo e mundo suficiente...3

Quando a teologia é teológica? Não quando se considera uma contribuinte edu-
cada, embora um tanto anuente, para as discussões acadêmicas mais amplas, inserindo 
seu conjunto de valores em uma agenda estranha a si mesma e se descobrindo muitas 
vezes lendo um roteiro escrito por outra pessoa: isso é simplesmente o triunfo da 
faculdade filosófica que Kant considerava o destino da teologia na era crítica. Tam-
pouco quando a teologia tenta dar alguma coerência a suas atividades através do diá-
logo entre subdisciplinas: “teologia e estudos bíblicos” e afins. Tais diálogos, por mais 
agradáveis e instrutivos que sejam, geralmente assumem que, embora a família tenha 
se rompido e seus membros tenham seguido caminhos separados, não há porque não 
ter uma reunião ocasional. Algo mais abrangente é requerido de nós: uma recupera-
ção da sacra doutrina em seu sentido pleno e suas noções correspondentes de instru-
ção divina, igreja, santidade e assim por diante. Se instituições teológicas possuem a 
disposição e a capacidade para tal recuperação ainda não está claro. Mas uma teologia 
propriamente teológica não tem nenhuma razão para se trancar em lamento, antes 
possui todos os motivos para expressar aquela magnanimidade com que nos debru-
çamos sobre os grandes assuntos. “Não fosse a tua lei ter sido o meu prazer, há muito 
já teria eu perecido na minha angústia” (Sl 119.92); mas: “Para sempre, ó Senhor, está 
firmada a tua palavra no céu” (Sl 119.89), e, portanto, a teologia teológica é possível.

Referências bibliográficas

AQUINO, Tomás de. Suma teológica. Trad de G. C Galache et al. São Paulo: 
Loyola, 2001-2006. 9 vols.

AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus. Trad. Oscar Paes Leme. Petrópolis, Rio 
de Janeiro: Vozes. Parte I e II.

_________________. A Trindade. São Paulo: Paulus, 1995.

3N. T.: Possivelmente uma referência ao poema To His Coy Mistress, escrito pelo 
poeta inglês do século 17 Andrew Marvell.



21

John Bainbridge Webster FRSE (1955–2016) foi um 
clérigo e teólogo anglicano inglês que escreveu nas 
áreas de teologia sistemática, histórica e moral. 
Nasceu em Mansfield, Inglaterra, em 20 de junho de 
1955, e foi educado na Bradford Grammar School e 
na Universidade de Cambridge. Após uma distinta 
carreira, ele faleceu em sua casa na Escócia em 25 de 
maio de 2016 com a idade de 60 anos. No momento 
de sua morte, ele era o Chair of Divinity no St. Mary’s 
College, University of St Andrews, Escócia.

Sobre o autor

John Bainbridge

CALVINO, João. A Instituição da Religião Cristã. Trad. Carlos Eduardo de Olive-
ra et al. São Paulo: Editora UNESP, 2008-2009. Tomo I e II.

Clement of Alexandria. 1954. Christ the Educator. Fathers of the Church. Wa-
shington: Catholic University of America Press.

Gregory the Great. 1844. Morals on the Book of Job. Parker: Oxford.

Tradução: Breno Nunes 
Título original: What Makes Theology Theological?
https://risweb.st-andrews.ac.uk/portal/en/researchoutput/what-makes-theolo-
gy-theological(4203ad49-b87b-4efc-bd18-503122572d29)/export.html



22

Cristocentricidade vs Cristomonismo:  
um resgate à ênfase trinitária

Paulo Rodrigues

Introdução	

Não raro encontramos pessoas enfatizando a cristocentricidade como a 
perspectiva através da qual devemos olhar para a vida cristã, isto é, todo 
o referencial que temos acerca da nossa salvação (que por sua vez é o 

centro de nossa vida para Deus), perpassa por Cristo. Também corriqueiramen-
te vemos as pessoas corroborando uma expressão que tem se tornado cada vez 
mais comum no meio cristão reformado: “Cristo é a chave hermenêutica das 
Escrituras!”. Certamente, não há erro algum nessas premissas: de fato, tudo o que 
usufruímos de benefícios da nossa salvação passa por Cristo Jesus, em quem fo-
mos enxertados (Rm 11. 11-24), e ele é o ponto de convergência de toda a Bíblia 
Sagrada; de toda a história da redenção registrada de Gênesis à Apocalipse.

Entretanto, ambas as ideias precisam ter como arcabouço um direcionamen-
to mais amplo do que significa que em Cristo repousa toda a vida cristã e de que 
ele é o meio através do qual lemos e compreendemos a Palavra de Deus. Nossa 
proposta, então, é reenfatizar aquilo que já nos pertence como confissão credal, 
porém, que tem sido diluído numa linguagem que parece se esquecer do princípio 



23

que sustenta todo o edifício revelacional escriturístico e cosmológico: a doutrina 
da Trindade.

Centralidade messiânica no Antigo Testamento

Quando voltamo-nos para o Antigo Testamento, logo em suas primeiras páginas, 
percebemos uma estruturação do que será todo o arquétipo redentor ao longo do 
progresso da história da salvação. Em Gênesis 3.15 (talvez uma das passagens 
mais citadas por nós hoje, exatamente por seu papel central no desenrolar da 
progressão revelacional), encontramos a metodologia decretada por Deus para 
executar a salvação do cosmo: “Porei inimizade entre você e a mulher, entre a sua 
descendência e o descendente dela. Este lhe ferirá a cabeça, e você lhe ferirá o calcanhar” 
(NAA). Geralmente somos muito rápidos em considerar que esse versículo está 
se referindo à Cristo Jesus, como de fato está. Contudo, é como esse versículo 
aponta para Jesus e sua obra salvadora que deixamos às vezes escapar. Este texto 
faz parte de um bloco de sentenças que estão sendo deferidas por Deus diante do 
pecado em que incorreu Adão e Eva ao comerem do fruto proibido. Cada uma 
das sentenças reflete uma pena que estará presente na existência do condenado e 
até mesmo de sua posteridade. Ao publicar as sentenças, é revelado o agente exe-
cutor das mesmas; o próprio Deus, e dessa forma, todas as consequências ligadas 
às penas sentenciadas são como promessas da parte do Senhor; promessas que 
permanecerão em execução até que o plano redentor seja concluído (algumas, 
para além disso).

Se assim ocorre, nossa ótica deve ser a de considerar Deus o Pai envolvido 
na promessa messiânica tanto quanto o próprio Messias (aquele mencionado em 
Gn 3.15 como “este”, ou “descendente da mulher”) que é prometido. O Senhor 
e o Messias, fazem parte de uma “força-tarefa” que resultará na salvação do povo 
eleito de Deus e na restauração do cosmo. Temos o envolvimento de dois agentes, 
que merecem igual crédito na obra que realizam, embora, administrativamente, 
cada um como destacado, possua sua função nessa ação: o Senhor compromete-se 
em manter sua palavra e cumpri-la garantindo a vinda do Messias, e o Messias 
será aquele através do qual a obra expiatória será efetivada.

O “messianismo” é um tema central nas Escrituras, por causa das implica-
ções já mencionadas. Consideremos por exemplo o que asserta Walter Kaiser:



24

O Messias está no âmago da [...] Bíblia. Por exemplo, de acordo com cálculos de 
rabinos, há aproximadamente 456 textos do Antigo Testamento que se referem 
diretamente ao Messias ou aos tempos messiânicos. Embora esse número seja au-
mentado pelos padrões particulares de sabedoria usados em algumas comunida-
des, o que resta quando a lista é reduzida é ainda extremamente impressionante.1

Mais uma vez ressaltamos que, à luz desse dado, as menções ao Messias também 
aparecem acopladas a estruturas em que a ação é atribuída a mais de uma pessoa 
ou agente, no caso do messianismo. Deus, ou o Senhor, em muitas passagens 
aparece como sendo o agente da obra do próprio Messias, como um rei que envia 
seu príncipe a fim de que o mesmo execute determinada função. Vemos isso em 
passagens como Deuteronômio 18.15: “O Senhor, seu Deus, fará com que do meio 
de vocês, do meio dos seus irmãos, se levante um profeta semelhante a mim; a ele vocês 
devem ouvir”. Nesta passagem, Moisés, ao explicar a lei dada por Deus ao povo, 
faz um apontamento messiânico que especifica o papel deste como o profeta, ou 
seja, aquele que proclamará a vontade de Deus ao povo. Porém, mais uma vez, a 
agência trinitária2 está envolvida, quando lemos que será o próprio Senhor quem 
levantará esse profeta no meio da nação de Israel.

A instrumentalidade do enviado de Deus para salvação do povo é clara nesse 
texto, principalmente, como é nossa proposta, quando a vemos à luz do princípio 
que cunharemos neste artigo como “trinocentricidade”3; a ação descrita no texto 
aponta para uma operação conjunta do Senhor e do Messias.

Outro texto que alude a essa mesma perspectiva é o texto de Isaías 52.13-
15-53. O profeta Isaías é amplamente conhecido como “profeta messiânico”, isso 

1KAISER JR., WALTER C. – Pregando e ensinando a partir do Antigo Testamen-
to: um guia para a igreja – Rio de Janeiro, RJ: CPAD, 2009, p. 27. 

2A iniciativa das três pessoas da Trindade na ação.
3O termo é aqui empregado e cunhado afim de que conceituar a ação Trinitária 

(Pai, Filho e Espírito Santo) no processo redentor. Não contradizemos ou descartamos a 
doutrina da economia da Trindade, onde cada pessoa, segundo decreto da própria Trin-
dade, executa um função no processo salvífico. O que fazemos é enfatizar a informação 
de que, embora haja execução por parte de alguma das pessoas da Trindade em determina 
obra de maneira específica, no âmbito geral, o plano salvífico é um projeto que deve ser 
atribuído à Trindade. 



25

porque suas profecias, quando comparadas a de outros profetas, são mais abran-
gentes e específicas a respeito dessa figura histórica que é concretizada em Cristo 
Jesus. Após uma sequência de profecias que juram a destruição do povo de Israel 
devido seu pecado contra Deus, Isaías começa a mudar o tom de sua mensagem, 
incluindo mais claramente a essa altura de seus escritos, um renovo, restauração 
ou mesmo salvação para Israel. Para tal, o agente dessa ação, o Senhor, destaca 
outro personagem que é por sua vez o seu agente nessa ação, o qual é chamado de 
“o servo sofredor”, devido a descrição de profunda dor e sofrimento que lhe serão 
causados para que por meio da expiação com sua vida, o povo retorne aos braços 
de Deus e goze de relacionamento eterno com ele. A agência trinitária no texto é 
revelada através de expressões tais como: 

“Eis que o meu Servo procederá com prudência;

será exaltado e elevado, e será mui sublime. [...] Porque verão aquilo que não 
lhes foi anunciado, e entenderão aquilo que não tinham ouvido”  
(Is. 52.13;15 NAA).
“O meu Servo, o Justo, com o seu conhecimento justificará a muitos”  
(Is. 53.11 NAA).

Em ambos os textos, temos claramente a ação conjunta de dois personagens 
funcionando para a execução de um mesmo objetivo: a redenção do povo; o pri-
meiro mostra-se como aquele que envia, que proporciona o ingresso do Messias 
na ação, o segundo, o próprio Messias, executa o desejo de seu “enviador”.

Temos percebido essa trinocentricidade do plano redentor em passagens de 
caráter literário profético, porém, outras porções e tipos textuais bíblicos se valem 
da mesma estrutura para apresentar a obra redentora, como por exemplo, o salmo 2.

Como aborda Robertson, “o salmo segundo apresenta o Filho apontado por 
Deus como aquele que vai de maneira definitiva estender o reinado messiânico 
até os confins da terra”.4 Isto posto, podemos compreender que a figura davídica 
no salmo, é uma prefiguração ou tipologia do próprio Filho de Deus, Cristo, que 
desempenhará o papel de reinar sobre o seu povo e sobre todos os povos da terra. 
O pano de fundo de todo o primeiro livro dos salmos é a rebelião dos povos e dos 

4Robertson, O. Palmer. The Flow of the Psalms: Discovering Their Structure and Theology 
(Locais do Kindle 1347-1348). P&R Publishing. Edição do Kindle. Tradução nossa. 



26

inimigos de Deus que não desejam que seu reino seja estabelecido pelo Messias, 
como nos mostra a própria apresentação dos primeiros versos do salmo 2: “Por que 
se enfurecem os gentios e os povos imaginam coisas vãs? Os reis da terra se levantam, 
e os príncipes conspiram contra o Senhor e contra o seu Ungido [...]” (v. 1,2). No 
mesmo salmo, a relação entre o Senhor e a figura messiânica que é claramente 
chamada de “filho” (v. 7: “Tu és meu Filho”) emerge com o fim de que através do 
estabelecimento do reinado do Filho, o próprio Deus reine sobre Israel. Temos 
então a fusão dos tronos davídico com o de Deus, fusão essa que proporcionará 
o reinado de Deus sobre seu povo, o que é a expressão clara da ação redentora do 
Senhor. O próprio conceito de “fusão dos tronos” nesse aspecto, deve ser conside-
rado um desdobramento da ação trinitária no plano salvador, de maneira a expor, 
como já dito, o reino de Deus em seu Filho, o Messias. O princípio de salvação 
por meio de um reino alude ao compromisso pactual estabelecido por Deus de ser 
para sempre o seu Deus, e Israel, o seu povo.5

Dessa forma, a centralidade messiânica no Antigo Testamento está alicer-
çada na obra trinitária de Deus em salvar seu povo. Pai, Filho e Espírito (aquele 
através de quem o Filho age) estão unidos no plano redentor. Tal estrutura de-
termina a ótica de observação de todo processo redentor no AT; por mais que no 
Filho repouse a responsabilidade de no tempo e espaço executar a vontade do Pai, 
Pai e Espírito também devem ser igualmente considerados na ação. Um equilí-
brio perfeito emerge aqui, que abrange todas as pessoas da Santíssima Trindade. 

Trinocentricidade no Novo Testamento

Quando chegamos ao Novo Testamento, naturalmente todas as ideias que por-
ventura estavam obscurecidas pelo véu do tempo que aguardava a chegada de sua 
plenitude se desvelam, e vemos com mais clareza a trinocentricidade do plano 
redentor.

5“Ao longo do registro bíblico da administração da aliança feita por Deus, uma frase 
única se repete como sumário da relação pactual: “Eu serei o vosso Deus, e vós sereis o 
meu povo”. A constante repetição dessa frase, ou de sua equivalente, indica a unidade da 
aliança de Deus. Essa frase pode ser considerada como o “princípio Emanuel” da aliança. 
O coração da aliança é a declaração de que “Deus está conosco. (ROBERTSON, Palmer 
O. – O Cristo dos Pactos – São Paulo: Cultura Cristã, 2011., p. 45)”.



27

O próprio Senhor Jesus Cristo aponta que a operação de seu ministério tem 
como centro nevrálgico a obediência ao Pai: “Porque eu desci do céu, não para fazer 
a minha própria vontade, mas a vontade daquele que me enviou” ( Jo 6.38). Essa pos-
tura de Cristo se repetirá várias vezes durante os evangelhos, demonstrando que a 
operação de sua tarefa não está sendo executada de forma alguma a parte do Pai 
ou do Espírito, muito embora, seja nele que o aspecto objetivo da salvação esteja 
sendo executado, e por aspecto objetivo, entendemos, como já mencionamos, a 
própria encarnação da Segunda Pessoa da Trindade no tempo e no espaço, pois 
era necessário que assim fosse, numa que, se no tempo e espaço o pecado veio ao 
mundo, também nessas condições ele deveria ser expiado (Rm 5.12-21).

Seguindo o modelo apresentado por Cristo, os próprios apóstolos do Senhor 
enfatizam essa ação trinitária do plano redentor, ao apresentar a mensagem do 
evangelho. Por exemplo, o apóstolo Pedro em seu primeiro discurso após o pente-
costes (momento em que o Espírito Santo vem sobre a igreja, a fim de cumprir a 
promessa do Filho ( Jo 14.16,17)), usa a estrutura trinocêntrica, conforme vemos 
em Atos 2:

“Israelitas, escutem o que vou dizer: Jesus, o Nazareno, homem aprovado por Deus 
diante de vocês com milagres, prodígios e sinais, os quais o próprio Deus realizou 
entre vocês por meio dele, como vocês mesmos sabem, a este, conforme o plano deter-
minado e a presciência de Deus, vocês mataram, crucificando-o por meio de homens 
maus. Porém Deus o ressuscitou, livrando-o da agonia da morte [...]. Portanto, toda 
a casa de Israel esteja absolutamente certa de que a este Jesus, que vocês crucificaram, 
Deus o fez Senhor e Cristo” (v. 22-24, 36).

Para testemunhar àquela multidão o evangelho do Reino de Deus, Pedro se 
valeu da ênfase na Trindade, pois como temos visto, não pode haver dissociação 
entre as Pessoas da Trindade na operação da obra redentora sem que haja desvio 
da verdade bíblica. Uma coisa está diretamente ligada à outra: o anúncio do evan-
gelho precisa revelar e explicitar a ação trinitária na salvação do cosmo.

O mesmo modelo é empregado pelo apóstolo Paulo, quando explica aos 
Efésios de maneira clara esse arquétipo sobre o qual está alicerçado o edifício da 
salvação. De maneira mais didática, ele destaca tanto a unidade da Trindade no 
processo como um todo, como cada papel pontual que as Pessoas da Trindade 
desempenham:



28

Bendito seja o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo, que nos abençoou com todas 
as bênçãos espirituais nas regiões celestiais em Cristo. Antes da fundação do mundo, 
Deus nos escolheu, nele, para sermos santos e irrepreensíveis diante dele. Em amor 
nos predestinou para ele [...]. Nele (no Amado, i.e. Jesus Cristo) temos a redenção, 
pelo seu sangue, a remissão dos pecados [...]. [...] Tendo nele também crido, recebe-
ram o selo do Espírito Santo da promessa. O Espírito é o penhor da nossa herança, 
até o resgate da sua propriedade, em louvor da sua glória. (Ef 1. 3,4,5;7;13,14).

Temos nesse texto, claramente a obra trinitária da salvação, economicamente 
definida. Qual seja:

	
A ênfase do apóstolo é atribuir a obra salvífica a todas as Pessoas da Trinda-

de, sem que seja ressaltada uma em detrimento de outra.

Síntese “trinocêntrica” AT-NT à vida cristã

Segue-se naturalmente com essa análise, que todo arcabouço relacional está an-
corado nessa estrutura-chave que percorre toda a história, conforme registrada na 
Escritura Sagrada: o Pai opera a salvação do cosmo no Filho, que por sua vez age 
sob o ministério do Espírito Santo. À lume dessas informações, nosso próximo 
passo é aplicar essa perspectiva à vida cristã tendo em vista a base escriturística 
desenvolvida até aqui.

1. Deus Pai - Aspecto  
idealístico da salvação: 
eleição e presdestinação

2. Deus Filho - 
Aspecto objetivo da 

salvação: encarnação, 
vida, morte e ressurreição 

no tempo e espaço.

3. Deus Espírito Santo - 
Aspecto Subjetivo 

da salvação: 
Aplicação da obra do 
Filho sobre os eleitos 

e redimidos.



29

Já destacamos repetidas vezes que o edifício da salvação tem por base o que 
chamamos de “agência trinitária”, ou seja, a obra da redenção foi orquestrada e 
operada pela Trindade. Sabemos também que não fomos salvos em parte, ou que 
há alguma seção de nossa vida que não esteja sob a jurisdição do Deus Triuno que 
nos resgatou da morte do pecado para a vida que usufruímos nEle. Dessa manei-
ra, não há como pensar na vida cristã de maneira a desconsiderar esse ponto: toda 
nossa vida também é trinocêntrica, isto é, nossa existência gira em torno do Pai, 
Filho e Espírito Santo, o único Deus vivo e verdadeiro.

Tendo ressaltado isso, notemos que costumeiramente no cenário evangelical 
brasileiro, é possível observar uma tendência a destacar Cristo Jesus em seus mo-
mentos devocionais ou de culto. Quando nas orações ouvimos repetidamente, ao 
final, as expressões: “no nome de Cristo é que oramos, amém!”; ou “em nome de 
Jesus, amém!”. Os cânticos, nomeiam explicitamente a Segunda Pessoa da Trin-
dade, e apenas aludem rapidamente ao Pai e ao Espírito em suas letras. 

Notemos por exemplo o direcionamento que recebemos da Confissão de Fé 
de Westminster, quando trata do culto religioso: 

O culto religioso deve ser prestado a Deus o Pai, o Filho e o Espírito Santo - 
e só a ele; não deve ser prestado nem aos anjos, nem aos santos, nem a qualquer 
outra criatura; nem, depois da queda, deve ser prestado a Deus pela mediação 
de qualquer outro senão Cristo.6

Claramente há uma distinção sendo didaticamente feita pela Confissão 
quando elabora que o culto deve ser prestado pela mediação de Cristo Jesus, pois 
é por ele que temos acesso a Deus (Hb 4.14-16). Porém, em termos de veneração 
ou adoração, é à Trindade que o culto deve ser direcionado. É válido ressaltar que 
ao abordamos e enfatizarmos esse aspecto trinitário do culto, não estamos aqui 
criando algum tipo de tensão entre as pessoas da divindade, como se reivindi-
cássemos algum tipo de sobreposição de uma sobre a outra, ou como denunci-
ássemos o desprezo de uma em detrimento de outra nos cultos realizados pelos 
cristãos. Nossa proposta, como já deve ter ficado claro com este ensaio, é resgatar 
a ênfase trinitária não somente do culto, mas da vida cristã como um todo, pois 

6Confissão de Fé de Westminster – 17ª ed. – São Paulo: Cultura Cristã, 2008, p. 169.



30

não podemos ser pegos pelo nosso zelo, por exemplo, na cristocentricidade, e com 
isso negligenciarmos todo o embasamento teológico que nos foi revelado pelo 
Deus Triuno em sua Palavra. O “cristomonismo” pode ser um erro muito sutil e 
presente em muitas igrejas. Como exemplifica Matthew Holst:

A princípio é muito mais fácil para alguns de nós, a despeito do que poderíamos 
imaginar, aderirmos sutilmente um cristomonismo. Quando a Lei é pregada 
em nossas igrejas (conforme ela deve ser pregada) e a única aplicação é “você 
não pode guardá-la, mas Jesus pôde”, provavelmente você está ouvindo uma 
pregação cristomônica. Se você quase exclusivamente ouve que, como cristão, 
suas obras não são aceitáveis a Deus e elas não o agradam, provavelmente você 
está ouvindo uma pregação cristomônica. Se você escuta pouco ou nada do amor 
do Pai ao salvar os pecadores, provavelmente você está ouvindo uma pregação 
cristomônica. Se você raramente ouve uma aplicação na pregação, provavelmen-
te você está ouvindo uma pregação cristomônica. É muito fácil cair no cris-
tomonismo. Quanto a isso você pode objetar: “O que há de errado com essas 
mensagens?”. A resposta simples é que elas não estão retratando fielmente todo 
o conselho de Deus ou, em outras palavras, elas não resumem a totalidade da 
mensagem de “Jesus Cristo e ele crucificado”.7

Ignorar a trinocentricidade da adoração ou  da vida cristã como um todo, 
é ignorar a centralidade da estrutura trinitária da própria Palavra de Deus como 
revelação especial do Deus Triuno ao seus filhos para orientação em como servi-
-lo. Desde os primeiros textos do Antigo Testamento, como vimos, fica claro que 
o processo através do qual fomos salvos foi a obra trinitária executada pelo Pai, 
Filho e Espírito Santo em nos resgatar de maneira magistral através de um plano 
que compreendeu a administração perfeita do decreto salvífico pela obra de cada 
Pessoa da Trindade, e que essa ação econômica das Pessoas, não as separa (como 
nunca o poderia ser), mas revela sua harmonia e ação conjunta. 

Tal é a indivisibilidade do Deus Triuno, que não podemos conceber a sal-
vação enfatizando uma delas sem laborar em gravíssimo erro. Nossa vida, nossas 
obras, nosso pensamento e palavras devem refletir uma vida que entende (por fé) 

7HOLST, Matthew - Cristocêntrico ou Cristomônico – Tuporém. Disponível em  < 
https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/>. Acesso em 03 de Julho de 2020.

https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/


31

a revelação do único Deus vivo e verdadeiro que subsiste em três pessoas. Outro 
documento confessional reformado, aponta para como essa verdade está revelada 
nas Escrituras, nos seguintes termos:

Tudo isso sabemos tanto pelo testemunho das Sagradas Escrituras, quanto pelas 
obras de cada uma das três pessoas, e, especialmente, por aquelas obras que per-
cebemos em nós mesmos. Os testemunhos da Escritura que nos ensinam a crer 
na Trindade Santa estão registrados em muitos lugares no Antigo Testamento 
[...] [e] aquilo que no Antigo Testamento parece um tanto obscuro, no Novo 
Testamento fica totalmente claro.8

Quando nos referimos, por exemplo, à pregação como “cristocêntrica” di-
zemos com isso que a mensagem salvadora de alguma forma9 (subordinada ao 
texto) deve estar presente – o homem que perdido em seus pecados estava con-
denado, é resgatado pela ação graciosa do Senhor –, mas isso não pode ser um 
pretexto para que enfatizemos uma Pessoa da Divindade em relação às outras, 
como se apenas pelo fato de mencionar ou focalizar Cristo estamos sendo cris-
tocêntricos, nesse caso, estamos incorrendo despercebidamente em “cristomonis-
mo”. Um louvor que apenas louva a Cristo pela sua morte na cruz, pode ser visto 
como cristomônico se não alude que o ato foi também idealizado e projetado pelo 
Pai e pelo Espírito Santo. A oração que é direcionada apenas ao Filho, também 
desliza no mesmo erro. Esta bendita complexidade nos leva a observar o princí-
pio da adoração trinitária. O culto, por exemplo, é o lugar onde mais podemos e 
devemos perceber a Trindade, quando adoramos Pai, Filho e Espírito Santo por 
termos sido eleitos antes da fundação do mundo pelo Pai para ser povo de Deus; 
em razão disso, termos sido justificados e expiados pelo Filho que veio em nosso 

8As Três Formas de Unidade: A Confissão de Fé Belga, O Catecismo de Heidelberg e Os 
Cânones de Dort  – Recife, CLIRE, 2017, p. 22.   

9Apresentar a salvação em Cristo pode envolver diversos aspectos de sua obra, como 
por exemplo, à luz dos sacrifícios do AT, podemos enfatizar que apontavam para como atra-
vés Cristo nossa redenção seria executada. Ou em passagens narrativas, podemos analisar 
a cristologia à luz da tipologia dos personagens, que em variados aspectos podem aludir 
à Cristo. Apontar para Cristo não significa sempre que a Pessoa de Cristo deve aparecer, 
mas a depender do texto, sua obra, ou os resultados da salvação executada pelo Pai, Filho e 
Espírito Santo, são pontos que centralizam a salvação como tema basilar da revelação.



32

resgate, lavando-nos com seu puríssimo sangue para nos apresentar a Deus em 
perfeito estado; e termos sido alvos da ação do Espírito Santo que aplicou a obra 
do Filho em nós, e nos purifica todos os dias, nos conformando a imagem do Fi-
lho de Deus, dando-nos o poder de andar como ele andou, em novidade de vida 
e no temor do Senhor, por meio de quem também oramos. Tal é a configuração 
litúrgica que devemos seguir, e esse deve ser nosso sentimento e pensamento 
quando estamos na presença de Deus no culto público, adoramos ao Pai, Filho e 
Espírito Santo, através da própria obra do Pai, Filho e Espírito Santo.

Considerações finais

À luz da Escritura, o que vemos é o progresso da revelação do Deus Triuno na 
história como uma seta que aponta para a própria Trindade. A relação do Pai, 
Filho e Espírito Santo, demonstra como estamos inseridos no seu plano divino 
de glorificação do seu santo nome num povo que foi eleito, remido e purificado 
para participar dessa imensa celebração: O Pai que elege um povo para a glória 
do Filho; O Filho que se sacrifica a fim de redimir um povo para a glória do Pai; 
e o Espírito Santo, fruto do amor infinito do Pai e do Filho, prepara esse mesmo 
povo para encontrar-se com esse Deus Triuno.

Nossa vida deve ser o reflexo da compreensão dessa verdade única, e toda ela 
deve ser trinocêntrica, pois assim fomos criados, assim fomos redimidos, dessa 
forma estamos sendo santificados, para que no dia final sejamos assim glorifi-
cados e possamos adorar perfeitamente o Pai, o Filho e o Espírito Santo, para 
sempre. Amém. Cristo triunfa!

Referências bibliográficas

As Três Formas de Unidade: A Confissão de Fé Belga, O Catecismo de Heidelberg e Os 
Cânones de Dort  – Recife, CLIRE, 2017.

HOLST, Matthew - Cristocêntrico ou Cristomônico – Tu Porém. Disponível em  < 
https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/>.

KAISER JR., Walter C. – Pregando e ensinando a partir do Antigo Testamento: um 
guia para a igreja – Rio de Janeiro, RJ: CPAD, 2009.

https://tuporem.org.br/cristocentrico-ou-cristomonico/


33

ROBERTSON, O. Palmer. The Flow of the Psalms: Discovering Their Structure and 
Theology (Locais do Kindle 1347-1348). P&R Publishing. Edição do Kindle. 

ROBERTSON, Palmer O. – O Cristo dos Pactos – São Paulo: Cultura Cristã, 
2011., p. 45

Confissão de Fé de Westminster – 17ª ed. – São Paulo: Cultura Cristã, 2008.

Pastor auxiliar na Igreja Presbiteriana de Jaboatão 
dos Guararapes, Recife-PE. Bacharel em teologia pelo 
Seminário Presbiteriano do Norte e pós-graduando em 
teologia exegética pela mesma instituição.

Sobre o autor

Paulo Rodrigues



34

Compaixão e convicção de mãos dadas

Ana Carolina Peck Mafra

Introdução

O propósito desse artigo é o de refletir, ainda que brevemente, como a 
igreja evangélica no Brasil tem sido influenciada pelas ideologias libe-
rais que discutem as questões da sexualidade na atualidade. Tal reflexão, 

surgiu inicialmente como uma reação a um número crescente de notícias sobre 
o caso envolvendo o nome da pastora Ana Paula Valadão e de seu irmão André 
Valadão acusados de homofobia, após afirmarem que a homossexualidade estaria 
contrariando os ensinamentos bíblicos cristãos.  Apesar de acreditar que estes 
acontecimentos poderiam ser uma excelente oportunidade para criar caminhos 
para uma conversa bem estruturada sobre a liberdade religiosa no Brasil, o que se 
vê posto, ao contrário, é o fortalecimento do movimento cristão progressista e do 
movimento autointitulado Cristão-Gay brasileiro. Estes, se levantaram em defesa 
dos homossexuais e seus pares, e se posicionaram contrários aos pastores e as igre-
jas brasileiras cristãs conservadoras. A Aliança Nacional LGBTI+ entrou com 
um processo na Justiça contra a pastora, assim como a pré-candidata a vereadora 
pelo (PSOL-SP) Erika Hilton também o fez. Em entrevista ao El Pais – Brasil1 

1https://brasil.elpais.com/brasil/2020-09-20/evangelicos-progressistas-reagem-
-contra-homofobia-de-pastores-e-ensaiam-avanco-na-politica.html

https://brasil.elpais.com/brasil/2020-09-20/evangelicos-progressistas-reagem-contra-homofobia-de-pastores-e-ensaiam-avanco-na-politica.html
https://brasil.elpais.com/brasil/2020-09-20/evangelicos-progressistas-reagem-contra-homofobia-de-pastores-e-ensaiam-avanco-na-politica.html


35

o Pastor Ricardo Gondim, conhecido por suas posições mais liberais, aproveitou 
a oportunidade para afirmar que hoje se arrepende por ter no passado “promovido 
uma religião que condena, exclui e prefere punir ao invés de compreender”. Da ala mais 
conservadora, entretanto, não se vê até o presente momento nenhuma fala públi-
ca em defesa dos pastores acusados de homofobia, nem tão pouco em defesa da 
igreja Cristã em sua posição contra a prática da homossexualidade. 

Conviver e sobreviver aos ataques direcionados aos ideais e valores cristãos 
não é algo novo para a igreja do Brasil ou do mundo. O ateu e escritor renomado 
San Harris em seu livro Carta a uma nação cristã, declarou que o Cristianismo é 
uma “religião violenta”. Ele afirma que, apesar de concordar que a natureza hu-
mana é cheia de ódio, no caso dos cristãos, existiria “apoio na Bíblia para tal”. Este 
autor afirma que o ensino da Bíblia é “confuso e contraditório”, sendo essa a explica-
ção para os cristãos ao longo da história da humanidade terem “abusado, oprimido, 
escravizado, insultado, atormentado, torturado, e matado tantas pessoas, especialmente 
mulheres, em nome de Deus”. 

Todavia, para que seja possível entender as implicações reais dessa conversa 
para a sociedade brasileira, é preciso antes refletir: O que aconteceria se todos os 
cristãos começassem a ser repreendidos e processados na justiça ao falarem sobre 
os elementos morais pertinentes a sua fé? Quais as implicações para a igreja cristã, 
no Brasil, se pastores de representatividade nacional, tiverem suas falas crimina-
lizadas? Deveriam existir limites restringindo o que pastores e lideres religiosos 
podem pregar sobre a sexualidade, quando tendo como público alvo os membros 
de suas igrejas?  Historicamente, uma das armas mais poderosas de controle e 
repressão social usados contra a igreja Cristã tem sido o medo, já que muitas 
pessoas ao se depararem com as consequências negativas que suas ações ou pala-
vras possam ter, optam por se calarem, mesmo quando diante de suas crenças e 
convicções. Mas para além do medo, é possível pensar que existam mais elemen-
tos formatadores da postura de silêncio de muitos. A falta de conhecimento por 
parte de muitos líderes conservadores cristãos a respeito dos “panos de fundo” 
da chamada “ciência da sexualidade” e dos conceitos norteadores dos grupos 
LGBTI+. Sem conhecer o embasamento teórico e o histórico das pesquisas na 
área da sexualidade, muitos cristãos não conseguem ver o “quadro todo” e acabam 
por não perceber a urgência de se posicionarem sobre o tema. Além disso, a falta 
de convicções bíblicas a respeito das questões da sexualidade pode estar impedindo 



36

que muitos cristãos se posicionem de forma mais radical. Saber o que a Bíblia 
diz sobre o casamento, a família e a sexualidade é crucial para que uma pessoa se 
sinta segura para “Destruir argumentos e toda pretensão que se levanta contra o 
conhecimento de Deus” (Coríntios 10:5).  

Todavia, antes de prosseguir, é preciso fazer uma pausa para dizer que todo o 
diálogo que considere a temática da sexualidade em uma perspectiva bíblica pre-
cisa estar envolto de um profundo sentimento de responsabilidade. Isso, porque 
existe hoje uma urgência na conversa sobre o tema, uma vez que muitos cristãos 
têm dúvidas e buscam em suas igrejas respostas para as complexidades da vida 
na sociedade pós-moderna. Além disso, é preciso que junto a leitura do presente 
texto, se tenha em mente que dois grupos principais podem ser grandemente 
afetados por esta discussão: de um lado, a Igreja Cristã que busca estratégias 
para alcançar a sociedade para Cristo, e tem recebido continuamente em suas 
comunidades pessoas que lutam contra a homossexualidade e contra a atração por 
pessoas do mesmo sexo; e do outro lado, estão pessoas que se identificam com a 
nomenclatura LGBTI+, mas não com os movimentos sociais e buscam por ajuda 
nas igrejas cristãs.  Pessoas amadas por Cristo e por Sua Igreja e que ao contrário 
do que afirma a grande mídia, têm sido acolhidas por estas comunidades. 

1. A “Ciência da Sexualidade”

A importância de se compreender a trajetória dos estudos da sexualidade reside 
no fato de que, apesar da igreja Cristã ter sempre sido acusada de ser repressora 
em relação a sexualidade, é possível perceber diferentes períodos da história em 
que a própria “ciência da sexualidade” tinha como propósito: produzir uma raça 
sem defeitos, controlar os comportamentos relacionados a sexualidade e determinar 
padrões para o comportamento “normal”. Sendo assim, a repressão da sexualidade, 
tendo como subsídio o discurso “é científico”, sempre foi o caminho mais efetivo. 
Importante dizer que, desde seu início, muitos pesquisadores da área da sexualidade 
estiveram envoltos por controvérsias. Ivan Bloch, considerado por alguns autores2 
como o pai dos estudos sobre sexualidade do século XIX para o XX, através da 
publicação de um de seus principais manuscritos “The Sexual Life of Our Time In its 

2Braga (2008)



37

Relations to Modern Civilization”3 citando Darwin, afirma a importância social da 
higiene4 sexual, que seria nada mais do que uma tentativa de controlar, pelo discur-
so científico, o comportamento sexual das pessoas. O próprio Darwin, nas últimas 
páginas de “The Descent of man” (1871) afirma: “Os membros de ambos os sexos deviam 
abster-se de casar em caso de marcada inferioridade do corpo”. 

Enquanto a igreja pregava a monogamia e o cuidado com a família como 
sendo elementos da disciplina espiritual e da vida em comunidade, as pesquisas 
na área do comportamento humano eram o meio eficaz usado para o contro-
le e quantificação do comportamento na sociedade. A criação da terminologia 
“homossexual” foi feita inicialmente junto as ciências médicas que associavam a 
prática homossexual à ideia de patologia (doença), sendo que médicos crimino-
logistas inclusive propunham inicialmente a relação entre sexualidade desviante 
e a prática de delitos criminosos. Um olhar mais cuidadoso para a chamada “ci-
ência da sexualidade” revela o quanto esta tem sido usada como mecanismo de 
imposição de ideias e valores sobre o comportamento humano nas sociedades ao 
longo da história, e suas “verdades’ são geralmente recebidas sem contestação por 
muitos. O biólogo Alfred Kinsey apresentou suas primeiras pesquisas oficiais a 
fim de estabelecer padrões normativos de comportamento sexual em torno de 
1984. Se antes a repressão era a palavra de ordem, agora a Escala Kinsey tinha 
como objetivo avaliar a orientação afetivo-sexual5 se espalhando por todo mundo 
com a mensagem de que o prazer sexual precisava ser explorado, passando a ser 
um método de referência para os estudos da sexualidade. Sobre Kinsey o jornal 
New York Times escreveu6: 

Graças a ele, agora é de conhecimento comum que quase todos os homens se 
masturbam, que as mulheres atingem o auge sexualmente na casa dos 30 anos e 
que a homossexualidade não é uma anomalia de um em um milhão. Seus estu-
dos ajudaram a tirar o sexo – todos os tipos de sexo, não apenas o tipo que invoca 
cegonhas – do armário para a luz do dia.

3A vida sexual de nosso tempo e sua relação com a civilização moderna.
4Higiene sexual tal como definida pelo movimento Higienista de purificação das raças.
5Masters, Johnson e Kolodny, 1982
6https://www.nytimes.com/2004/10/03/movies/alfred-kinsey-liberator-or-pervert.html

https://www.nytimes.com/2004/10/03/movies/alfred-kinsey-liberator-or-pervert.html


38

Todavia, pouco se falava de como haviam sido desenvolvidas tais pesquisas. 
Kinsey utilizava dados que incluíam o abuso sexual de crianças com apenas dois 
meses de idade para sua pesquisa, mas mesmo assim ele foi um dos nomes mais 
importantes para a revolução sexual americana com a publicação de seu livro em 
1948 Sexual Behavior in the Human Male. Em suas pesquisas Kinsey registrou 
crianças sendo abusadas por “parceiros” adultos e insistia em afirmar que o “prazer 
definitivo da situação” das crianças era evidenciado em seus “gritos”, “convulsões”, 
“choro histérico”, “brigas” e “bater no parceiro (adulto)”.7 Mesmo assim, foi re-
verenciado pelo mundo como autoridade das pesquisas sobre o comportamento 
sexual. Se no início a ciência da sexualidade buscava reprimir o comportamento 
sexual para fazer existir famílias “perfeitas”, agora a ciência passa a incentivar o 
comportamento sexual livre.

Joe Dallas, pregador que se auto identifica como ex-homossexual afirma que 
antes de 1977 “houve poucos embates entre o movimento dos direitos dos homossexuais 
e a igreja conservadora.” Com o discurso científico fundamentando uma sexuali-
dade a ser explorada, não era mais possível permitir a existência de uma sociedade 
que seguisse os preceitos bíblicos para a vivência da sexualidade. Dallas afirma 
que a cada ano, tem sido possível ver um avanço sistemático nas investidas dos 
grupos LGBTI+ contra a Igreja Cristã a respeito do tema. Destruir o modelo 
tradicional de família e a “heteronormatividade” se tornou uma pauta urgente, e 
mais uma vez a ciência da sexualidade fundamenta o discurso ideológico. Aliás 
hoje em dia, o que se vê na sociedade atual é uma tendência de nomear como 
“discurso de ódio” qualquer fala que pressuponha uma imposição da chamada “he-
teronormatividade”, ou que apresente posição contrária ao relacionamento entre 
pessoas do mesmo sexo. 

Apesar de os movimentos pró LGBTI+ estarem cada vez mais audaciosos, 
o que se percebe é que as pessoas comuns estão cada vez mais cheias de dúvidas e 
confusas no que se refere a compreensão da sexualidade.8 De acordo com os gru-
pos LGBTI+ e em artigos de universidades liberais que escrevem sobre o tema, 
uma pessoa não nasce homem ou mulher, mas pode nascer “o que quiser ser”, 
sendo possível passear (a sexualidade seria fluida e poderia ser mudada ao longo 

7Sexual Behavior in the Human Male - volume sobre o masculino p. 161.
8https://www.youtube.com/watch?v=iqqaZQI1kI4

https://www.youtube.com/watch?v=iqqaZQI1kI4


39

da vida) entre 72 possibilidades de sexualidade. O Facebook em sua plataforma 
coloca à disposição de seus usuários nos Estados Unidos 52 opções, levando a 
revista Época9 a escrever: “Para quem escreveu a Bíblia, era fácil. Deus fez Adão e 
Eva – e pronto”. Muitos dos resultados amplamente divulgados pela mídia sobre a 
sexualidade são na verdade resultado de “pesquisas em andamento”, ou Teorias da 
Sexualidade, o que significa que o tema ainda está sendo estudado e não chegou 
em sua fase conclusiva, estando aberto à contestação. Mas em geral, o movimen-
to LGBTI+ tem a tendência de divulgar amplamente as teorias e pesquisas que 
apresentam afirmações que correspondem às suas pautas e rejeitam as pesquisas 
que contrariam seus argumentos. Além disso, não divulgam as especificidades de 
pesquisas que submetem crianças a experimentos sexuais ou que possuem uma 
ética contestável. Mas integrantes do movimento LGBTI+ afirmam o uso da 
ciência como fundamento para suas conclusões sobre “as sexualidades”, todavia é 
preciso deixar claro que estes o fazem de forma completamente parcial. Muitos 
dos estudos realizados na área da sexualidade hoje, iniciam por solicitação das 
lideranças dos grupos LGBTI+10 e são patrocinados e desenvolvidos por grandes 
corporações da área da saúde.11 A Planned Parenthood (conhecida como a maior 
agência de “abortos legais” da América) é uma conhecida parceira das pesquisas 
no tema e em seu site afirma: “Por mais de um século, a Planned Parenthood tem sido 
o principal provedor, educador e defensor de saúde sexual e reprodutiva do país.”12

Pesquisas mais descritivas e objcetivas, com dados numéricos, tendem a ter 
maior credibilidade no meio científico e acadêmico, mas muitas destas têm sido 
amplamente descartadas por estes grupos. Nas últimas semanas, pessoas ligadas a 
estes grupos, criaram vídeos afirmando que a pastora Ana Paula e demais cristãos 
seriam ignorantes ao associarem o vírus do HIV com a prática da homossexualida-
de. Todavia, o Centro para Controle e Prevenção de Doenças (CDC) dos Estados 
Unidos em uma pesquisa detalhada concluiu que: “Gays, bissexuais e outros homens 

9https://epoca.globo.com/vida/noticia/2014/03/52-opcoes-de-bidentidade-sexu-
al-no-facebookb.html

10https://scopeblog.stanford.edu/2019/06/04/landmark-lgbtq-study-comes-to-
stanford/

11https://lgbtfunders.org/funding-forward-2020/sponsors/
12https://www.plannedparenthood.org/uploads/filer_public/59/9d/599dbbaf-

10be-4f49-a6f3-97999027e3d9/who_we_are_lgbtq_community_september_2017.pdf

https://epoca.globo.com/vida/noticia/2014/03/52-opcoes-de-bidentidade-sexual-no-facebookb.html
https://epoca.globo.com/vida/noticia/2014/03/52-opcoes-de-bidentidade-sexual-no-facebookb.html
https://scopeblog.stanford.edu/2019/06/04/landmark-lgbtq-study-comes-to-stanford/
https://scopeblog.stanford.edu/2019/06/04/landmark-lgbtq-study-comes-to-stanford/
https://lgbtfunders.org/funding-forward-2020/sponsors/
https://www.plannedparenthood.org/uploads/filer_public/59/9d/599dbbaf-10be-4f49-a6f3-97999027e3d9/wh
https://www.plannedparenthood.org/uploads/filer_public/59/9d/599dbbaf-10be-4f49-a6f3-97999027e3d9/wh


40

que relataram contato sexual de homem para homem são a população mais afetada pelo 
HIV nos Estados Unidos. Em 2018, gays e bissexuais masculinos representavam 69% 
dos 37.968 novos diagnósticos de HIV nos Estados Unidos (EUA) e áreas dependen-
tes. Aproximadamente 492.000 homens gays e bissexuais sexualmente ativos estão sob 
alto risco de HIV.”13. Ainda de acordo com site HIV.gov, “Gays, bissexuais e outros 
homens que fazem sexo com homens (HSH) são a população mais afetada pelo HIV 
nos EUA em 2018. Os HSH foram responsáveis ​​por 69% dos 37.968 novos diagnós-
ticos de HIV nos Estados Unidos.”14 Pesquisadores sociais progressistas resolveram 
questionar os números, afirmando que os dados apresentados por estes órgãos 
não levavam em consideração o método qualitativo e que por isso, não poderiam 
aceitar como verdadeira o resultado da pesquisa destes órgãos.15 Interessante que 
é muito comum que alguns evangélicos progressistas e integrantes do chamado 
movimento “Gay Cristão” afirmem que cristãos conservadores tenham por hábito 
escolher versículos isolados para falarem sobre a homossexualidade como sendo 
pecado e afirmam que os “crentes” não aceitam as verdades da ciência sobre as 
questões da sexualidade. Todavia, o que se vê é exatamente o contrário. Os inte-
grantes destes grupos escolhem qual ciência pode ser chamada de ciência, e quais 
os textos bíblicos seriam aceitáveis, decidindo conforme a conveniência, a fim de 
fundamentar suas ideias de vida e suas ambições políticas e ideológicas.   

1. A Bíblia e as questões da sexualidade

É importante lembrar que a perspectiva utilizada para analisar um texto bíblico, 
sempre revela a cosmovisão de quem lê os textos, traduzindo também uma 
determinada posição político/cultural. Por isso hoje, muitas questões ainda 
surgem ao se pensar o tema da homossexualidade em sua relação com Cristo e 
a igreja. Muitos dos ataques aos cristãos sobre a temática da sexualidade nascem 
com a afirmação de que a Bíblia seria um livro cheio de violência contra a mulher 
e de repressão à liberdade sexual. A pregação sobre a vivência da sexualidade, tal 
como apresentada pela Bíblia, sempre fez parte do ensino e da catequese Cristã. 

13https://www.cdc.gov/hiv/group/msm/index.html
14https://www.hiv.gov/hiv-basics/overview/data-and-trends/statistics
15https://catracalivre.com.br/entretenimento/jornalista-da-cnn-e-detonado-ao-

-distorcer-pesquisa-sobre-gays-e-hiv/

https://www.cdc.gov/hiv/group/msm/index.html
https://www.hiv.gov/hiv-basics/overview/data-and-trends/statistics
https://catracalivre.com.br/entretenimento/jornalista-da-cnn-e-detonado-ao-distorcer-pesquisa-sobre-gays-e-hiv/
https://catracalivre.com.br/entretenimento/jornalista-da-cnn-e-detonado-ao-distorcer-pesquisa-sobre-gays-e-hiv/


41

Católicos e protestantes conservadores que pregam em seus púlpitos sobre a 
aliança do casamento, afirmam que esta aliança só é possível quando resultado da 
união entre um homem e uma mulher, comprometidos em um relacionamento de 
exclusividade sexual, emocional e espiritual. Seguindo esse entendimento o pastor 
conservador americano John MacArthur foi ainda mais além e declarou: “Nin-
guém é gay. As pessoas cometem adultério, cometem o pecado da homossexualidade, men-
tem, trapaceiam”, e ainda continuou: “um dos aspectos disso é permitir que as pessoas 
se definam como gays.” Sua afirmação foi baseada em sua fé e em pesquisas da ala 
mais conservadora da ciência que afirma que biologicamente existe apenas duas 
possibilidades para a sexualidade: ser macho ou ser fêmea. Além disso é impor-
tante lembrar que mulçumanos, judeus e demais religiões também possuem suas 
crenças a respeito da sexualidade e pregam abertamente sobre suas convicções 
sem nenhuma resistência desses movimentos, mas os cristãos têm sido atacados 
continuamente pela mídia brasileira ao se posicionarem sobre o tema.

É possível perceber que existe um certo avanço de um tipo de cristianismo 
pro-gay, com um evangelho liberal pouco defensor das doutrinas elementares da fé 
cristã. Nessa linha, o discurso sobre a compaixão sobrepõe as convicções. Pregam 
o amor, retirando os elementos fundantes e norteados da vida cristã, justificando 
que Jesus era amoroso e aceitava as pessoas como eram. Com isso, muitos cristãos, 
especialmente os mais jovens, ficam confusos e frustrados por não terem respostas 
para o sofrimento do dia a dia nas pautas relacionadas à sexualidade. Afinal, a 
homossexualidade é mesmo pecado? Por que deveria ser a Bíblia autoridade sobre 
o assunto? Um dos princípios norteadores da Reforma Protestante é o Sola Scrip-
tura, que seria crer que toda a verdade necessária para a salvação e para a condu-
ção da vida estaria ensinada, explicitamente ou implicitamente, nas Escrituras. 
De fato, existem diversos textos bíblicos que tratam sobre a temática do pecado, e 
que incluem a prática da relação sexual entre pessoas do mesmo sexo como sendo 
reprovada por Deus. Falar sobre o pecado é princípio elementar do discipulado e 
da catequese cristã, da mesma forma que o são a pregação sobre o casamento no 
modelo bíblico e a fala sobre a pureza para vida sexual. Aliás, esses argumentos 
não são de uso exclusivo de protestantes. No catecismo da Igreja Católica, que é 
a exposição autorizada dessa igreja, está escrito: 

 §2357 A homossexualidade designa as relações entre homens e mulheres que 
sentem atração sexual, exclusiva ou predominante, por pessoas do mesmo sexo. 



42

A homossexualidade se reveste de formas muito variáveis ao longo dos séculos e 
das culturas. Sua gênese psíquica continua amplamente inexplicada. Apoiando-
se na Sagrada Escritura, que os apresenta como depravações graves, a tradição 
sempre declarou que «os atos de homossexualidade são intrinsecamente 
desordenados». São contrários à lei natural. Fecham o ato sexual ao dom da 
vida. Não procedem de uma complementaridade afetiva e sexual verdadeira. Em 
caso algum podem ser aprovados.

Na Bíblia, a carta de Paulo aos Romanos é um dos mais importantes textos 
sobre o assunto da homossexualidade. Especificamente, em Romanos 1:18-32, 
o autor escreve aos cristãos de Roma e trata do tema do comportamento sexual 
ao explicar sobre uma situação geral de depravação e pecado. Ele afirma que as 
pessoas eram “perversas”, e aborda vários pecados, incluindo o comportamento 
homossexual em sua lista enquanto cita uma lista de outros pecados que são, da 
mesma forma, resultado da concupiscência do coração humano, e consequência 
da rebelião a Deus. Outros textos importantes para a compreensão da orientação 
de Paulo sobre a homossexualidade estão em sua primeira carta aos coríntios no 
capítulo 6 e nos versos 8 a 10 do mesmo capítulo. Paulo, falando sobre as injusti-
ças que estavam acontecendo entre os cristãos, está ensinando o que é contrário 
ao comportamento dos cristãos, e cita uma lista de atos que não poderiam fazer 
parte da vida dos crentes e afirma: “Ou você não sabe que os malfeitores não herda-
rão o reino de Deus? Não se deixem enganar: nem os imorais, nem os idólatras, nem os 
adúlteros, nem os homens que fazem sexo com homens”.

Mas se as palavras do apóstolo Paulo não são suficientes para ajudar os cris-
tãos a entenderem a temática da sexualidade, o que dizer sobre ensinos de Jesus 
sobre o tema? Afinal, seria Jesus mais tolerante com as questões da sexualidade 
do que os cristãos conservadores se propõem a ser na atualidade? Teria Jesus dado 
orientações diferentes das dadas por Paulo sobre o comportamento sexual? Jesus 
nunca foi tímido para expressar suas posições a respeito das questões da vida in-
cluindo a temática da sexualidade, mas muitos cristãos progressistas afirmam que 
não existiria uma orientação específica dada por Jesus sobre tais questões. Robert 
Gagnon, ao escrever sobre A Bíblia e a prática da homossexualidade, apresenta ar-
gumento oposto a tal declaração. Ele aponta que se Jesus tivesse a intenção de 
se posicionar a favor do relacionamento sexual entre pessoas do mesmo sexo, ele 
precisaria, antes, fazer uma contextualização ampla sobre a temática, pois falar 



43

de “casamento” homossexual não faria sentido ao contexto judaico da época e 
causaria um “salto” na lógica do casamento para os discípulos. Nada das palavras 
de Jesus sugere que Ele estava revogando a Torá16, pelo contrário. É possível ver 
que ele priorizava e expandia as demandas das leis judaicas. O autor aponta que 
a lógica usada por Jesus sobre o tema do divórcio, deixa claro que a perspectiva 
que Jesus adotava em relação a ética sexual possuía na verdade um padrão ainda 
mais restrito e mais elevado quando comparado a seus contemporâneos judeus. 
No texto de Mateus 5:31-32, por exemplo, Jesus afirma: 

Também foi dito: Qualquer que deixar sua mulher, dê-lhe carta de divórcio. Eu, 
porém, vos digo que qualquer que repudiar sua mulher, a não ser por causa de 
fornicação, faz que ela cometa adultério, e qualquer que casar com a repudiada 
comete adultério.

Gagnon (2001) aponta que existem evidências nas cartas de Paulo e nos 
Evangelhos de que algumas comunidades da igreja primitiva chegavam a achar os 
ensinos de Jesus muito severos quando comparados aos costumes da época e afir-
ma que olhar para os ensinos de Jesus a partir de uma perspectiva histórica e con-
textualizada é importante para que se possa desconstruir a ideia de um Jesus hu-
manista e holístico tal como posto por alguns evangélicos liberais. De fato, a fala 
de Jesus sobre o divórcio17 aponta para como ele dava grande significado à aliança 
entre um homem e uma mulher, ao mesmo tempo que demonstrava a seriedade 
do pecado nessa área. Em Mateus 5:27-28 Jesus vai além do que estabelecia a lei 
de Moisés e os costumes da Palestina do primeiro Século, em que mencionando a 
Lei “Não adulterarás” afirma: “Mas eu vos digo que aquele que olhar para uma mulher 
com intensão impura, já cometeu adultério.” Aqueles que consideram Jesus apenas 
o profeta do amor e da tolerância, que perdoa todas as ações sem exigir mudança 
de comportamento, estão na verdade, distorcendo o contexto histórico dos relatos 
bíblicos e negando que Jesus é também histórico. Mas há que se lembrar que a 
atitude de Jesus com o pecado da sexualidade era condizente com suas ações em 
relação aos demais pecados, e suas ações de amor tinham como objetivo final 

16Mateus 5:17-18; Lucas 16:16,17.
17Lucas 16:18; Marcos 10:11-12; Mateus 19:9.



44

gerar arrependimento no pecador, bem como anunciar a mensagem do Reino de 
Deus. Jesus deu novo significado para os elementos ritualísticos e simbólicos de 
culto, como por exemplo, a Lei do Sábado, os sacrifícios no templo e os rituais 
de pureza para a oração e de fato estabeleceu o amor a Deus e ao próximo como 
o ápice da Lei Cristã. Mas é preciso atentar para o fato de que suas orientações 
sobre as questões da vida elevaram o padrão de santidade, e por afirmar que Jesus 
possui a filosofia “Deus é amor e basta”, é omitir a mensagem completa da reden-
ção e da reconciliação.

Considerações finais

Diante da convicção de que o fazer ciência não é algo parcial ou desprovido de 
motor ideológico, faz-se necessário que, mais do que nunca, Cristãos sejam ca-
pazes de se posicionar nas diferentes áreas do conhecimento para contrapor os 
argumentos que tem se levantado contra a Liberdade Religiosa no Brasil. É fato 
que uma das estratégias dos grupos que se auto intitulam “em defesa das mino-
rias” ocuparem as universidades e centro de pesquisas ao redor do mundo. Por isso 
é preciso que a igreja esteja disponível para ser agente do Reino de Deus também 
onde a ciência é produzida. Além disso, tal reflexão traz também a confirmação 
da importância do resgate de uma hermenêutica que seja acessível e que dê sig-
nificado a vida cotidiana da igreja, sem perder de vista a mensagem completa do 
evangelho: a criação de Deus, queda da humanidade, a cruz de Jesus, a redenção e 
da reconciliação entre Deus e os homens. É preciso uma igreja que se levante para 
defender o que crê, e quando necessário, se levante para defender publicamente 
os seus. 

Ao contrário do que se vê posto hoje na mídia, é preciso dizer que não é 
prática comum por parte dos cristãos firmar que o HIV atinge apenas pessoas do 
grupo LGBTI+, ou que mulheres e homens casados estariam imunes à doença caso 
optem por relações extraconjugais18. O que de fato há nas igrejas cristãs, tal como 
foi possível observar na fala dos pastores acusados pelo movimento LGBTI+, é o 

18Apesar da pastora Ana Paula Valadão estar sendo acusada de afirmar que o HIV é 
doença “causada por homossexuais” ou que “pessoas casadas estariam imunes a doença”, 
ao ver o vídeo na integra é possível ver que sua afirmação esta contextualizada e de acordo 
com as pesquisas do CDC Americano.



45

ensino de que um homem e uma mulher, que preservam a aliança do casamento 
e que possuem apenas um parceiro durante a sua vida, estariam mais protegidos 
do HIV transmitido por via sexual. Para os cristãos, os textos bíblicos revelam 
que a aliança do casamento é um sacramento que só pode ser realizado na união 
de um homem com uma mulher. Portanto, a palavra pregada a respeito do tema 
não poderia ser tomada como ataque a nenhum grupo específico, mas sim, deveria 
ser entendida como a pregação dos valores e conceitos da fé cristã, tendo como 
público-alvo a igreja e todas as demais pessoas que queiram ouvir a mensagem 
pregada, cabendo ao ouvinte aceitá-la ou não.  

Além disso, ao longo da história, a igreja cristã tem sido agente de compaixão 
e de caridade no mundo, mas nas últimas semanas a mídia tem tentado semear a 
ideia de que a igreja Cristã é homofóbica e que pastores estariam promovendo o 
discurso de ódio. A verdade, no entanto, é bem contrária a essas afirmações. Em 
quase todas as cidades do Brasil é possível encontrar uma igreja protestante ou 
católica, um líder comunitário cristão, ou uma agência missionária que tem como 
prioridade ajudar pessoas a terem uma vida mais digna. Além disso, são muitos os 
trabalhos no Brasil focados no público LGBTI+. São cristãos conservadores no 
que se refere a autoridade da Palavra de Deus e que amam e cuidam de pessoas 
homossexuais, trans e travestis que pedem por ajuda. Muitas dessas pessoas são 
moradores de rua que foram abandonados por suas famílias e que nunca foram 
acolhidos pelos movimentos sociais em questão. A mídia não mostra tantas or-
ganizações cristãs que tem acolhido, cuidado e amado pessoas independente de 
sua sexualidade. Por isso, usar o argumento de que a igreja cristã é homofóbica é 
uma generalização e uma falácia inescrupulosa, que tem como único propósito a 
tentativa de silenciar o discurso religioso da igreja cristã no Brasil. Afirmar que os 
cristãos desprezam as pessoas homossexuais é não conhecer a realidade da igreja, 
nem a vida de muitos cristãos.

Muitos cristãos já não aceitam mais pesquisas enviesadas, com argumentos 
fracos e dicotômicos sobre a sexualidade, e exatamente por isso, é possível encon-
trar muitos desses dedicando-se à pesquisa em diferentes áreas do conhecimento 
nas universidades e institutos de pesquisa pelo mundo. Pessoas que estão genui-
namente interessadas em encontrar caminhos para as crises vivenciadas pelas pes-
soas que sofrem nessa área, e que não possuem qualquer interesse político ou viés 
ideológico para tal. Cristãos acreditam que existem verdades absolutas reveladas 



46

na Bíblia, e devem continuar a pregar sobre a temática do pecado e da redenção a 
todas as pessoas que desejarem ouvir. A compaixão e a convicção precisam andar 
de mãos dadas e por isso é preciso amar as pessoas e ao mesmo tempo, continuar 
a defender as verdades reveladas pelas escrituras. 

Referências bibliográficas

ALBERRY, Sam. Is God Anti-Gay? And other questions about Homossexuality, the 
Biblie and same sex attraction. 2013. The good Book Company.

GAGNON, Robert A.J. The Bible and Homossexual Proactice. Texts and Herme-
neutics. 2001.

HARRIS, Sam. Letter to a Christian Nation.  2008

MacArthur, John. Evangelism: How to show the gospel Faithfully. 2011

BRAGA, Eliane Rose Maio. Sexualidade Infantil: uma investigação acerca da con-
cepção das educadoras de uma creche universitária sobre educação sexual. 2002. 
195f. Dissertação (Mestrado em Psicologia) – UNESP, Assis.

Bacharel e Mestre em Psicologia. Atuou 15 anos no 
cuidado com famílias, especialmente nas questões da 
sexualidade. Atualmente está finalizando o Master in 
Biblical Studies e cursando o segundo ano do Doctor 
in Ministry no South Flórida Bible College e fundou a 
DoHope Internacional (USA) uma agência especializada 
na produção de conteúdos e treinamentos para o 
combate da Exploração Sexual e do Tráfico de Pessoas. 
Defensora do homeschool, mora com seu esposo Marcel 
e seus dois filhos no Sul da Flórida a 4 anos.

Sobre o autor

Ana Carolina Peck Mafra



47

A Bíblia é a palavra de Deus e podemos 
confiar em seu conteúdo

Thiago Oliveira

Embora seja sempre colocado como uma coisa arrojada, a contestação da 
Bíblia como Palavra de Deus é bem antiga. Para compreendermos um 
pouco de onde vem tais contestações e termos uma resposta adequada, 

analisemos brevemente três correntes teológicas: Liberalismo, Neo-Ortodoxia e 
Teologia Reformada.

O Liberalismo Teológico tem ligação com o método histórico-crítico de 
interpretação bíblica. Este método nega a inspiração divina e reduz as Escritu-
ras a um compêndio da fé israelita e dos primeiros cristãos, recheado de erros e 
contradições. Influenciado pelo Iluminismo, o Liberalismo adquiriu um caráter 
antropocêntrico e relativizou questões-chaves da dogmática. Schleiermacher foi 
o grande expoente dessa corrente que se afastou a passos largos do ensino orto-
doxo e fez com que a Igreja europeia abraçasse o mundanismo e declinasse para o 
Cristianismo secularizado que até hoje é uma de suas marcas.

Todavia, com o advento da Primeira Guerra Mundial, todo o ideal progres-
sista-iluminista foi por água abaixo. As correntes de pensamento entram em crise 
e a Teologia não foge à regra. É justamente neste cenário que surge Karl Barth 
com o que chamamos de Neo-Ortodoxia ou Barthianismo. A Neo-Ortodoxia 



48

lutou contra a secularização da Igreja e defendeu que a Bíblia é a palavra de Deus 
revelada aos homens.

O grande problema da corrente Neo-Ortodoxa é que ela conservou a crítica 
bíblia do Liberalismo, a mesma que reduziu as Escrituras a um livro de fé comum. 
A diferença é que os barthianos afirmam que mesmo contendo erros, a Bíblia é 
a Voz de Deus para a humanidade. Para sustentar essa posição, argumentam que 
a parte histórica é irrelevante para a fé salvífica, sendo assim, pouco importa a 
veracidade dos relatos bíblicos sobre a Queda, o Dilúvio, o Cativeiro Egípcio,  etc.

Para a Teologia Reformada (evangélica/protestante) a Bíblia é a Palavra de 
Deus em sua totalidade e está isenta de erros. Desde o século XVI, de Lutero até 
os dias de hoje, cristãos de confissão reformada adotam o Sola Scriptura como 
ponto crucial da fé. Calvino (2006, p.72), o grande sistematizador da doutrina 
reformada, fala o seguinte quanto ao questionamento da procedência divina das 
Escrituras:

Se, pois, quisermos firmar a nossa consciência de modo que não permaneça 
agitada e em perpétua dúvida, é preciso que coloquemos a autoridade da Escri-
tura muito acima das razões ou das circunstâncias ou das conjecturas humanas; 
quer dizer, é preciso que a estabeleçamos como base no testemunho do Espírito 
Santo. Porque, ainda que, por sua própria majestade, a Escritura nos leve a res-
peitá-la, não obstante só começa a tocar-nos quando é selada em nosso coração 
pelo Espírito Santo. [...] É graças à certeza dada por uma autoridade superior 
que concluímos, que, sem dúvida nenhuma, a Escritura nos foi outorgada dire-
tamente por Deus.

Com isso, Calvino defende que por ser um livro de revelação, a Bíblia pre-
cisa ser revelada a nós através de uma ação soberana do próprio Deus, na pessoa 
do Espírito. O mesmo processo revelacional ocorreu com os autores bíblicos que 
passaram por um processo de inspiração para deixar registrada a Palavra de Deus 
como uma fonte revelacional permanente e completa, ao ponto de não mais haver 
a necessidade de uma outra (i.é. nova) revelação. Tudo o que precisamos saber so-
bre Deus está registrado nos escritos do Antigo e do Novo Testamento. Assim, o 
primeiro questionamento (a Bíblia é de Fato a Palavra de Deus?) está respondido.

Dizer que a Bíblia é um livro inspirado é estar de acordo com que a mesma 
diz acerca de si própria (2Tm 3:16). No entanto, a inspiração não foi um ditado 



49

divino. Deus usou as características humanas de cada autor para dizer aquilo que 
deveria ser dito. Muitos fazem confusão com esta informação e dizem que se 
existe este viés de humanidade no processo de escrituração e o erro é inerente da 
condição humana, logo, existe a possibilidade de ter erros na Bíblia. Barth é um 
exímio defensor do errare humanum est. Embora isto seja verdade, não quer dizer 
que os homens erram sempre em tudo que fazem, muito menos concluir que o 
erro é necessário ao homem.

O homem é limitado por ser finito, porém a finitude não o torna falível sem-
pre. Há de se separar onisciência de infalibilidade. Estas duas coisas estão con-
juntas em Deus, não nos homens. Como afirma Sproul (2012, p. 49): “Finitude 
significa uma necessária limitação de conhecimento, mas não significa obrigatoriamente 
uma distorção do conhecimento. A confiabilidade do texto bíblico não deve ser negada 
com base na finitude do homem”.

Respondendo ao questionamento sobre a confiabilidade bíblica, sobretudo 
do Novo Testamento, o mais questionado, apelamos para dois argumentos bas-
tante convincentes:

- Argumento bibliográfico: Corresponde a lacuna do tempo histórico em 
que o livro foi escrito e o manuscrito mais antigo que temos dele. Por exemplo: 
O manuscrito da obra de Platão mais antigo que temos data de 1200 anos após o 
filósofo grego ter escrito o original. Aristóteles também escreveu 1400 anos antes 
da cópia mais antiga que possuímos dele. Já o intervalo do original para a cópia 
de um livro do NT é de apenas 100 anos, e temos esta certeza graças à descoberta 
arqueológica do papiro de John Rylands.

- Argumento manuscritológico: Corresponde a quantidade de cópias de 
um presumível texto original. Quanto maior a quantidade de cópias, maiores são 
as chances de identificar as imprecisões. Por exemplo: Temos sete cópias manus-
critas de Platão em todo o mundo. De Aristóteles temos apenas cinco cópias. Em 
contrapartida, contando apenas as cópias gregas, o texto do Novo Testamento é 
preservado em aproximadamente 5.686 porções manuscritas parciais e completas 
que foram copiadas a mão a partir do século I até o século XV.

Além dos manuscritos gregos, há várias traduções partindo do grego. Con-
tando com as principais traduções antigas em aramaico, copta, árabe, latim e ou-
tras línguas, há 9 mil cópias do Novo Testamento. Isso dá um total de mais de 14 
mil cópias do Novo Testamento. Além disso, se compilarmos milhares de citações 



50

dos pais da igreja primitiva dos séculos II a IV pode-se reconstruir todo o Novo 
Testamento com exceção de onze versículos. De modo que se não for possível 
confiar na Bíblia, também deve ser posto em xeque a autenticidade de toda e 
qualquer obra literária da Antiguidade.

Logo, a Bíblia não deve ser vista, por um cristão, como um livro não sagrado 
ou não confiável. Ela é o canal pelo qual Deus fala com os seus de maneira espe-
cial, revelando a Si, tendo como ápice do conteúdo revelacional o próprio Cristo 
que não é um personagem que pode ser retirado da Escritura para que tenhamos 
um encontro verdadeiro com ele. É o Jesus das páginas da Escritura que adora-
mos e seguimos. E este próprio Jesus teve um relacionamento com os escritos 
sagrados que nos servem de exemplo. Sobre a relação e o uso que Cristo faz da 
Escritura, quero registrar cinco episódios:

1 — Lendo Isaías em Nazaré

Ainda no começo de seu ministério Jesus parte para Nazaré, cidade em que foi 
criado, onde residiam familiares e amigos. Num sábado, vai até a sinagoga e se-
gundo o registro de Lucas (4.14–30) lê Isaías 58.6 e 61.1,2. Ao terminar de ler, 
devolve o rolo ao assistente e quando todos têm os olhos fitos nele, exclama: “hoje 
se cumpriu a Escritura que vocês acabaram de ouvir”. O texto do profeta era uma 
profecia messiânica, ou seja, após ler o que estava escrito (Sola Scriptura) a respeito 
do Cristo, Jesus afirmou ser ele o prometido a Israel. Muitos ficaram intrigados, a 
grande maioria rejeitou a sua mensagem, mas ele fez o que era de costume: ia até 
a sinagoga e através de um manuscrito do Antigo Testamento começava a ensinar 
que aquilo era um testemunho sobre si mesmo. Mais adiante, ao ser perseguido 
por causa de sua pregação, Jesus diz aos judeus: “Se vocês cressem em Moisés, 
creriam em mim, pois ele escreveu a meu respeito. Visto, porém, que não creem 
no que ele escreveu, como crerão no que eu digo? ( Jo 5.46,47)”. É no Pentateuco, 
isto é, nos cinco primeiros livros da Bíblia que Jesus vai afirmar que estão as bases 
para que creiamos nele. Isso corrobora ou não com o Sola Scriptura?

2 — Citando Deuteronômio na tentação

Antes de ter chegado a Nazaré, o Filho de Deus havia sido tentado no deserto 
(ver Lc 4.1–13) e lá, diante de todas as armadilhas falaciosas de Satanás, defen-
deu-se usando por três vezes o livro de Deuteronômio. Na primeira resposta que 



51

deu, usou Deuteronômio 8.3, depois rebateu outra mentira diabólica com Deute-
ronômio 6.13 e por fim utilizou Deuteronômio 6.16. O Diabo foi derrotado pela 
Palavra. Jesus poderia ter derrotado o seu adversário de qualquer outra forma, mas 
quis demonstrar o poderio do texto sagrado frente às tentações que o nosso vil 
tentador lança sobre nós. Será que nós deveríamos almejar vencer portando outra 
arma que não seja a Escritura?

3 — Ética com base em Gênesis

Quando indagado acerca do divórcio (ver Mt 19), a resposta de Jesus foi baseada 
em Gênesis 2.24. Assim, fundamentado em um princípio da Escritura, afirmou 
que não competia aos homens separar aquilo que tinha sido Deus quem havia 
juntado. O casamento tem uma base moral, é realizado mediante juramento. Logo, 
trata-se de uma questão ética. Os princípios éticos que devem nortear os cristãos 
são os encontrados na Bíblia, por isso dizemos que ela é nossa regra de fé e prática. 
Jesus foi abordado e questionado com argumentos que derivavam da tradição hu-
mana e respondeu com um princípio bíblico. Estamos imitando o nosso Mestre?

4 — Agindo sem ferir a Escritura

Jesus e os doze colhiam espigas num dia de sábado e foram repreendidos pelos 
fariseus (ver Mt 12). A acusação era de que eles estavam fazendo algo ilícito. 
A resposta dada por Jesus é novamente embasada na Escritura. Ele responde 
fazendo uma pergunta “Vocês não leram o que fez Davi quando ele e os seus 
companheiros estavam com fome?”. A referência está em 1 Samuel 21 quando o 
Rei Davi e seus homens comeram os pães que eram destinados apenas aos sacer-
dotes. Obviamente os fariseus tinham lido, pois, esta era uma parte importante 
do seu trabalho de intérpretes da lei. Jesus estava agindo sem ferir a Escritura e 
diante da acusação mostrou que sua atitude era respaldada com um exemplo que 
vem da Bíblia. Será que em nosso meio há esta convicção? Será que nossos atos 
coadunam com o que está na Bíblia?

5 — Caminhando e expondo o texto sagrado

Após morrer e ressuscitar, Jesus aborda dois discípulos que estavam caminhan-
do na estrada para Emaús. Entristecidos e confusos, os dois discutiam enquanto 



52

andavam. Jesus se aproximou sem que eles o reconhecessem e perguntou o que 
estava se passando (ver Lc 24.14–35). Eles estranharam a pergunta, pois, era de 
conhecimento de todos o que havia acontecido com Jesus de Nazaré, mas res-
ponderam. Eles começaram a relatar os fatos e até disseram que a tumba esta-
va vazia e que as mulheres e os apóstolos confirmavam isso, porém estavam tão 
atordoados que não conseguiam ligar os fatos. Cristo, ainda sem ser reconhecido, 
tratou de confortá-los e elucidou que tudo aquilo era cumprimento do que estava 
registrado no Antigo Testamento. “E começando por Moisés e todos os profetas, 
explicou-lhes o que constava a respeito dele em todas as Escrituras”. Isso é algo 
magnífico. A Palavra encarnada explicava a palavra revelada e registrada na lei e 
nos profetas. A Bíblia é a testemunha mais segura da pessoa e da obra de Cristo, e 
o próprio fazia uso com maestria desse testemunho. Quando falamos sobre Jesus 
em nossa evangelização, adotamos a Escritura como fonte suprema de revelação 
ou procuramos fontes nada confiantes para testemunharmos do Evangelho?

Mesmo diante do exposto, poderá haver algumas pessoas que não saberão 
lidar com o fato de Cristo ser a Palavra de Deus e dizer o mesmo com relação 
à Bíblia, pois, como Escritura Sagrada, ela também recebe a mesma titulação. O 
já mencionado Karl Barth, tinha a sua obra fundamentada no apreço por Cristo 
como o autor e consumador da história da salvação. Ele rejeitava dizer que a 
Escritura era Palavra e alegava que a Bíblia (e a pregação também) tornam-se a 
Palavra na medida em que transmite o fim da revelação divina, isto é, Cristo Jesus.

Por mais que Barth tenha buscado colocar a Jesus num patamar distinto 
e acima de todas as coisas, incluindo a própria Bíblia, por ter tamanha estima 
ao Verbo Encarnado, isso gerou muitos problemas posteriores, e, por conta de 
sua influência, alguns de seus leitores acabaram se aproximando do liberalismo 
que Barth tanto combateu, enfraquecendo a ortodoxia ao colocar em xeque a 
autoridade da Escritura, por não terem rejeitado completamente os pressupos-
tos hermenêuticos do método histórico crítico. Todavia, é preciso entender que, 
embora Jesus e a Escritura sejam distintos, ambos são Palavras de Deus e tendo 
a distinção bem fundamentada, não correremos o risco, como alegam alguns, de 
venerarmos o livro ao invés de venerarmos a pessoa de Jesus.

Primordialmente, Jesus é aquele que é a Palavra ( Jo 1.1), por toda a eter-
nidade. A Escritura, tem caráter de transitoriedade, pois, ao estarmos no Reino 
Celestial em plena comunhão com Cristo, conheceremos de maneira íntima e 



53

gloriosa aquele que é a Palavra Viva (1Jo 1.1). De modo que a Escritura não se 
fará necessária por já ter cumprido o seu papel em ser a Palavra de Deus que 
aponta para Cristo nesta presente era. Assim como no Éden, o relacionamento 
com o Deus Triúno era pessoal, pois Deus “andava pelo jardim” (Gênesis 3.8), 
assim será a nossa comunhão restaurada, onde falaremos com o SENHOR face a 
face e nos alimentaremos diretamente da Sua glória.

Mas, então, por que chamamos a Bíblia de Palavra de Deus? A resposta 
mais simples seria porque através dela Deus fala e comunica a revelação. A Bíblia 
registra as ações de Deus no mundo, e Cristo é a personagem fundamental no 
drama da redenção. Portanto, a Bíblia, ao falar de Cristo, revela as ações do Deus 
Triúno no desenrolar da criação, queda e redenção. Por isso que não podemos 
tratá-la como um simples livro: “A Bíblia é ‘sagrada’ porque seu discurso se distingue 
como instrumento da atividade comunicadora trinitária e, portanto, como extensão da 
presença comunicadora pessoal do próprio Deus (VANHOOZER, 2016, p. 69)”.

O apóstolo Paulo parece compreender isso ao escrever “Pois a Escritura diz 
ao faraó: Para isto mesmo te levantei: para mostrar em ti o meu poder, e para que 
o meu nome seja anunciado em toda a terra” (Romanos 9.17, versão Almeida 21). 
Aqui temos a palavra grega graphē (γραφὴ), que em seu uso comum sempre alude 
aos escritos sagrados, como quando o apóstolo fala a Timóteo que “Toda a Escri-
tura (graphē) é inspirada por Deus” (2Timóteo 3.16). A alusão é de quando Moisés 
vai até faraó e ele transmite a Palavra de Deus, logo, se o profeta falou aquilo que 
é a divina verbalização e Paulo usa o termo “Escritura” pare relatar isso, não con-
cluímos outra coisa senão que não apenas Paulo, mas o colegiado apostólico (uma 
vez que o próprio Pedro recomenda a leitura das cartas paulinas [2Pe 3.15-16]) 
consideram o livro como sendo a Palavra, por conta de sua origem divina.

Se o que está registrado na Bíblia são os atos e as palavras de Deus, temos 
a ação de Deus por meio da linguagem. Linguagem esta que aponta para Cris-
to desde Gênesis 3.15, onde temos a primeira promessa messiânica. Ademais, 
é o próprio Cristo quem diz que as Escrituras dão testemunho dele ( Jo 5.40). 
Destarte, ao invés de enxergar um conflito para usar a mesma terminologia para 
falar de Jesus e da Bíblia, deveríamos buscar o entendimento de que “É impres-
cindível dar atenção total, e sábia, à Escritura como Palavra de Deus registrada por 
escrito se quisermos adorar e seguir corretamente a Palavra encarnada, o Filho de Deus 
(WARD, 2017, p. 89)”.



54

Aprouve ao Senhor que o conhecimento acerca de si mesmo se desse por 
meio da palavra que está registrada no livro sagrado. Por isso que obedecer a 
Palavra escrita é o mesmo que obedecer a Palavra viva; e desprezar a primeira é 
desprezar a segunda. É pertinente utilizarmos outra citação de Timothy Ward 
(2017, p. 87):

Se relutamos em pensar nas Escrituras como “Palavra de Deus” inequívoca, dis-
tanciamos Cristo das Escrituras por meio da qual ele se apresenta a nós para que 
possamos conhecê-lo. Em consequência, seria difícil eliminar a suspeita de que, 
conhecer Cristo pelas Escrituras não significa que tenhamos comunhão com 
Deus como ele é de fato. As Escrituras dão testemunho de uma relação real e 
ontológica entre o Filho e suas palavras nela registradas. Portanto, não devemos 
nos afastar da terminologia que o próprio Deus nos concedeu nas Escrituras 
para que possamos lidar com essa relação profunda entre Cristo como Palavra e 
as Escrituras como Palavra.

A Bíblia é o local mais confiável que temos para acessarmos as informações 
sobre o Divino. Obviamente o SENHOR é bem maior, no entanto, quis Ele 
deixar este conhecimento escriturado, com um cânon fechado para não poder 
sofrer acréscimos, e através desse cânon os homens tivessem noção de quem Ele 
é, e, concomitantemente, descobrissem também algo sobre si, ou seja, que são 
pecadores que se encontram sob a ira divina, necessitados da graça para obter o 
perdão de seus pecados e, consequentemente, a salvação. O Soberano nos deu um 
livro sagrado que nos conta exatamente aquilo que precisamos saber. A Bíblia não 
nos fornece todas as informações sobre Deus, mas ela nos dá as informações que 
são necessárias. Se quiserem tratar as Escrituras, isto é, o seu conteúdo, como não 
sendo a Palavra de Deus, então de onde tirarão um conhecimento revelacional 
seguro sobre o mesmo?

Finalizo este breve artigo com a sabedoria registrada na Confissão de Fé de 
Westminster que em seu primeiro capítulo, no artigo sexto, assim nos diz: “Todo o 
conselho de Deus concernente a todas as coisas necessárias para a glória dele e para a sal-
vação, fé e vida do homem, ou é expressamente declarado na Escritura ou pode ser lógica 
e claramente deduzido dela”. Confiem na Escritura, pois ela é a Palavra de Deus.



55

Referências bibliográficas:

CALVINO, João. As Institutas. Volume 1. São Paulo: Editora Cultura Cris-
tã,2006.

SPROUL, R.C. Posso Crer na Bíblia? São José dos Campos: Editora Fiel, 2012.

VANHOOZER, Kevin J. A Trindade, As Escrituras e a Função do Teólogo. São 
Paulo-SP: Edições Vida Nova 2016.

WARD, Timothy. Teologia da Revelação. São Paulo-SP: Edições Vida Nova 2017.

é graduado em História e especialista em Ciência 
Política, ambos pela Fundação de Ensino Superior de 
Olinda (Funeso). Mestrando em Estudos Teológicos pelo 
Mints-Recife. Professor de Teologia em seminários na 
região metropolitana do Recife. Casado com Samanta e 
pai de Valentina.

Sobre o autor

Thiago Oliveira



56

Lançamentos

Faça diferença
O impacto do cristão na cultura e na sociedade

Nesta obra, o estimado teólogo R. C. Sproul mostra como 
confrontar as questões sociais e morais de nosso tempo com 
respostas bíblicas eficazes.

Se você deseja fazer diferença de forma real e duradoura em 
sua família, em seu círculo de amigos, no local de trabalho e na 
comunidade, este livro lhe mostrará por onde começar.

R. C. Sproul | 14x21 cm | 208 p.

Filosofia e cosmovisão cristã
2ª Ed. ampliada e revisada

Filosofia e cosmovisão cristã é uma introdução 
abrangente e atualizada para todos os que desejam 
explorar a arquitetura filosófica da realidade.

Os autores oferecem um guia detalhado para as áreas 
de epistemologia, metafísica, ética, filosofia da ciência e 
filosofia da religião.

William Lane Craig e J. P. Moreland | 16x23 cm | 1024 p.

Mentiras em que as meninas acreditam 
e a verdade que as liberta
e Guia das mães

Mães e filhas unidas para identificar as 
mentiras que precisam combater com
a verdade!

As mentiras do mundo estão em toda parte,
e as meninas sofrem com elas. Exemplo disso 
é quando temem não ser iguais a suas 
coleguinhas ou caem na crença de que 
precisam ser perfeitas! Isso tudo resulta em 
um índice assustador de ansiedade entre as 
pré-adolescentes.

Dannah Gresh | 15,5x22,5 cm | Brochura


