
34

Por que cristãos precisam ler Karl Popper

André Venâncio

“E todo aquele que ouve estas minhas palavras e não as pratica será comparado  
a um homem insensato que edificou a sua casa sobre a areia.”

(Mt 7.26)

1. O problema

Em 1996 foi lançado no Brasil o livro Convite à física, do físico israelense 
Yoav Ben-Dov (1957-2016)1. Trata-se de uma obra de divulgação cien-
tífica para leigos que aborda a física de uma perspectiva histórica. Um 

préfacio muito interessante foi escrito por Henrique Lins de Barros, então diretor 
do Museu de Astronomia e Ciências Afins. Nele foi dito o seguinte:

O conceito de verdade com que a ciência trabalha é o de uma verdade efêmera 
e cambiante, que forjou uma história. Algo rigorosamente inadmissível em 
qualquer outra forma de descrição da natureza. Se lembrarmos que os textos 
sagrados são considerados definitivos, e que compete ao homem interpretá-
-los, vemos a diferença: na ciência, a verdade é passível de ser questionada e 
eventualmente substituída. Na religião, é necessário entender a verdade, pois 

1Rio de Janeiro: Zahar, 1996.



35

ela é permanente e imutável. A ciência se dá ao luxo de questionar suas pró-
prias premissas, de propor questões de fundamento, de levantar dúvidas sobre 
as ideias mais básicas, permitindo-se alterá-las; de certa maneira, torna-se um 
conhecimento frustrante. Qualquer teoria hoje aceita é passível de ser abando-
nada amanhã. As teorias podem ser postas em xeque, e podem perecer diante 
de um novo avanço2.

Há nessas poucas palavras uma porção de equívocos, confusões e meias ver-
dades cuja discussão poderia ocupar todo o presente artigo. Não sendo esse o 
objetivo, limito-me a mencionar três pontos principais:

1. Comparar teorias científicas a “textos sagrados” é impróprio. A analogia 
correta é, de um lado, entre os respectivos objetos de estudo (os textos sagrados 
e o mundo natural), e, do outro lado, entre os esforços interpretativos humanos 
(as teorias científicas e a teologia). Ao se deparar com uma dificuldade, o teólogo 
cristão digno do nome não acusa a Bíblia de contradição, assim como o cientista 
não acusa a natureza de contradição; o que ambos fazem é aprimorar suas teorias.

2. Do ponto de vista histórico, é gritantemente incorreta a sugestão de que 
as ciências naturais pré-modernas ou a teologia de qualquer época são imutáveis, 
indiferentes aos fatos ou desprovidas de embates internos e diálogo crítico.

3. É igualmente incorreta a descrição da ciência moderna como um em-
preendimento em que tudo pode ser questionado. O próprio prefaciador deixa 
isso claro nas palavras que se seguem imediatamente às transcritas acima: 

Mas também não se deve pensar que a ciência seja uma terra de ninguém, onde 
qualquer ideia pode ser colocada na mesa. Não, a ciência tem suas normas e 
regras, seus códigos de conduta e seus valores, a fim de se preservar de qualquer 
aventureiro que nela venha a se intrometer. A ciência é para os especialistas e 
iniciados, embora possa e deva ser difundida para todos.

Essa admissão revela a natureza meramente retórica do contraste que ele 
havia tentado estabelecer entre a ciência e outras áreas.

Feitos esses esclarecimentos básicos, convém explicitar a visão da ciência 
transmitida nas palavras de Barros. Há três pontos que merecem destaque:

2Ibid., p. 9-10.



36

1. Elas apresentam uma imagem deveras popular do empreendimento cien-
tífico como um terreno onde não há dogmas, onde a razão crítica pode operar 
livremente, onde a qualidade da argumentação e a força dos fatos são tudo o 
que importa para determinar o sucesso ou o fracasso de uma ideia; onde, conse-
quentemente, todas as convicções são admitidas como provisórias, de forma que 
imperam a atitude cética e as virtudes do desapego e da humildade intelectual.

2. Essas características são apresentadas como aquilo que distingue a ciência 
de outros empreendimentos, em especial aqueles vistos em alguma medida como 
concorrentes; daí a referência explícita a outras formas “de descrição da natureza” 
e às religiões. É de especial interesse para o público cristão esse uso apologético 
de tal concepção de ciência, baseado no valor da ciência moderna e na percepção 
de que a mentalidade e os valores nela embutidos são não apenas incompatíveis 
com os valores propostos pela fé, mas também superiores a eles.

3. Há também a implicação crucial, embora velada, de que a ciência, em 
virtude dessa superioridade moral e metodológica, produz uma descrição mais 
verdadeira das coisas, ao passo que os “concorrentes” não são dignos de ser levados 
a sério. Trata-se de uma humildade estranha, pois é gritada a plenos pulmões e 
acompanhada da exigência de submissão. O ceticismo e a humildade se transmutam 
instantaneamente na convicção de posse exclusiva da verdade. Essa ambiguidade é 
uma das características mais marcantes do discurso cientificista moderno.

A ciência é um empreendimento de grande prestígio e impacto em nossa 
cultura, de modo que mesmo os cristãos não diretamente envolvidos com ativida-
des científicas fazem bem em se interessar pelo tema e em se esforçar para com-
preendê-lo de um ponto de vista radicalmente bíblico. Porém, a concepção de ci-
ência que nos é frequentemente apresentada pressupõe a validade de uma porção 
de conceitos, que dizem respeito não só às proposições científicas propriamente 
ditas, mas também às áreas correlatas de história, filosofia e sociologia da ciência. 
Compreender todas essas interrelações de modo intelectualmente responsável é 
uma tarefa árdua e desafiadora.

2. Objetivo

Meu objetivo neste artigo é bem mais pontual e modesto, pois não vai além de es-
timular o interesse por uma dessas áreas, a filosofia da ciência. Para tanto, pretendo 
fornecer alguns elementos capazes de ilustrar o benefício que tal interesse pode 



37

trazer para uma reflexão cristã sadia sobre o tema, de modo a evitarmos com mais 
facilidade toda uma tradição retórica enganosa. Farei isso a partir de uma breve dis-
cussão de alguns aspectos da obra do filósofo austríaco Karl Popper (1902-1994). 
Ele não é meu filósofo da ciência preferido3, mas o escolhi por quatro razões:

1. É um dos mais influentes do século XX.
2. Ainda que muitos de seus posicionamentos e argumentos sejam proble-

máticos, sempre aprendo muito com ele, inclusive enquanto modelo de humil-
dade e honestidade intelectuais. Seu exemplo é um excelente antídoto a todas 
as tentativas de filosofar no grito, algo que considero urgente no atual cenário 
cultural brasileiro.

3. O conteúdo de seu pensamento está diretamente relacionado à concep-
ção de ciência promovida por Barros, entre tantos outros. Isso não significa que 
Popper endossaria esse discurso. Significa, porém, que esse discurso pode ser ade-
quadamente descrito como uma versão ultrassimplificada, ideologizada e degra-
dada de algumas ideias do filósofo austríaco. Expor essa degradação, ainda que 
de modo não exaustivo, é parte importante da tarefa do presente artigo, embora, 
como será visto adiante, não seja um fim em si.

4. Essa razão é mais pessoal ou biográfica. A primeira grande questão inte-
lectual da minha vida, com que me defrontei ainda na adolescência, foi o debate 
sobre criação e evolução. Ao considerar os argumentos de todos os posicionamen-
tos envolvidos, logo me chamou a atenção o fato de que a discussão quase nunca 
se atinha aos méritos científicos de uma ou outra proposta. Cada lado argumenta-
va não apenas que o outro estava equivocado em seus argumentos científicos, mas 
também que estes nem eram, na verdade, científicos de fato. Fiquei ainda mais 
surpreso ao constatar que ambos os lados recorriam frequentemente a Popper 
para justificar sua acusação. Pareceu-me, então, que Popper era o homem unani-
memente reconhecido como aquele que sabe o que é ciência e o que não é. Foi 
assim que me dei conta, pela primeira vez, de que uma discussão científica sem 

3Embora isso fuja ao propósito do presente artigo, é importante destacar que Po-
pper também tem uma obra considerável no campo da filosofia política. Para uma boa 
discussão sobre a complexa e algo intrigante relação entre essas duas metades de sua obra, 
cf. OLIVEIRA, Paulo Eduardo de. Da ética à ciência: uma nova leitura de Karl Popper 
(São Paulo: Paulus, 2011).



38

reflexão filosófica prévia não era suficiente. Teve início então meu interesse por 
filosofia da ciência e, na verdade, por filosofia em geral.

3. Positivismo lógico

De fato, a contribuição mais conhecida e debatida de Popper para a filosofia da ci-
ência é aquilo que ele chamava de “critério de demarcação”, capaz de distinguir a 
ciência das demais atividades humanas. O próprio Popper dava grande importân-
cia a esse critério, voltando a discuti-lo com frequência e considerando-o como a 
solução para o segundo de Os dois problemas fundamentais da teoria do conhecimento 
(esse é o título de um de seus livros4). Mas o segundo problema, o da demarcação, 
é frequentemente dissociado do primeiro, e isso faz com que as ideias do filósofo 
sejam mal representadas. É necessário dar um passo atrás neste momento e con-
textualizar brevemente o primeiro problema, o da indução.

Popper era vienense e tomou contato bem cedo com o Círculo de Viena, gru-
po de intelectuais constituído nos anos 20 que defendia a filosofia denominada 
“positivismo lógico”. Essa corrente conjugava influências variadas e propunha uma 
epistemologia fortemente cientificista: para seus representantes, o conhecimen-
to científico é constituído de proposições demonstravelmente verdadeiras, fun-
dadas na articulação lógica a partir de fatos. A indução é o procedimento corre-
to pelo qual se pode passar de conjuntos de proposições particulares, como “esta 
maçã caiu” ou “aquele planeta se moveu seguindo tal trajetória”, para leis univer-
salmente verdadeiras, como “todos os corpos se atraem mutuamente segundo tal 
equação”. Todas as proposições que não atendem esse requisito são desprovidas 
de significado, porque não fundadas racionalmente nos fatos. Daí a importância, 
para essa escola, do seguinte critério de demarcação: proposições científicas são 
aquelas decidíveis como verdadeiras ou falsas; o resto é metafísica, palavra que 
nesse meio possui conotação quase pejorativa, pois denota um domínio sobre o 
qual é inútil falar, já que  nada ali pode ser estabelecido como verdadeiro ou falso5. 

4São Paulo: Unesp, 2013.
5Essa visão influencia ainda hoje a retórica antirreligiosa abundante no mundo das 

ciências exatas, em que a palavra “metafísica” continua tendo conotação negativa (a tal 
ponto que muitos não sabem que o termo possui outras acepções) e o discurso não-cien-
tífico é frequentemente descrito como sem significado, e não apenas como falso.



39

4. Crítica ao positivismo lógico
Popper se insurgiu contra o positivismo lógico de várias maneiras. Ele atacou o 
princípio da indução defendendo que não há meio seguro (e muito menos infalí-
vel) de obter uma proposição universal verdadeira a partir de um conjunto de pro-
posições particulares. Popper resolveu o problema da indução declarando-o sem 
solução. Consequentemente, não se pode demonstrar que as proposições univer-
sais sejam verdadeiras, embora se possa demonstrar que são falsas mediante um 
único contra-exemplo. Todas as hipóteses ou leis científicas são, pois, conjecturas 
sujeitas à refutação, mas jamais à verificação (ou “comprovação”, como diríamos 
em linguagem menos técnica). Por causa dessa assimetria fundamental, não são 
“decidíveis” como dizia o Círculo de Viena.

Em decorrência disso, o critério de demarcação do positivismo lógico tam-
bém não se sustenta. As proposições científicas não se distinguem das demais por 
serem decidíveis, pois não são; nem por serem as únicas a ter significado, já que 
Popper negou isso e criticou severamente o significado da palavra “significado” na 
terminologia do positivismo lógico6. Popper admitiu a importância de um critério 
de demarcação, mas o reformulou nos seguintes termos: uma proposição científi-
ca é aquela que não pode ser verificada, mas pode ser refutada. Se podemos con-
ceber experimentos ou observações cujo resultado possa refutar uma proposição, 
ela é científica; se nenhum experimento ou observação concebível pode refutá-la, 
ela é metafísica7.

6Por causa dessa divergência, e citando a afirmação de John Passmore de que “O 
positivismo lógico […] está morto”, Popper reivindicou para si o mérito de tê-lo matado. 
Cf. sua Autobiografia intelectual (São Paulo: Cultrix-Edusp, 1977, pp. 95-8. Cf. também 
a crítica ao primeiro Wittgenstein em Os dois problemas fundamentais da teoria do 
conhecimento, pp. 342-53.

7É importante notar que aqui a palavra “metafísica” não tem mais a conotação de 
“sem sentido”, e a proposição metafísica pode muito bem ser verdadeira; apenas não há 
meios objetivos de convencer os que duvidam dela. Esse aspecto é frequentemente igno-
rado por muitos que adotam superficialmente as ideias de Popper com fins apologéticos 
ao mesmo tempo em que continuam firmemente apegados a uma estrutura geral de 
pensamento positivista. O resultado é que, contra a intenção do filósofo e de modo in-
consistente com seu pensamento, falam no critério de demarcação popperiano ao mesmo 
tempo em que condenam o que é extracientífico como falso ou sem significado.



40

Esse é o núcleo da epistemologia de Popper, e ele a expandiu em várias direções. 
Aqui é suficiente destacar alguns pontos, começando por seu foco no caráter preca-
riamente conjectural das proposições científicas e sua consciência de que até as mais 
solidamente confirmadas estão muito aquém da verdade: “nossas oportunidades de 
encontrar regularidades verdadeiras são escassas, e nossas teorias conterão muitos 
enganos”8; “Temos mesmo boas razões para pensar que, na maior parte, nossas teo-
rias — mesmo nossas melhores teorias — são, estritamente falando, falsas; pois su-
persimplificam ou idealizam os fatos”9. Ele afirmou que a ousadia é parte do método 
científico e sempre encorajou o desapego em relação às proposições da ciência. Na 
verdade, ele afirmou repetidamente que o cientista deve se empenhar em refutar as 
teorias vigentes, pois só daí poderiam resultar teorias melhores: “o método da ciência 
é o método de conjecturas ousadas e de tentativas engenhosas e severas para refu-
tá-las”10. Seu compromisso básico sempre foi com a argumentação crítica.

5. Apreciação de Popper

É fácil ver a afinidade entre esse aspecto do pensamento de Popper e a exaltação 
da humildade não-dogmática pela ciência nas palavras de Barros. Há outras 
afinidades importantes que poderiam ser citadas. Por exemplo, Popper não tinha 
interesse em religião e a estrutura de seu pensamento é basicamente materialista11. 
E, embora não fosse um cientificista consumado (como eram os positivistas lógi-
cos), a ciência ocupava um papel desproporcional em sua epistemologia12.

A diferença fundamental é que Popper, ao contrário de todos os que en-
dossam o discurso do prefaciador, não adotava um tom apologético em relação à 
ciência enquanto instituição. Ele sequer tinha interesse em discussões desse tipo, 
pois era um filósofo, não um ideólogo ou propagandista. Essa qualidade beneficiou 

8Conhecimento objetivo, p. 22.
9Ibid., p. 292.
10Ibid., p. 84.
11Há aspectos do pensamento de Popper que não combinam bem com seu mate-

rialismo, como sua teoria dos três mundos, mas ele não parece ter discernido isso com 
suficiente clareza.

12Creio que é aproximadamente correto dizer que ele não negava a existência de 
outras formas de conhecimento, mas considerava o conhecimento científico como o mais 
importante, o mais certo e o de maior interesse para uma teoria do conhecimento.



41

seu pensamento com uma profundidade cheia de nuances. Algumas delas serão 
mencionadas aqui por permitirem uma visão mais realista da ciência e, ao mesmo 
tempo, uma compreensão mais crítica da filosofia do próprio Popper.

O caráter retórico das palavras do prefaciador se evidencia no fato mesmo de 
se apresentar como uma descrição séria e realista da comunidade científica e da 
mente do cientista individual. Esse discurso varre para debaixo do tapete posturas 
como a do eminente biólogo japonês Motoo Kimura, que um amigo próximo 
descreveu nos seguintes termos: “Aqueles que se opunham às suas ideias eram 
seus inimigos, em particular pessoas […] que forneceram os argumentos mais 
fortes contra sua teoria”13. É revelador o fato de que isso não impediu Kimura 
de ser um dos biólogos mais eminentes do século XX. Trata-se de uma postura 
relativamente comum, ainda que geralmente em formas menos extremas. Quem 
tem experiência de vida no mundo acadêmico não se surpreende com isso; apenas 
a ideologia cientificista se escandaliza.

Popper não tinha nenhum interesse em idealizar a conduta de cientistas 
reais. Ele defendia seriamente que os aspectos emocionais, culturais, históricos 
e psicológicos são muito pouco relevantes para a teoria do conhecimento. Em 
relação à ciência real, praticada por indivíduos e comunidades reais, pode-se di-
zer que a postura de Popper era predominantemente normativa: ele cria que sua 
filosofia, se conscientemente endossada pelos pesquisadores, podia levar o conhe-
cimento científico a crescer mais depressa. Enquanto o olhar de Thomas Kuhn 
(1922-1996), por exemplo, era mais sociológico, interessado em entender como a 
ciência funciona, o de Popper era epistemológico, interessado em dizer como ela 
deveria funcionar segundo sua lógica interna, fazendo abstração de tudo aquilo 
que é eminentemente pessoal. Popper era um racionalista e, como tal, inclinado 
a sustentar que a subjetividade é supérflua ou mesmo danosa. Por conseguinte, 
toda a dimensão pessoal do empreendimento científico, que foi brilhantemente 
explorada por Michael Polanyi (1891-1976)14, está propositalmente ausente do 

13CROW, James F. “Motoo Kimura and the Rise of Neutralism”, in HARMAN, 
Oren e DIETRICH, Michael R. Rebels, Mavericks, and Heretics in Biology. New Ha-
ven e Londres: Yale University Press, 2008.

14Cf. esp. seu Personal Knowledge: towards a Post-Critical Philosophy (Londres e 
Nova York: Routledge, 1962).



42

campo de interesses de Popper. Desse modo, sua teoria permanece terrivelmente 
limitada enquanto descrição da essência do empreendimento científico.

6. Limitações de Popper

A aplicação da filosofia de Popper aos casos científicos concretos também se mos-
tra mais complicada do que parece à primeira vista, como ele próprio reconhecia:

[…] ao tentar aplicar isto a situações práticas que surgem em ciência, vamos de 
encontro a problemas de tipo diferente. Por exemplo, a relação entre asserções 
de teste e teorias pode não ser tão nítida quanto aqui se admite; ou as próprias 
asserções de teste podem ser criticadas. Este é o tipo de problema que sempre 
surge quando queremos aplicar a lógica pura a qualquer situação da vida. Em 
conexão com a ciência, isto leva ao que tenho chamado regras metodológicas, as 
regras da discussão crítica15.

Portanto, parece que sua intenção era muito mais flexível e realista do que pre-
tendem certos discursos romanceados sobre a atividade científica. Historicamente, 
muitos grandes cientistas contribuíram para fazer triunfar suas teorias valendo-
-se justamente daquilo que foi condenado por Popper e por todos os partidários 
do objetivismo científico: apriorismo, teimosia, parcialidade, retórica, às vezes até 
ataques pessoais. Curiosamente, Popper também percebeu o valor dessas coisas, 
embora tal percepção não tenha tido efeito sobre sua teoria do conhecimento:

Fui levado assim à ideia de regras metodológicas e da importância fundamental 
de uma abordagem crítica; isto é, de uma abordagem que evitasse a política de 
imunizar nossas teorias contra a refutação. Ao mesmo tempo, verifiquei também 
o oposto: o valor de uma atitude dogmática; alguém teria de defender uma teoria 
contra a crítica, ou ela sucumbiria com demasiada facilidade antes de poder dar 
suas contribuições ao crescimento da ciência16.

Em alguns momentos de especial lucidez, embora esse fato não tenha sido 
devidamente integrado à sua filosofia, Popper intuiu corretamente que a atividade 

15Conhecimento objetivo, p. 27.
16Ibid., p. 40.



43

científica não dispensa um elemento de pessoalidade (ou, como ele diria, de sub-
jetividade), e que este é, na verdade, determinante:

A base empírica da ciência objetiva não é algo absoluto. A ciência não se constrói 
sobre rocha dura. O conjunto do edifício, a construção quase sempre fantasti-
camente corajosa de suas teorias, se erige sobre um pântano. Os fundamentos 
são pilares fincados (de cima para baixo) no pântano; não em um fundamento 
natural “dado”, mas tão fundo quanto seja necessário para sustentar o edifício. 
Não paramos de fincar mais fundo porque encontramos uma camada sólida, 
mas decidimos ficar satisfeitos com sua solidez, porque esperamos que eles susten-
tem o edifício17.

Mais que mera subjetividade, há aí um claro elemento de fé epistemológica. 
Popper não admitiria isso, mas seu uso das palavras “decidimos” e “esperamos” 
denuncia a dimensão fiduciária. Não tendo uma verdade divinamente revelada 
para colocar na base de sua teoria do conhecimento, resta apenas a triste e irra-
cional esperança de que sejamos capazes de fazer as conjecturas ousadas corretas. 
Um de seus dogmas fundamentais é o de que “Não há fontes autorizadas de co-
nhecimento e nenhuma ‘fonte’ é particularmente digna de fé. […] nada é seguro 
e somos todos falíveis”18. Aqui caem bem as observações do teólogo e apologeta 
Cornelius Van Til (1895-1987)19 sobre a  insuperável dubiedade de toda episte-
mologia não redimida por Cristo: por trás do ostensivo racionalismo objetivista 
de Popper há nada menos que um irracionalismo subjetivista, que raramente vem 
à luz, mas que está no controle de todo o seu sistema.

Essas considerações enfraquecem a possibilidade e mesmo a pertinência de 
um critério de demarcação rígido entre a ciência e as demais atividades humanas. 
Muitas questões mais técnicas poderiam ser discutidas neste ponto, mas direi 
apenas que a definição do que é ou não refutável está sujeita a desacordos e deba-
tes. Embora se fale tanto em “método científico”, o que existe na verdade é uma 
enorme variedade de métodos, com graus igualmente variados de falseabilidade. 
O objetivismo de Popper não dá conta das complexidades do julgamento pessoal. 

17Os dois problemas fundamentais da teoria do conhecimento, p. 156.
18Conhecimento objetivo, p. 133.
19Cf. Apologética cristã. São Paulo: Cultura Cristã, 2010, pp. 123-4.



44

Isso pode ser visto no fato de que cientistas competentes e bem informados de 
uma mesma área não só muitas vezes preferem teorias contrastantes, mas também 
contestam a cientificidade da teoria rival. Além disso, não é fácil dizer em que 
consiste exatamente uma refutação, nem é óbvio que isso só exista dentro da 
ciência natural moderna. Popper nunca chegou a ver isso com a devida clareza e 
profundidade; entretanto, depois de escrever seu livro mais famoso20, ele se con-
venceu de que há espaço de sobra para o exercício da argumentação racional e do 
“pensamento crítico” naquilo que ele considerava terreno metafísico21.

O critério de demarcação era muito importante para Popper porque ele  
estava perto demais do cientificismo, apesar de tudo. Para outros, ainda mais 
cientificistas, essa demarcação é de importância absolutamente crucial, e a im-
possibilidade de traçar uma linha nítida e isenta de problemas é uma das causas 
do grande desconforto que se procura disfarçar pela retórica inflamada contra a 
ameaça da religião e da metafísica.

7. Relevância para os cristãos

O cristão, no entanto, pode abordar o tema com mais serenidade, pois não se vê 
obrigado a tratar a ciência moderna com tamanha distinção e reverência. A dis-
cussão sobre critérios de demarcação pode ser filosoficamente interessante e nos 
ajudar a discernir melhor as especificidades legítimas da ciência. Nesse sentido 
creio a obra de Popper, com as devidas ressalvas, tem importantes contribuições a 
oferecer. Mais importante que isso, porém, é que as ênfases de Popper na preca-
riedade e ousadia das conjecturas científicas e na humildade que deve resultar daí 
são lições preciosas que devem ser aprendidas de modo legítimo e pleno. Mas isso 
inclui evitar toda a perversa e por vezes sutil ambiguidade retórica do discurso 
ideológico cientificista. Os melhores momentos da ciência moderna são os de 
uma humildade mais autêntica. Para o cristão, livrar-se do cientificismo é livrar-se 
de uma idolatria. E, visto que todo ídolo oprime, a experiência de deixá-lo de lado 
é verdadeiramente libertadora.

20A lógica da pesquisa científica (São Paulo, Cultrix, 2007).
21Cf. também Conhecimento objetivo, pp. 46-51, onde ele apresenta argumentos 

que considera racionais e convincentes em favor do “realismo”, mas prefere qualificar seu 
realismo como “metafísico”, e não “científico”.



45

É mestre em física aplicada pela USP. Desde 2007 escreve 
em seu blog “Retratos por escrito” sobre uma variedade de 
temas ligados à cosmovisão cristã. É casado com Norma 
Braga Venâncio e reside atualmente em Natal. É membro 
da Igreja Presbiteriana do Pirangi.

Sobre o autor

André Venâncio


