
Teologia Brasileira
Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova	 2

Editorial	 3

Fratelli tutti: o altíssimo preço 
do universalismo católico	 4
Leonardo De Chirico

A Bíblia e a prática da homossexualidade	 12
James R. Edwards

Agostinianismo protestante hoje	 32
Manfred Svensson

Há uma interpretação messiânica em 
ῥομφαία no Apocalipse de João 19.15?	 51
George Camargo

Lançamentos	 60

Nº 84 | 2020 ISSN 2238-0388



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Corpo editorial

Editor responsável: 
Franklin Ferreira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Josiane de Almeida e Jonathan Silveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Já está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira! Nesta edição, apresentamos algumas reflexões 
de Leonardo De Chirico acerca da mais recente encíclica 

papal intitulada Fratelli tutti. Embora o tema da fraternidade 
seja oportuno, Leonardo indica que a encíclica trata do assun-
to vinculando-o à noção de universalismo soteriológico.

Em um ensaio primoroso, James Edwards, nos mostra 
como a Bíblia trata do tema da homossexualidade no Antigo 
e novo Novo Testamentos e lida com objeções relacionadas às 
passagens pertinentes.

Manfred Svensson, por sua vez, apresenta-nos Santo 
Agostinho como forma de lidarmos com os problemas de nossa 
época. Assim como nós, o bispo de Hipona também viveu numa 
época de convulsão política e, assim, podemos nos sentir fami-
liarizados com ele em relação à globalização e ao pluralismo.

Por fim, George Camargo apresenta um estudo exegé-
tico rigoroso do termo ῥομφαία em Apocalipse 19.15, a fim 
de verificar se podemos extrair uma interpretação messiânica 
associada a este verbete grego.

No vídeo desta edição, Kevin Vanhoozer destaca a impor-
tância da teologia e doutrina na formação de discípulos. Assim 
como Jesus é a imagem viva do Deus invisível, o Deus que sen-
do luz se tornou carne, os discípulos que carregam o nome de 
Jesus, do mesmo modo, também devem ser suas imagens vivas. 

Deste modo, Vanhoozer afirma que o objetivo 
da teologia é formar a mente, o coração e os 
hábitos de Jesus em seus seguidores.

Boa leitura!

https://www.youtube.com/watch?v=V4_LnrUT_4w&feature=youtu.be


4

Fratelli tutti: o altíssimo preço 
do universalismo católico

Leonardo De Chirico

Foi definida, com razão, como o “manifesto político” do pontificado do Papa 
Francisco. De fato, há política e sociologia demais na nova encíclica Fra-
telli tutti, um documento longo — longuíssimo — que se assemelha mais 

a um livro do que a uma carta. Francisco quer defender a causa da fraternidade 
universal e da amizade social. Para fazê-lo, fala de fronteiras a eliminar, de desper-
dícios a evitar, de direitos humanos não suficientemente universais, de globaliza-
ções injustas, de pandemias onerosas, de migrantes a acolher, de sociedades aber-
tas, de solidariedade, de direitos dos povos, de intercâmbios, de local e universal, 
de populismo, de limites da visão política liberal, de governança mundial, de amor 
político, de reconhecimento do outro, da injustiça da guerra, da abolição da pena 
de morte. São todos temas “políticos” interessantes que, se não fosse por alguns 
comentários sobre a parábola do bom samaritano que entremeiam os capítulos, 
poderiam ter sido escritos por um fórum de sociólogos e agentes humanitários 
de alguma organização internacional, talvez depois de haverem lido, por exemplo, 
Edgar Morin e Zygmunt Bauman.

São os temas que o Papa Francisco disseminou em tantos discursos e na 
sua outra encíclica, Laudato si’ (2015), sobre o cuidado do meio-ambiente. Não 

Pa
pa

 F
ra

nc
is

co

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


5

por acaso, ele próprio é, de longe, o autor mais citado (cerca de 180 vezes), como 
testemunho da tendência circular do seu pensamento (que precisa se autocitar 
para consolidar-se) e da “novidade” em relação aos temas tradicionais da doutrina 
social da Igreja Católica Romana. A visão proposta por Fratelli tutti é de uma 
globalização vista desde Roma (do lado vaticano, além do Tibre), por parte de um 
papa jesuíta e sul-americano. 

É somente no oitavo capítulo (o último) da encíclica que o papa trata do tema 
da fraternidade com as religiões e que o seu discurso se torna mais “teológico”. 
Esta seção pode ser considerada uma interpretação, por parte do Papa, do “Do-
cumento sobre a fraternidade humana em prol da paz mundial e da convivência 
comum”, que o próprio Francisco assinara em Abu Dabi com o Grão Imam de 
Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb, em 2019. Na realidade, mais do que uma reflexão 
orgânica, esta seção se assemelha mais a uma miscelânea de citações (ou melhor, 
de autocitações) que, entrecruzando planos e justapondo questões, acabam por 
confundir mais do que esclarecer. Parece ser o método jesuíta em ação, tendo em 
vista o “discernimento” sucessivo: atirar muita poeira no ar, esperando que ela se 
assente em um cercadinho; lançar na mesa tantas cartas de modo que cada um 
faça o seu próprio jogo; empilhar tantas palavras de modo que cada um as com-
bine como bem entender. 

Não obstante a desordem do discurso, a sua mensagem de fundo é suficien-
temente clara: somos todos irmãos, porquanto filhos do mesmo Deus. Esta é a 
verdade teológica do Papa Francisco. O melhor comentário sobre este aspecto da 
encíclica veio do juiz Mohamed Mahmoud Abdel Salam, que participou da apre-
sentação oficial no Vaticano. Assim disse ele: “Como jovem muçulmano estudioso 
da xaria (lei) do islã e das suas ciências, encontro-me — com tanto amor e entusias-
mo — em concordância com o Papa, e partilho de todas as palavras que escreveu 
na encíclica. Sigo, com satisfação e esperança, todas as suas propostas, feitas num 
espírito gentil para o renascimento da fraternidade humana”. Se um muçulmano 
convicto e sincero partilha de “todas as palavras” do Papa, quer dizer que o escrito 
é deísta — no máximo, teísta —, mas não biblicamente e trinitariamente cristão. 

Quando fala de Deus, ele o faz em termos tão genéricos e gerais que podem 
se encaixar bem na religião muçulmana, hinduísta, entre outras, e até na ma-
çônica. Como confirmação decisiva disto, Fratelli tutti encerra com uma “Oração 
ao Criador”, que poderia ser usada tanto numa mesquita quanto num templo 

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/


6

maçônico. Depois de remover a “pedra de tropeço” de Jesus Cristo, todos podem 
voltar-se a uma divindade não tão bem definida para sentir-se “fratelli”: irmãos 
numa divindade à imagem e semelhança da humanidade, e não irmãos e irmãs 
com base na obra de Jesus Cristo, morto e ressurreto pelos pecadores. Fratelli tutti 
modificou geneticamente o sentido da fraternidade compreendida biblicamente, 
transferindo-o à humanidade comum. Ao fazê-lo, perderam-se os limites bíblicos 
da palavra, substituídos por contornos e conteúdo do tipo pan-religioso. Será que 
isto é um serviço ao evangelho de Jesus Cristo? 

O que diz Fratelli tutti?

Segue abaixo uma série de afirmações da encíclica (extraídas do oitavo capítulo), 
com breve comentário. 

Como crentes, pensamos que, sem uma abertura ao Pai de todos, não podem haver [sic] 
razões sólidas e estáveis para o apelo à fraternidade. Estamos convencidos de que só com 
esta consciência de filhos que não são órfãos, podemos viver em paz entre nós. Com efei-
to, a razão, por si só, é capaz de ver a igualdade entre os homens e estabelecer uma con-
vivência cívica entre eles, mas não consegue fundar a fraternidade. (Parágrafo 272)

Para o Papa Francisco, se não partirmos do fato de que somos filhos do mesmo 
Pai, não poderemos sequer viver civilizadamente uns com os outros. No entanto, a 
segunda citação (do Papa Bento XVI) diz algo diferente: para Ratzinger, a razão hu-
mana permite apreender a igualdade entre os homens e estabelecer uma convivência 
civilizada. Francisco confundiu a vida civilizada com a fraternidade. É possível viver 
civilizadamente sem ser irmãos? Para o Papa Bento, sim; para o Papa Francisco, não. 

A Igreja valoriza a ação de Deus nas outras religiões e nada rejeita do que, nessas 
religiões, existe de verdadeiro e santo. Olha com sincero respeito esses modos de agir e 
viver, esses preceitos e doutrinas que (…) refletem não raramente um raio da verdade 
que ilumina todos os homens. Todavia, como cristãos, não podemos esconder que, se a 
música do Evangelho parar de vibrar nas nossas entranhas, perderemos a alegria que 
brota da compaixão, a ternura que nasce da confiança, a capacidade da reconciliação 
que encontra a sua fonte no facto de nos sabermos sempre perdoados-enviados. Se a 
música do Evangelho cessar de repercutir nas nossas casas, nas nossas praças, nos postos 
de trabalho, na política e na economia, teremos extinguido a melodia que nos desafiava 



7

a lutar pela dignidade de todo o homem e mulher. Outros bebem doutras fontes. Para 
nós, este manancial de dignidade humana e fraternidade está no Evangelho de Jesus 
Cristo. Dele brota, para o pensamento cristão e para a ação da Igreja, o primado re-
servado à relação, ao encontro com o mistério sagrado do outro, à comunhão universal 
com a humanidade inteira, como vocação de todos. (Par. 277)

Aqui é citado o Vaticano II (Nostra aetate, par. 2), mas omite-se a segunda 
parte do parágrafo do texto conciliar, onde ao menos se faz referência a Jesus, “ca-
minho, verdade e vida”. Esta referência explícita a Cristo foi substituída pela su-
gestão da “música do Evangelho”, tão insípida que não comporta nenhuma crítica 
às religiões. Então, é dito que, “para nós” (os católicos), o manancial da dignidade 
humana está no Evangelho. E para os outros? Será que se deve aceitar a ideia de 
que haja tantas “fontes” legítimas, todas elas boas e justas? 

Buscar a Deus com coração sincero, desde que não o ofusquemos com os nossos interesses 
ideológicos ou instrumentais, ajuda a reconhecer-nos como companheiros de estrada, 
verdadeiramente irmãos. (Par. 274)

Buscar a Deus com coração sincero seria a condição para ser verdadeiramen-
te irmãos? Não, biblicamente falando, somos todos criaturas de Deus, indepen-
dentemente do fato de buscar a Deus ou não. Somos “verdadeiramente” irmãos 
não se buscamos a Deus, mas se fomos achados por Deus em Jesus Cristo. 

Podemos encontrar um bom acordo entre culturas e religiões diferentes; testemunha que 
as coisas que temos em comum são tantas e tão importantes que é possível individuar 
uma estrada de convivência serena, ordenada e pacífica, na aceitação das diferenças e 
na alegria de sermos irmãos porque filhos de um único Deus. (Par. 279)

Aqui, a retórica muito em voga na linguagem ecumênica contemporânea (“são 
maiores as coisas que unem do que as que dividem”) é transferida para a relação 
entre as religiões. De novo, a convivência se baseia na fraternidade em um único 
Deus, e não na possibilidade de conviver civilizadamente enquanto seres humanos. 

...o amor de Deus é o mesmo para cada pessoa, seja qual for a religião. E se é um ateu, 
é o mesmo amor. Quando chegar o último dia e houver a luz suficiente na terra para 
poder ver as coisas como são, não faltarão surpresas! (Par. 281)

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html


8

Numa citação de si próprio, o Papa Francisco proclama que o amor de Deus 
é o mesmo para todos, até para os ateus. A insinuação é que mesmo os ateus serão 
salvos: esta é a surpresa. Mas será que o evangelho diz isto? 

O culto sincero e humilde a Deus leva, não à discriminação, ao ódio e à violência, mas 
ao respeito pela sacralidade da vida, ao respeito pela dignidade e a liberdade dos outros 
e a um solícito compromisso em prol do bem-estar de todos. (Par. 283)

Correto, mas muito parcial e, no fundo, desorientador: o culto a Deus não 
compreende também (e de modo decisivo) o mandamento de anunciar a todos a 
Jesus Cristo, único caminho, verdade e vida, sem o qual não se tem acesso ao Pai 
e, portanto, não se está salvo? 

O insustentável custo teológico da encíclica

Muita gente — a esmagadora maioria das pessoas — não lerá a longa encíclica 
Fratelli tutti do Papa Francisco. Ouvirá apenas algumas frases ou falas repetidas 
aqui e ali como slogans. Aquilo, porém, que todos (ou quase todos) reterão está no 
eficaz incipit do documento: Fratelli tutti, somos todos irmãos (e irmãs). É uma 
poderosíssima mensagem universalista e inclusiva que comunica a ideia de que 
as linhas de demarcação entre crentes ou não, ateus e agnósticos, muçulmanos e 
cristãos, evangélicos e católicos, são todas tão fluidas e relativas que não desfazem 
os laços de fraternidade comuns a todos. Já a Revolução Francesa promovera a 
“fraternidade” como pertença laica à cidadania humana (ao lado da “liberdade” e 
da “igualdade”), mas agora o Papa a conjuga num sentido teológico. Somos “ir-
mãos” não por sermos cidadãos, mas, sim, filhos do mesmo Deus. Somos todos 
filhos de Deus e, portanto, irmãos uns dos outros.  

Em Fratelli tutti, dá-se a compreensível ânsia de moderar os conflitos, su-
perar as injustiças, encerrar as guerras. Tal preocupação é louvável, ainda que, nas 
análises e nas propostas, há colorações políticas que podem ser legitimamente 
discutidas. O problema é a chave teológica escolhida para superar as divisões: a 
declaração de fraternidade humana em nome de uma filiação divina. O Papa usa 
uma categoria teológica (“todos irmãos por serem todos filhos de Deus”), a fim de 
criar as condições para um mundo melhor. 

Quais seriam as consequências teológicas de tal operação, do ponto de vista 
evangélico? Aqui vão algumas. Acima de tudo, Fratelli tutti suscita uma questão 



9

soteriológica. Se somos todos irmãos por sermos todos filhos de Deus, quer dizer 
que todos serão salvos? Toda a encíclica está permeada de uma forte inspiração 
universalista que inclui os ateus (parágrafo 281). As religiões, em sentido amplo, 
são sempre invocadas em sentido positivo (parágrafos 277-279), não havendo 
nenhum aceno a uma crítica bíblica às religiões nem à necessidade do arrepen-
dimento e da fé em Jesus Cristo como chave de recepção da salvação. Tudo na 
encíclica leva a pensar que todos, por serem irmãos, serão salvos. Isto entende 
quem a lê por completo e não lhe escuta somente alguns slogans. 

Em seguida, há uma questão cristológica. Mesmo que Jesus Cristo seja citado 
aqui e ali, as suas reivindicações exclusivas e as suas afirmações “ofensivas” ficam 
silenciadas. Francisco habilmente apresenta a Jesus Cristo não como a “pedra 
angular” sobre a qual todo o edifício da vida está em pé ou desmorona, mas como 
a pedra apenas dos cristãos que o reconhecem. Acima de Jesus Cristo, segundo a 
encíclica, há um “Deus” que é pai de todos. São filhos deste “Deus” mesmo sem 
reconhecer a Jesus Cristo como Senhor e Salvador. Jesus fica, então, reduzido ao 
nível de modelo exemplar dos cristãos somente, ao passo que os demais “irmãos” 
são, contudo, filhos que prescindem da fé em Cristo. 

A esta consequência cristológica se associa um aspecto eclesiológico. Se somos 
todos “irmãos”, há um sentido em que somos todos parte da mesma igreja que 
reúne os irmãos e as irmãs. Os limites entre humanidade e igreja são estreitados ao 
ponto que as duas comunidades se tornam coincidentes. A humanidade é a igreja 
e a igreja é a humanidade. Isto se alinha com a visão sacramental da Igreja Católica 
que, segundo o Vaticano II, entende-se como o “sinal e o instrumento da íntima 
união com Deus e da unidade de todo o gênero humano” (Lumen gentium, par. 1). 
De acordo com a encíclica, todo o gênero humano adentra a igreja sem passar pela 
fé em Cristo, mas, sim, com base na filiação divina e na fraternidade humana. 

O custo teológico de Fratelli tutti é enorme. A mensagem que envia é de-
vastadora, do ponto de vista bíblico. Só a partir do documento papal, a opinião 
pública dentro e fora da Igreja Católica Romana verá consolidar-se a ideia de 
que Deus, enfim, salva a todos, que Jesus Cristo é um entre tantos e que a igreja é 
inclusiva de todos, com base na humanidade comum e partilhada, e não com base 
no arrependimento e na fé. Este não é o evangelho de Jesus Cristo. Que esta men-
sagem venha da “cátedra de Pedro” é uma grave responsabilidade que Francisco e 
a sua igreja assumem diante de Deus. 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


10

Após Fratelli tutti, será mais difícil dizer  
que não somos todos irmãos

Após Fratelli tutti, a encíclica do Papa Francisco sobre fraternidade universal, 
será possível ainda evangelizar dizendo que, por causa do pecado, não somos to-
dos irmãos, sem causar nenhum choque e reações particularmente negativas? Se 
já somos todos irmãos, porquanto filhos do mesmo Deus, quais serão as impli-
cações de longa duração sobre o testemunho evangélico que quer ser fiel não à 
sensibilidade universalista do “politicamente correto bergogliano”, mas à mensa-
gem bíblica do evangelho de Jesus Cristo?

Depois de ter analisado brevemente a última seção da encíclica (a que apre-
senta a moldura teológica da fraternidade humana baseada na filiação divina de 
todos) e depois de ter indicado os seus gigantescos custos teológicos, pode ser útil 
debruçar-se sobre as projeções imagináveis na prática missionária evangélica e 
nos desafios que esta deverá enfrentar. 

A linguagem inclusiva do “somos todos irmãos” se tornará parte das “es-
truturas de plausibilidade” da sensibilidade religiosa do mundo contemporâneo. 
A religião “correta”, qualquer que seja ela, será aquela expurgada do câncer da 
separação e a serviço da inclusão de todos. Quem não aceitar a retórica do “to-
dos irmãos” será visto como portador de uma cultura religiosa divisiva, violenta, 
proselitista, sectária. Será percebido como afetado por um preconceito arrogante 
e altivo que exclui do abraço da fraternidade os que creem de maneira diferente, 
os agnósticos e os ateus. Será visto como semeador de divisões. Será acusado de 
elevar a doutrina a arma de conflito. O próprio Papa Francisco disse várias vezes 
que, se alguém não é “ecumênico” (inclusivo), é “proselitista” (mau). Após Fratelli 
tutti, para os evangélicos, será ainda mais difícil anunciar a mensagem segundo a 
qual quem não crê em Cristo Jesus foi julgado e está sob o justo juízo de Deus. 
Será ainda mais árduo dizer, com brandura e coragem, que somente em Jesus 
Cristo está a salvação. 

A trágica ironia deste Papa é que, se, por um lado, apresentou-se como o 
arauto da retomada da “missão” e da “igreja em saída” (cf. “Evangelii gaudium”, 
2013), por outro, foi o Papa que, com a sua ambiguidade jesuíta e, agora, com 
o seu universalismo católico, deixou a autêntica missão cristã mais complicada 
do que era (não que antes fosse simples). Usou as palavras “missão”, “anúncio”, 
“igreja missionária”, mas as esvaziou de sentido evangélico, eliminando-lhes o 

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


11

significado bíblico e preenchendo-as com conteúdo vazio e inócuo. Fratelli tutti 
demonstra que a missão que o Papa Francisco tem em mente não é a pregação 
do evangelho em palavras e obras, mas a extensão a todos de uma mensagem de 
fraternidade universal.  

Após o Concílio de Trento (1545-1563) e até o Vaticano II (1962-1965), 
o catolicismo se relacionou com o diferente de si (protestantes, outras religiões, 
movimentos culturais e sociais) solidamente a partir da sua “romanidade”, concla-
mando todos a voltarem ao rebanho. Os “irmãos” eram somente os católicos em 
comunhão com o Papa romano. Os demais eram “pagãos”, “hereges”, “cismáticos”: 
excluídos da graça sacramental acessível somente mediante o sistema hierárquico 
da Igreja Católica Romana. Com o Vaticano II, foi a “catolicidade” de Roma que 
prevaleceu sobre a “romanidade”. Os protestantes se tornaram “irmãos separa-
dos”, as demais religiões passaram a ser vistas de modo positivo, as pessoas em 
geral foram aproximadas como “cristãos anônimos”. Agora, segundo a encíclica 
de Francisco, somos “todos irmãos”. A dilatação da catolicidade aumentou ainda 
mais. Do sermos excluídos da “romanidade” de Roma, passamos todos a ser in-
cluídos na “catolicidade” de Roma. 

Além de enfrentar os desafios subsequentes para a missão, nesse clima inclu-
sivo e universalista, será que os evangélicos entenderão a dinâmica do catolicismo 
romano que, dentro da tensão entre os polos da romanidade e da catolicidade, 
caminha para ser o “sinal e o instrumento da íntima união com Deus e da unidade 
de todo o gênero humano” (Lumen gentium, par. 1)? Será que entenderemos que 
o ecumenismo católico está dentro de um projeto ainda maior que abarca a tudo 
e a todos, de modo que toda a catolicidade do mundo seja cum et sub Petro (com 
e sob o centro romano)? 

Publicado originalmente como “‘Fratelli tutti’: il prezzo altissimo dell’uni-
versalismo cattolico” (9 de outubro de 2020). 

Tradução: Djair Dias Filho

https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/quando-papa-francesco-parla-di-riforma-cosa-ha-in-mente


12

Nascido em Mântua, na Lombardia, graduou-se em 
história na Universidade de Bolonha, fez seus estudos 
teológicos na Faculdade Teológica Evangélica do País 
de Gales e doutorou-se em teologia no King’s College de 
Londres. Frequentou o curso de aperfeiçoamento em 
bioética na Universidade de Pádua. Foi pastor de uma 
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde então, 
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma. 
É professor de teologia histórica no IFED de Pádua 
(1997- ), editor-chefe da revista Studi di teologia (2003- ) 
e diretor do Centro de estudos de ética e bioética do 
IFED, bem como da Reformanda Initiative. Entre os 
seus livros, estão Evangelical Theological Perspectives 
on Post-Vatican II Roman Catholicism (2003), Il papato 
(2015), Quale unità? L’ecumenismo in discussione 
(2016), Maria. Una guida evangelica (2017). Com Pietro 
Bolognesi e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di 
teologia evangelica (2007, reimpr. 2013). Mora em 
Roma com a sua esposa e dois filhos. 

Sobre o autor

Leonardo De Chirico



13

A Bíblia e a prática da homossexualidade

James R. Edwards

A palavra inglesa “homossexual” é derivada de duas palavras, a palavra 
grega homo, que significa “mesmo”, e a palavra latina sexus que signifi-
ca “sexo”. “Homossexual”, portanto, significa atividade do mesmo sexo, 

homem com homem ou mulher com mulher. Na linguagem contemporânea, os 
homossexuais masculinos são frequentemente chamados de “gays” e as homosse-
xuais femininas “lésbicas”. A palavra “homossexual” é de origem relativamente 
moderna, tendo sido cunhada pela primeira vez por volta de 1890. As traduções 
inglesas da Bíblia naturalmente não usam esse termo moderno. As Escrituras, en-
tretanto, estão familiarizadas com a atividade do mesmo sexo, e em cada ocasião 
em que é referida a ela é condenada. O que se segue é um exame e avaliação das 
evidências bíblicas relevantes sobre o assunto.

ANTIGO TESTAMENTO

Levítico 18.22 e 20.13

A referência mais explícita e importante à homossexualidade no Antigo Testamento 
ocorre no Código de Santidade de Levítico. Levítico 18.22 afirma especificamente: 



14

“Não te deitarás com um homem como se deita com uma mulher. Isso é abomi-
nável”. O mandamento é repetido em Levítico 20.13, com a prescrição da pena 
de morte para sua infração: “O homem que se deitar com outro homem como se 
fosse uma mulher, ambos cometeram uma abominação, deverão morrer, e seu san-
gue cairá sobre eles”. Na passagem de Levítico 18, a menção da homossexualidade 
ocorre em contextos de imoralidade grosseira: o versículo anterior à proibição da 
homossexualidade em 18.22 proíbe o sacrifício de crianças e o versículo seguinte 
proíbe a zoofilia. Além disso, em ambas as passagens, a homossexualidade mas-
culina é chamada de “abominação”. A palavra hebraica para “abominação”, ּהָ֖בֵעוֹת 
(tohehvah), significa um objeto de repulsa. É a condenação mais forte no Antigo 
Testamento por violações de uma natureza religiosa.

Objeção: Alguns argumentam que ּהָ֖בֵעוֹת (tohehvah), se refere ao ritual (ou 
seja, infrações do culto judaico) em oposição às violações morais que incumbem 
a todas as pessoas. Eles argumentam, por exemplo, que a proibição da homos-
sexualidade em Levítico é análoga às proibições de comer carne de porco ou ter 
relações sexuais com uma mulher durante seu período menstrual. Se esses man-
damentos perderam sua validade para nós hoje, por que a proibição da homosse-
xualidade deveria ser mantida?

Resposta: O Antigo Testamento não coloca a homossexualidade na ca-
tegoria de rituais ou infrações de culto. ּהָ֖בֵעוֹת (tohehvah) ocorre em Levítico 
apenas em 18.22, 26, 27, 29, 30 e 20.13, onde se refere à imoralidade grosseira 
dos cananeus. A tradução grega do termo na Septuaginta, βδελυγµα (bdelygma), 
também significa algo detestável, despertando a ira de Deus. Também é reserva-
do para ofensas morais graves. Além disso, a mesma palavra para “abominação” 
ocorre em uma lista de pecados dos gentios nos Apócrifos Sabedoria de Salomão 
12.23, o que indica que βδελυγμα (bdelygma), como ּהָ֖בֵעוֹת (tohehvah), é usado 
com referência às ofensas morais humanas, não às violações do culto judaico 
(Para mais exemplos, veja Dt 12.31; 18.9, 12; 20.18; 1Rs 14.24; 2Rs 16.3; 21:2; 
2Cr 28.3; 33.2; 36.14; Is 44.19).

A tradição teológica reformada, em particular, diferencia entre as leis do 
culto e as leis morais no Antigo Testamento, as primeiras sendo cumpridas em 
Cristo, as últimas retendo sua força moral. Isso é evidente nas próprias Escritu-
ras. Jesus, por exemplo, permitiu comer alimentos impuros (Mc 7), mas mante-
ve o modelo heterossexual de criação (Mc 10.6-9). É igualmente significativo 



15

que, embora as proibições rituais no Antigo Testamento sejam frequentemente 
ignoradas ou violadas pela igreja primitiva, a proibição contra a homossexua-
lidade nunca é questionada, mas repetida e mantida no Novo Testamento e na 
igreja primitiva. 

OUTROS TEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO

Além dessas proibições explícitas da homossexualidade, o Antigo Testamento 
descreve atos homossexuais em termos igualmente condenáveis. 

Gênesis 19 e Juízes 19

Gênesis 19 e Juízes 19 descrevem tentativa de homossexualidade como de estu-
pros. Gênesis 19.4-8 diz:

Mas, antes que se deitassem, os homens daquela cidade cercaram a casa, os 
homens de Sodoma, tanto os moços como os velhos, sim, todo o povo de todos 
os lados; e chamaram por Ló e lhe disseram: Onde estão os homens que, à 
noitinha, entraram em tua casa? Traze-os fora a nós para que abusemos deles. 
Saiu-lhes, então, Ló à porta, fechou-a após si e lhes disse: Rogo-vos, meus ir-
mãos, que não façais mal; tenho duas filhas, virgens, eu vo-las trarei; tratai-as 
como vos parecer, porém nada façais a estes homens, porquanto se acham sob a 
proteção de meu teto.

Similarmente, Juízes 19.22-24 diz:

Enquanto eles se alegravam, eis que os homens daquela cidade, filhos de Belial, 
cercaram a casa, batendo à porta; e falaram ao velho, senhor da casa, dizendo: 
Traze para fora o homem que entrou em tua casa, para que abusemos dele. O 
senhor da casa saiu a ter com eles e lhes disse: Não, irmãos meus, não façais 
semelhante mal; já que o homem está em minha casa, não façais tal loucura. 
Minha filha virgem e a concubina dele trarei para fora; humilhai-as e fazei delas 
o que melhor vos agrade; porém a este homem não façais semelhante loucura.

Objeção: Apesar do significado claro dessas passagens, uma interpretação 
revisionista argumenta que o pecado descrito aqui não é de homossexualidade, 
mas de inospitalidade. A suposta inospitalidade consistia em Ló ter recebido e 



16

entretido dois estrangeiros cujas intenções poderiam ser hostis para com a comu-
nidade (visto que Ló era estrangeiro), ou na inospitalidade dos homens da cidade 
para com os estranhos, ou em ambas. O verbo “saber”, argumenta-se, não carrega 
conotações sexuais em Gênesis 19 e Juízes 19, mas apenas a intenção de se fami-
liarizar com os estranhos.

Resposta: Esta interpretação não é convincente. É altamente questionável, 
em primeiro lugar, se a inospitalidade fosse proibida como um pecado na Torá, e 
essa punição certamente não seria destruir uma cidade. Mais importante ainda, 
o contexto e o vocabulário em Gênesis 19 e Juízes 19 indicam claramente uma 
tentativa de agressão homossexual aos convidados, já que ambas as histórias in-
dicam que os agressores ficaram (ou teriam ficado) satisfeitos com a entrega de 
mulheres para serem molestadas sexualmente. O verbo “saber” é uma tradução do 
hebraico עַ֖דָי (yada), que em Gênesis 4.1, por exemplo, carrega conotações sexuais. 
Esse é o significado claro do verbo em Gênesis 19.8 em referência às “filhas que 
não conheceram um homem”; o contexto de Gênesis 19.5 também exige o signi-
ficado de uma agressão (homo)sexual. Em Gênesis 19.7 Ló implora aos homens 
de Sodoma que não façam esta coisa perversa (׃וּעֵֽרָּת, tareu). Essas observações 
negam vigorosamente a sugestão de que os homens simplesmente queriam se 
familiarizar com os estranhos. Finalmente, em Gênesis 19.13, o clamor de Deus 
contra Sodoma é tão grande que a cidade é destruída. Isto também é verdade na 
passagem de Juízes. Em Juízes 19.22, o verbo hebraico também é עַ֖דָי (yada), no-
vamente com conotações homossexuais. E no v.23 a ação é chamada (׃וּעֵֽרָּת, tareu), 
“uma coisa perversa”.

Outras referências aos pecados de Sodoma frequentemente aludem ou men-
cionam o pecado da homossexualidade. Judas 7 castiga os sodomitas que “se entre-
garam à imoralidade sexual e perseguiram a concupiscência não natural” (Grego 
= “outra carne”). 2Pedro 2.7 se refere a Gênesis 19 com a expressão “lascívia”. A 
palavra grega para “lascívia”, ασελγεια (aselgeia), é um termo forte que descreve li-
bertinagem, excessos sexuais e brutalidade. Em Ezequiel 16.46-50, Sodoma é cita-
da como um modelo de corrupção moral, cujo pecado é chamado de “abominável”.

Textos extra-bíblicos também se referem ao pecado homossexual de Sodo-
ma. O Testamento de Naftali 3.4-5, no Pseudoepígrafe, adverte para não “tornar-se 
como Sodoma que se desviou da ordem da natureza”. O filósofo judeu do pri-
meiro século Filo (On Abraham 133-136) condena vigorosamente Sodoma, onde 



17

“os homens montavam machos sem respeito pela natureza sexual”. O historiador 
judeu Josefo (Antiguities of the Jews 1.200-201) fala dos “sodomitas... ultraje à 
beleza juvenil”, sobre os homens que Ló recebera sob seu teto. O ataque homos-
sexual é mencionado em 3Macabeus 2.5, onde “o povo de Sodoma ... era famoso 
por seus vícios”, e em Jubileus 16.6, que se refere à “poluição de Sodoma”.

Os pais da igreja, da mesma forma, consideravam a “ofensa dos sodomitas, 
como a dos homens de Gibeá ( Jz 19.22) [como uma] exigência de conhecimento 
carnal dos convidados de um vizinho” (M. Pope, “Homosexuality”, Interpreter’s 
Dictionary of the Bible [Supl], 415). O descontentamento divino com Sodoma é 
assinalado por sua aniquilação, que, aliás, aparece em toda a tradição bíblica como 
o símbolo por excelência da vingança divina (por exemplo, Mt 10.15; 11.23-24; 
Lc 10.12; Rm 9.29, e em outros lugares em Filo e Josefo).

As tentativas de agressão homossexual, em Gênesis 19 e Juízes 19, não eram o 
limite dos pecados cometidos, obviamente, como indica o estupro subsequente das 
mulheres. No clima moral corrupto de Sodoma, no entanto, o estupro de mulheres era 
visto como o menor dos dois males em comparação com uma agressão homossexual.

Deuteronômio 22.5

Deuteronômio 22.5 também tem uma relação com o nosso assunto. O texto diz: 
“A mulher não deve usar nada que pertença a um homem, nem o homem deve 
vestir uma roupa de mulher; pois quem faz essas coisas é uma abominação (תַ֛בֲעוֹת, 
tohahvath) ao Senhor seu Deus”. A menção ao travestismo e sua associação com 
“abominação” é provavelmente uma referência à inversão sexual (ver M. Pope, 
IDB [Supl], 416).

Deuteronômio 23.17-18

Deuteronômio 23.17-18 também é um texto relevante:

Não haverá dentre as filhas de Israel quem se prostitua no serviço do templo, 
nem dentre os filhos de Israel (הָׁ֖שֵדְק, kahdesh) haverá quem o faça;  Não trarás 
o salário da prostituta (הָ֜נוֹז, zohnach) nem o aluguel do sodomita [cão] (בֶלֶּ֗כ, 
kehlev) para a casa do Senhor teu Deus por qualquer voto, porque uma e outra 
coisa são igualmente abomináveis (תַ֛בֲעוֹת, tohahvath) ao Senhor teu Deus [Ver-
são King James].   



18

Objeção: Às vezes, é sugerido que este texto não se refere à homossexualidade, 
mas apenas que proíbe os israelitas de participarem de cultos cananeus de fertilidade.

Resposta: A tradição rabínica concordou que Deuteronômio 23.17 se referia 
à sodomia passiva (Babylonian Talmud, Tractate Sanhedrin 54a-54b), embora as 
opiniões variassem se era punível com a morte. Deuteronômio 23.17-18 deve 
ser lido em conjunto com 1Reis 14.24; 15.12; 22.46 e 2Reis 23.7, todos os quais 
aludem à presença de prostituição cúltica, incluindo a prostituição masculina, em 
Jerusalém nos séculos IX, VIII e VII a.C. Esses textos, junto com 1Reis 15.13, 
sugerem que a rainha-mãe mantinha um culto da fertilidade à deusa Asherah 
no templo de Jerusalém (ver S. Ackerman, “The Queen Mother and the Cult 
of Ancient Israel,” JBL 112/3 (1993) 385-401). Os seguintes pontos são dignos 
de menção em conexão com esta evidência. Primeiro, visto que a adoração no 
templo em Israel era limitada a homens, prostitutas de culto masculino ou “cães” 
teriam que se referir a práticas de culto homossexual. Segundo, embora as práticas 
homossexuais fossem obviamente inférteis, a cópula homossexual (junto com a 
cópula heterossexual), era aparentemente crido com efeito mágico de fertilidade. 
Finalmente, e mais importante, o esforço de reforma associado ao Rei Josias (e 
Deuteronômio é geralmente associado a essa reforma) exterminou vigorosa e sis-
tematicamente essas práticas de culto sexual.

NOTA I

HOMOSSEXUALIDADE E A ORDEM DA CRIAÇÃO

O argumento de que a homossexualidade é uma orientação ou estilo de vida conce-
dida por Deus, como é comumente afirmado hoje, não pode ser considerado à parte 
da referência à ordem da criação em Gênesis 1-2. Gênesis 1.26 afirma que a hu-
manidade foi criada à imagem de Deus e que o ser homem e mulher refletem essa 
imagem. Frequentemente se ouve hoje o argumento de que um ato sexual é moral 
na medida em que expressa afeição verdadeira entre indivíduos que consentem e 
lhes dá prazer. Este, entretanto, não é um argumento bíblico nem moral, pois como 
tal pode ser usado para justificar, além da homossexualidade, adultério, sexo grupal, 
sexo com crianças e até mesmo sexo com animais. Ele define uma pessoa humana 
simplesmente como um ser consciente, o que leva a um tipo de amor desencarnado, 



19

enquanto a imagem de Deus que se expressa na masculinidade e a feminilidade 
pressupõe distinção e continuidade do eu, da natureza sexual e da atividade moral. 
O apóstolo Paulo, como veremos, de fato apela a esse desígnio na criação quando 
discute a aberração da homossexualidade em Romanos 1.26-27.

Deus criou a raça humana não em uniformidade, mas em sexos complemen-
tares, masculino e feminino, cuja união é descrita como “uma só carne”. A união 
heterossexual, protegida e preservada conforme a aliança do casamento, não é 
simplesmente uma escolha humana ou uma variedade de união sexual entre mui-
tas, mas uma ordem da criação. É uma vocação sagrada no sentido de que somen-
te esta forma de união permite à humanidade cumprir o mandamento de Deus 
de “ser fecundo e se multiplicar” (Gn 1.28). Macho e fêmea encontram assim sua 
mútua realização, bem como sua função procriadora, em seu oposto complemen-
tar, um ensinamento que é reafirmado no Novo Testamento em Mateus 19.5; 
Marcos 10.6-8; e 1Coríntios 11.7,9.

Frequentemente é observado que Jesus não fez nenhum pronunciamento sobre 
a homossexualidade. Isto é inferido que a homossexualidade não era, portanto, uma 
preocupação moral para nosso Senhor. Deve-se notar, no entanto, que sobre a questão 
do casamento em Marcos 10, Jesus corrigiu a política liberal de divórcio da tradição 
dos anciãos, que apelava para a Torá (Dt 24.1,3), citando o desígnio e propósito de 
Deus para o casamento entre um homem e uma mulher em Gênesis 1-2. Se, de acor-
do com Marcos 10.6-12, a única alternativa ao casamento heterossexual fiel que Jesus 
permitia era o celibato, quão provável é que ele teria aceitado o casamento homosse-
xual, que foi inequivocamente repudiado no Antigo Testamento e no judaísmo?

NOTA II

ATITUDES CULTURAIS EM RELAÇÃO  
À HOMOSSEXUALIDADE NO ANTIGO ORIENTE

Frequentemente, afirma-se que os ensinos éticos da Bíblia, e especificamente o 
ensino sobre a homossexualidade, são culturalmente condicionados, ou seja, que 
foram influenciados pela(s) cultura(s) em que os israelitas e os primeiros cristãos 
viveram e, portanto, não podem ser considerados absolutos para nosso dia. As 
evidências a seguir dissipam essa noção no caso da homossexualidade. 



20

Na Mesopotâmia, os textos legais praticamente ignoram os atos homossexuais;

Entre os hititas, aparentemente não havia proibição de atos homossexuais;

Em Ugarite, não há informações disponíveis sobre o assunto;

No Egito, a pederastia (homens adultos que mantêm relações sexuais com me-
ninos) foi reprovada, mas, por outro lado, a homossexualidade evidentemente 
não foi proscrita;

Na Grécia, a homossexualidade era, via de regra, vista (e promovida) como uma 
forma superior de sexualidade (por exemplo, o Simpósio de Platão).

Em Roma, a norma grega foi adotada e levada a extremos mais decadentes, 
embora o ideal estoico de monogamia tentasse contrabalançar a degeneração 
moral generalizada.

Como esta revisão indica, o Antigo Oriente era ambivalente ou permissivo 
em relação à questão da homossexualidade, e às vezes afirmava isso. A posição 
bíblica sobre a homossexualidade não reflete as normas culturais, mas na maioria 
das vezes se opõe a elas. É, portanto, errado afirmar que a posição da Bíblia sobre 
esta questão é culturalmente determinada.

NOVO TESTAMENTO

I Coríntios 6.9-10

O texto mais antigo do Novo Testamento sobre homossexualidade é I Coríntios 
6.9-10:

Ou não sabeis que os injustos não herdarão o reino de Deus? Não vos enganeis: 
nem impuros, nem idólatras, nem adúlteros, nem efeminados, nem sodomitas, 
nem ladrões, nem avarentos, nem bêbados, nem maldizentes, nem roubadores 
herdarão o reino de Deus. Tais fostes alguns de vós; mas vós vos lavastes, mas 
fostes santificados, mas fostes justificados em o nome do Senhor Jesus Cristo e 
no Espírito do nosso Deus.



21

Dois termos do texto acima merecem atenção. O primeiro é µαλακοι 
(malakoi), que o NRSV traduz como “prostitutos masculinos”. A denotação de 
µαλακοι (malakoi) na literatura grega é “suave”, como as vestimentas macias usa-
das por pessoas exigentes (Lc 7.25). Pode, no entanto, carregar uma conotação, 
como aqui, de pessoas “suaves” ou parceiros homossexuais passivos, especifica-
mente “homens e meninos que se permitem ser maltratados homossexualmente” 
(Bauer, Arndt, Gingrich, A Greek-English Lexicon, 489 [incluindo uma lista de 
referências na literatura grega secular onde µαλακοι (malakoi) carrega o mesmo 
significado]). O recente Dicionário Exegético do Novo Testamento (2.381) define 
µαλακοι (malakoi) em 1Coríntios 6.9 como “exemplos repreensíveis de homosse-
xualidade passiva”. A tradução deste termo na Vulgata latina, mollis, carrega um 
sentido correspondente. A presença de πορνοι (pornoi, fornicação) e µοιχοι (moi-
choi, adultério) nesta passagem indica claramente que µαλακοι (malakoi) deve ser 
entendido no sentido de imoralidade sexual.

O segundo termo é αρσενοκοιται (arsenokoitai), que o NRSV traduz, “sodo-
mitas”, um termo derivado da infâmia da Sodomia descrita em Gênesis 19. Em-
bora esta seja a primeira ocorrência do termo na literatura grega, não pode haver 
dúvida sobre seu significado. Uma palavra composta, αρσενοκοιται (arsenokoitai) 
significa “(homens) indo para a cama (ou copulando) com homens”.

Objeção: Às vezes, argumenta-se que os dois termos acima condenam ape-
nas a pederastia, ou seja, o sexo entre um homem adulto e um “garoto de progra-
ma”, ao invés da homossexualidade entre adultos consentidos.

Resposta: Vários estudiosos argumentaram de forma convincente que Paulo 
cunhou αρσενοκοιται (arsenokoitai) a partir da presença de duas palavras adjacen-
tes em Levítico 20.13 (αρσενος κοιτην, arsenos koiten; ver D. Malick, “The Con-
demnation of Homosexuality in I Corinthians 6:9”, Biblioteca Sacra 150 [1993] 
479-492). Levítico 20.13, deve-se lembrar, é a proibição mais forte da homosse-
xualidade no Antigo Testamento. Se, como parece provável, o apóstolo Paulo tem 
este texto em mente ao utilizar αρσενοκοιται (arsenokoitai) em 1Coríntios 6.9, 
então o termo não pode ser limitado simplesmente à prática grega de pederastia, 
como John Boswell e outros argumentam, mas deve ser visto como uma conde-
nação abrangente da homossexualidade (como em Lv 20.13), incluindo o con-
sentimento de relacionamentos homossexuais adultos. Consequentemente, Bauer, 
Arndt e Gingrich (p. 109) definem corretamente o termo como “um homossexual 



22

masculino, pederasta, sodomita”, como fazem Liddell, Scott e Jones no definitivo 
Greek-English Lexicon (p. 246). O Dicionário Exegético do Novo Testamento (1.158) 
define o termo como “referindo-se a um homem que se envolve em atividade 
sexual com homens ou meninos”.

O termo aparece novamente no Novo Testamento em 1Timóteo 1.10, onde 
é pareado com πορνοι (pornoi, fornicadores), estabelecendo novamente uma prá-
tica sexual ilícita. Um século depois de Paulo (cerca de 155 d.C.), αρσενοκοιται 
(arsenokoitai) foi usado por Policarpo, bispo de Esmirna, em sua epístola aos Fili-
penses (5.3) alertando os jovens “para se isolarem da concupiscência do mundo”. 
Policarpo então cita 1Coríntios 6.9, e se refere aos comportamentos descritos ali 
como “iniquidade” (ατοπα, atopa). A Vulgata latina traduz αρσενοκοιται (arse-
nokoitai) como masculorum concubitores, que, de acordo com o Novo Dicionário 
Latino de Cassell, significa “deitar juntos ou a cópula de homens”. Cassell inclui 
passagens de Cícero e Virgílio onde carrega o mesmo sentido.

Romanos 1.26-27

A condenação mais inequívoca da homossexualidade no Novo Testamento ocorre 
em Romanos 1.26-27:

Por causa disso, os entregou Deus a paixões infames; porque até as mulheres mu-
daram o modo natural de suas relações íntimas por outro, contrário à natureza; 
(χρησις, chresis = “relações” ou “funções”, especialmente de relações sexuais), seme-
lhantemente, os homens também, deixando o contato natural da mulher, se infla-
maram mutuamente em sua sensualidade, cometendo torpeza, homens com ho-
mens, e recebendo, em si mesmos, a merecida punição do seu erro (ou divagação).

Objeção: Algumas vezes é sugerido que esta passagem não é uma conde-
nação da homossexualidade per se, mas de pessoas que “trocam” sua orientação 
heterossexual natural por atos homossexuais.

Resposta: Essa visão projeta erroneamente o conceito moderno de orien-
tação da personalidade nas Escrituras. O apóstolo Paulo não aborda as origens, 
motivações ou gratificações da homossexualidade, incluindo o conceito moderno 
de “orientação sexual”. Os argumentos de tais causas, quaisquer que sejam seus 
méritos biológicos, psicológicos ou sociológicos, seriam simplesmente vistos pelo 
apóstolo como outras manifestações do poder do pecado para confundir e cegar o 



23

pensamento humano (Rm 1.28). A proscrição aqui, como em todas as Escrituras, 
refere-se apenas a atos homossexuais.

Romanos 1.26-27 na verdade amplia a condenação bíblica da homossexua-
lidade para incluir a prática do lesbianismo. Em Romanos 1.26-27, a homosse-
xualidade é citada não porque seja pior do que outros pecados, mas porque ilustra 
o problema da idolatria em 1.18-32. Assim como os gentios “trocaram” a verdade 
de Deus pela mentira e adoraram a criação em vez do Criador, o lesbianismo e a 
homossexualidade “trocam” um relacionamento natural por um não natural. Em 
outras palavras, idolatria e homossexualidade representam rebelião teológica e 
moral contra Deus. A falha em adorar e glorificar a Deus resulta em idolatria, e 
a falha em encontrar a satisfação sexual de alguém no sexo oposto resulta em ho-
mossexualidade. Idolatria e homossexualidade resultam inevitavelmente em uma 
inversão ou se voltando contra o eu para uma realização que Deus pretendia que 
o outro realizasse. O resultado é a alienação de Deus.

Essas “relações não naturais” (παρα ϕυσιν, para phusin) carregam o sentido 
de algo contrário à ordem da natureza evidenciado por seu uso novamente na 
analogia da oliveira em Romanos 11. Lá, Paulo escreve que os gentios “foram 
cortados de seu tronco natural (κατα ϕυσιν, kata phusin) da oliveira selvagem e 
enxertados na oliveira cultivada não natural (παρα ϕυσιν, para phusin)” (Rm 11.24). 
Não surpreendentemente, παρα ϕυσιν (para phusin) passa a ser usado para homos-
sexualidade por vários escritores gregos subsequentes (ver Atenágoras [13]; Filo 
[On Abraham 135-136, On Special Laws 3.39 preserva uma repreensão mordaz da 
pederastia como a “busca do prazer não natural”, Την παρα ϕυσιν ηδονην διωκει]; 
Plutarco [Dialogue on Love 751-752]; Dio Crisóstomo [Discourse 7.135, 151-152]; 
Josefo [Against Apion 2.199, 273, 275]; e o the Testament of Naphtali [3: 3 -4]).

NOTA III

POR QUE AS REFERÊNCIAS À HOMOSSEXUALIDADE  
SÃO RELATIVAMENTE RARAS NA BÍBLIA?

A frequência (ou raridade) de uma declaração não é necessariamente uma indi-
cação de sua importância. Os votos de casamento, para dar apenas um exemplo, 
são ditos apenas uma vez, mas poucos vão querer argumentar a partir disso que 



24

eles são de pouca importância. No entanto, costuma-se argumentar que, como a 
homossexualidade é mencionada com pouca frequência na Bíblia, ela era relativa-
mente sem importância e deveria ser considerada assim hoje.

Esta é uma conclusão injustificada. Por um lado, a tradição hebraica mos-
trou reticência e moderação no que diz respeito a referências sexuais explícitas. 
Sempre que possível, empregava eufemismos (por exemplo, o verbo “saber”) para 
evitar referências à genitália e a atos genitais. Essa mesma reticência se aplica a 
atos de relações sexuais entre pessoas do mesmo sexo.

Em segundo lugar, e mais importante, a atividade do mesmo sexo estava 
em óbvia variação em relação ao desígnio da criação, em que macho e fêmea se 
tornam “uma só carne”, tanto no prazer quanto na procriação. A escassez de re-
ferências, em outras palavras, é exatamente o que esperaríamos em uma tradição 
que universalmente afirmava o caráter divino da heterossexualidade e deplorava 
os desvios dessa norma. Outros atos que o Antigo Testamento considerava de-
ploráveis ​​(por exemplo, sacrifício de crianças) não são mencionados com mais 
frequência do que a homossexualidade. Este mesmo argumento, incidentalmente, 
se aplica à menção relativamente rara da homossexualidade em obras de referên-
cia modernas. Para citar apenas dois exemplos. A New Schaff-Herzog Encyclopedia 
of Religious Knowledge, volume quinze (1912; volumes suplementares, 1955), não 
contém nenhuma menção sobre o assunto da homossexualidade. Mais uma vez, 
na Enciclopédia da Igreja Primitiva – dois volumes – da Oxford University Press 
(1992!) não contém nenhuma menção sobre o assunto. Certamente poucos ar-
gumentarão que a omissão do assunto nessas obras se deve ao fato de que a ho-
mossexualidade é amplamente aceita ou de pouca importância moral. A resposta, 
ao contrário, é que foi considerado evidente que a tradição judaico-cristã sempre 
e em toda parte condenou a prática da homossexualidade. Portanto, o ponto não 
precisava ser restabelecido ou elaborado. A razão pela qual a homossexualidade 
está em discussão hoje não é porque as Escrituras não são claras sobre o assunto, 
mas porque as práticas sexuais modernas mudaram radicalmente.

Uma terceira razão para a escassez do assunto se relaciona ao ambiente étni-
co em que os escritos bíblicos surgiram e ao qual foram endereçados. Um padrão 
geral pode ser observado. Onde os autores bíblicos escreviam para judeus que 
viviam em um ambiente judaico, as referências à homossexualidade são relativa-
mente raras. A razão para isso é porque a homossexualidade era (e ainda é) um 



25

fenômeno raro na sociedade judaica e, portanto, representava poucos problemas. 
O padrão muda, no entanto, quando os autores judaico-cristãos começaram a 
se dirigir a seus colegas na diáspora helenística, onde a homossexualidade era 
amplamente praticada e onde ameaçava a pureza da fé e da vida. Isso explica o 
número muito maior de condenações da homossexualidade nos livros extra-bíbli-
cos dos Pseudoepígrafes durante o período intertestamentário, que em geral eram 
dirigidas às comunidades de fé na Diáspora (por exemplo, Pseudo-Focilídeos 3; 
Oráculos Sibilinos 2.73; 3.185; 3.596; 4.34; 2Enoque 34.2; Jubileus 13.18; 16.5-
6; 20.5; 3Macabeus 2.5; Pseudo-Fhilo 8.2; 45.1-6; e nos Testamentos de Naftali 
3.5; Isaac 5.27; e Jacó 7.19-20). Cada uma dessas referências proíbe e condena 
expressamente a prática da homossexualidade.

Um padrão semelhante é evidente no Novo Testamento. Assim, Jesus, que se 
mudou para um meio predominantemente judeu, não fez nenhuma referência à ho-
mossexualidade, enquanto Paulo, que ministrou em um meio helenístico, faz refe-
rência específica a ela em lugares óbvios como Corinto e Roma. Esse padrão persiste 
nos livros extra-bíblicos dos apócrifos do Novo Testamento. O Apocalipse de Pedro 
(32), por exemplo, que provavelmente surgiu no Egito na primeira metade do segun-
do século, contém a seguinte passagem: “Não há descanso da tortura, [para aqueles] 
que contaminaram seus corpos, comportando-se como mulheres. E as mulheres com 
eles, essas eram as que se comportavam como um homem com uma mulher”.

Uma pesquisa das evidências bíblicas e extra-bíblicas a respeito da homosse-
xualidade resulta em uma condenação massiva e irrestrita dessa prática. Richard 
Hays resume corretamente a evidência assim: “Todo texto cristão pertinente do 
período pré-Constantiniano... adota um julgamento negativo incessantemente 
sobre a prática homossexual, e esta tradição é enfaticamente levada adiante por 
todos os principais escritores cristãos dos séculos IV e V” (“A Response to John 
Boswell’s Exegesis of Romans 1”, JRE 14/1 (1986) 202).

NOTA IV

HOMOSSEXUALIDADE E IDOLATRIA

Junto com o aumento das referências à homossexualidade em obras bíblicas e 
extra-bíblicas direcionadas à diáspora, há uma tendência semelhante nas mesmas 



26

obras de se referir à homossexualidade em conjunto com a idolatria. Este é, como 
vimos, o caso em Romanos 1.18-32, e é mais frequentemente o caso nos textos 
citados acima. A idolatria era considerada a maior ameaça à tradição judaico-cris-
tã. A menção da homossexualidade em conjunto com a idolatria, portanto, indica 
sua seriedade como uma ofensa moral aos olhos daquela tradição.

NOTA V
ORIENTAÇÃO HOMOSSEXUAL E RESPONSABILIDADE MORAL

Muitos homossexuais afirmam não ter consciência de terem escolhido a homos-
sexualidade. Uma conclusão às vezes tirada disso é que o indivíduo não tem ca-
pacidade de escolher a orientação sexual e, portanto, a orientação sexual está além 
das prescrições morais, incluindo as das Escrituras. “Orientação sexual”, como 
observado anteriormente, é um conceito moderno que é alheio às Escrituras. Os 
textos bíblicos e extra-bíblicos citados acima referem-se apenas a práticas sexuais. 
O evangelho não aborda o pecado no nível da criação, mas no nível da redenção. 
Ou seja, a Escritura não dá respostas conclusivas sobre porquê as coisas são do jei-
to que são no mundo, mas fala de sua transformação pelo poder de Deus. Assim, 
embora os seres humanos não escolham o estado em que nascem, eles têm uma 
escolha sobre como responderão ao seu estado. Consequentemente, uma predis-
posição ou orientação para um determinado curso de ação não produz um “di-
reito” de fazê-lo, nem justifica agir de acordo com ele. O estado atual da pesquisa 
comportamental indica que a orientação sexual é mais uma função do desenvolvi-
mento psicossocial pós-natal do que da constituição biológica. O comportamento 
sexual humano é o produto de uma rede de fatores que interagem [entre si] e a 
escolha humana não pode ser eliminada como um deles.

Quaisquer que sejam as causas principais da homossexualidade, a igreja 
não deve cair no erro de pensar na homossexualidade como um comportamen-
to ao qual não se pode resistir. “Deve ficar bem claro que quem genuinamente 
lida com essa inversão não é necessariamente dado a práticas homossexuais, 
e pode exercer um controle cuidadoso sobre seus impulsos físicos como o 
heterossexual” (Derrick Sherwin Bailey, Homosexuality and the Western Chris-
tian Tradition [Londres: Archon Books, 1975], p. xi). Esta declaração salutar 



27

foi escrita por um estudioso que defendia as causas homossexuais. Ser humano 
significa ser capaz de fazer escolhas morais. O evangelho não faz exigências 
morais que os crentes não possam cumprir, e isso inclui as proibições bíblicas 
contra as práticas homossexuais.

O evangelho garante perdão e graça aos crentes enquanto lutam contra o 
pecado. Paulo estabelece os fundamentos para essa esperança imediatamente após 
a menção da homossexualidade em 1Coríntios 6.9, “E isso é o que alguns de 
vocês costumavam ser. Mas vocês foram lavados, vocês foram santificados, vocês 
foram justificados em nome do Senhor Jesus Cristo e no Espírito do nosso Deus”. 
Em 1Coríntios 10.13 Paulo declara: “Nenhuma prova te sobreveio que não seja 
comum a todos. Deus é fiel e não permitirá que você seja testado além de suas 
forças, mas com a prova também providenciará a saída para que você seja capaz 
de suportá-la”. Novamente, em Gálatas 5.1, Paulo fala de liberdade cristã como 
recebendo a graciosa palavra de justificação de Deus, e de uma subsequente con-
fiança no poder do Espírito Santo e resistência às obras da carne.

Conclusão

Sem falha, fontes bíblicas e extra-bíblicas condenam a prática da homossexuali-
dade. Não há nenhum texto na literatura judaico-cristã de Levítico a Constantino 
que o justifique. Isso deveria ser uma evidência suficiente e convincente contra a 
aceitação da prática da homossexualidade como um presente de Deus ou como 
um estilo de vida alternativo e moralmente justificável. As igrejas, particularmen-
te aquelas cujas tradições credais assentem à autoridade das Escrituras, devem dar 
todo o peso à posição das Escrituras sobre este assunto, tanto em seus ensinos 
quanto na ordem de suas vidas. A evidência acima argumenta que a igreja não 
pode ordenar a prática declarada homossexuais aos ofícios do ministério e manter 
fidelidade às Escrituras e aos credos.

Ao mesmo tempo, o evangelho requer amor e compreensão às pessoas de es-
tilo de vida homossexual e a oferta de toda ajuda disponível para aqueles que de-
sejam. Pessoas de inclinação homossexual que escolhem permanecer celibatárias e 
resistir às suas tentações através da fé, oração e abstinência têm todo o direito aos 
sacramentos e ofícios da igreja, incluindo a ordenação, que estão abertos a todos 
os outros pecadores que, pela graça de Deus, lutam contra pecado e entrega sua 
vida à transformação do evangelho.



Breve Resumo do Artigo de Edwards

Antigo Testamento

1.	 Levítico 18.22, 20.13. A referência mais explícita e importante à homosse-
xualidade no AT ocorre no código de santidade de Levítico. Alguns argu-
mentam que as proibições contra a homossexualidade são infrações cúlticas 
análogas a comer carne de porco e que perderam sua validade para nós hoje. 
No entanto, o AT não coloca a homossexualidade na categoria de rituais ou 
infrações de culto. É significativo que embora as proibições rituais no AT 
sejam frequentemente ignoradas ou violadas pela igreja primitiva, a proibição 
contra a homossexualidade nunca é questionada, mas repetida e mantida no 
NT e na igreja primitiva.

2.	 Gênesis 19 e Juízes 19. Ambos condenam abertamente os atos homossexuais. 
Embora alguns sugiram que Gênesis 19 e Juízes 19 tratam da inospitalidade, 
essa interpretação não é convincente. O verbo usado, “saber”, carrega claramen-
te conotações sexuais. Referências ao pecado de Sodoma da prática homosse-
xual são mencionadas no NT, em obras extra-bíblicas e nos pais da igreja.

3.	 Deuteronômio 22:5. A condenação do travestismo é uma referência à inver-
são sexual.

4.	 Deuteronômio 23.17-18. Prostituição homossexual em templos é condenada.

Nota I: Homossexualidade e a Ordem da Criação. Alguns argumentam que a 
homossexualidade é uma orientação dada por Deus e, portanto, é moral se pro-
porciona prazer. Este não é um argumento bíblico ou moral, pois como tal pode 
ser usado para justificar, além da homossexualidade, o adultério, o sexo em grupo, 
o sexo com crianças e até mesmo o sexo com animais. Em vez disso, a Escritura 
ensina que Deus criou a raça humana não em uniformidade, mas de sexos com-
plementares, masculino e feminino, cuja união é descrita como “uma só carne”. 
A união heterossexual, protegida e preservada conforme a aliança do casamento, 
não é simplesmente uma escolha humana ou uma variedade de união sexual entre 
muitas, mas uma ordem da criação.

Nota II: Atitudes culturais em relação à homossexualidade no Antigo 
Oriente. Frequentemente, afirma-se que os ensinos éticos da Bíblia, e especifica-
mente o ensino sobre a homossexualidade, são culturalmente condicionados, ou 



29

seja, foram influenciados pela (s) cultura (s) em que os israelitas e os primeiros 
cristãos viveram e, portanto, não podem ser considerados absolutos para nossa 
dia. No entanto, o Antigo Oriente era ambivalente ou permissivo em relação à 
questão da homossexualidade e às vezes afirmava isso. A posição bíblica sobre a 
homossexualidade não reflete as normas culturais, mas na maioria das vezes se 
opõe a elas.

Novo Testamento

1.	 1Coríntios 6.9-10. Às vezes, argumenta-se que essa passagem condena ape-
nas a pederastia, em vez da homossexualidade entre adultos consentidos. No 
entanto, pesquisas indicam que o termo que Paulo usa é uma referência a 
Levítico 20.13, que contém a proibição mais forte da homossexualidade no 
Antigo Testamento. O Novo Testamento, os pais da igreja primitiva e a Vul-
gata latina usam o termo de maneira semelhante para se referir a atos homos-
sexuais adultos.

2.	 Romanos 1.26-27. A condenação mais inequívoca da homossexualidade no 
NT ocorre aqui. No entanto, é sugerido que esta passagem não é uma con-
denação da homossexualidade em si, mas de pessoas heterossexuais se enga-
jando em atos homossexuais contra sua natureza. Essa visão projeta erronea-
mente o conceito moderno de orientação da personalidade nas Escrituras. A 
proscrição aqui, como em toda a Escritura, refere-se apenas a atos homosse-
xuais. Paulo liga a homossexualidade à idolatria. Idolatria e homossexualida-
de representam rebelião teológica e moral contra Deus

Nota III: Por que as referências à homossexualidade são relativamente infre-
quentes na indicação de sua importância. Os votos de casamento, por exemplo, 
são mencionados como reticências e restrições em relação a referências sexuais 
explícitas. Muitas vezes, além disso, a escassez de referências, é exatamente o que 
esperaríamos em uma tradição de heterossexualidade e deploráveis desvios dessa 
norma. Por último, as referências do ambiente judaico à homossexualidade são 
relativamente raras porque a homossexualidade era rara. O padrão muda, entre-
tanto, quando os autores judaico-cristãos começaram a se dirigir a seus colegas na 
diáspora helenística, onde a homossexualidade era amplamente praticada.



30

Nota IV: Homossexualidade e Idolatria. A menção da homossexualidade 
em conjunto com a idolatria indica sua seriedade como uma ofensa moral aos 
olhos da tradição judaico-cristã.

Nota V: Orientação homossexual e responsabilidade moral. Muitos ho-
mossexuais afirmam não ter consciência de terem escolhido a homossexualidade, 
portanto, essa orientação está além das prescrições morais, incluindo as das Es-
crituras. O evangelho, entretanto, não aborda o pecado no nível da criação, mas 
no nível da redenção. O evangelho não faz exigências morais que os crentes não 
possam cumprir, e isso inclui as proibições bíblicas contra as práticas homossexu-
ais. O evangelho garante aos crentes perdão e graça enquanto eles lutam contra 
o pecado.

Conclusão. Sem falta, fontes bíblicas e extra-bíblicas condenam a prática da 
homossexualidade. Não há nenhum texto na literatura judaico-cristã de Levítico 
a Constantino que apoie isso. As igrejas, particularmente aquelas cujas tradições 
credais assentem à autoridade das Escrituras, devem dar todo o peso à posição 
das Escrituras sobre este assunto, tanto em seus ensinos quanto na ordem de suas 
vidas. A igreja não pode ordenar homossexuais praticantes declarados aos ofícios 
do ministério e manter a fidelidade às Escrituras e aos credos. Ao mesmo tempo, 
o evangelho requer amor e compreensão das pessoas de estilo de vida homos-
sexual e a oferta de toda ajuda disponível para aqueles que desejam. Pessoas de 
inclinação homossexual que escolhem permanecer celibatárias e resistir às suas 
tentações por meio da fé, oração e abstinência têm todo o direito aos sacramentos 
e ofícios da igreja.

Questões para discussão:

O que o Antigo Testamento diz sobre a prática homossexual? O que o Novo Tes-
tamento diz? As proibições da Bíblia contra a homossexualidade são um reflexo 
da cultura circundante?

Que argumentos você já ouviu que defendem a prática homossexual? Que res-
postas você pode oferecer a esses argumentos baseados nas Escrituras e na dis-
cussão do Dr. Edwards?



31

Como a prática homossexual afeta o relacionamento da pessoa com Deus? Se a 
prática homossexual é uma forma de idolatria, por que é crucial que a igreja con-
tinue a condenar a prática homossexual?

O que você e sua igreja podem fazer para ensinar a visão bíblica da prática ho-
mossexual? O que você e sua igreja podem fazer para ministrar às pessoas que 
lutam contra sua sexualidade?

Publicado originalmente em Theology Matters: A Publication of Presbyterians for 
Faith, Family and Ministry (Blacksburg, VA: Maio/Junho de 1995), p. 1-8.

Tradução: Eloize Carrenho Santos

É ministro presbiteriano e professor emérito Bruner-Welch 
de teologia da Universidade Whitworth. É palestrante 
internacional em teologia e autor de diversos livros, entre 
eles os comentários aos evangelhos de Marcos e Lucas, 
publicados por Shedd publicações.

Sobre o autor

James R. Edwards



32

Agostinianismo protestante hoje

Manfred Svensson

I. Introdução

A afirmação de alguns de que os tempos mudam não é correta. Na verdade, 
quem muda somos nós, não algo abstrato chamado “o tempo”. O grande 
mestre do cristianismo ocidental, Agostinho de Hipona, já tinha conhe-

cimento disso. Em meados do ano 410, ele pregara um sermão cuja introdução 
mencionava coisas das quais as pessoas falam: “Que época ruim”, “Que tempos 
difíceis”! Não é diferente nos dias atuais, em que as pessoas, cristãs e não cristãs, 
reclamam das mesmas coisas. Santo Agostinho, no entanto, de maneira resoluta 
rejeita esse tipo de queixa. Ele diz: “vivamos bem e os tempos serão bons”. Nós so-
mos o tempo, e da forma como somos assim será o tempo.1 Nossa forma de encarar 
a vida sofreria um impacto se levássemos a sério Agostinho na maneira de formu-
larmos essas coisas? Começo propondo que essas palavras de Agostinho podem 
ser uma correção necessária a dois tipos de cristãos, que aparentemente podem 
parecer muito distintos, mas tanto um quanto o outro estão muito preocupados 
com o que para eles significa ser a natureza única do momento atual.

1Sermão 80,8.

Sa
nt

o 
A

go
st

in
ho

 (P
hi

lip
pe

 d
e 

Ch
am

pa
ig

ne
, c

. 1
64

5–
50

)



33

O primeiro grupo de cristãos que me vem à mente são aqueles que têm uma 
preocupação muito acentuada a respeito da malignidade presente — ruim o bas-
tante para levar muitos a diagnosticar o mundo como muito doente, em estado 
terminal. Não resta dúvida de que tal postura é comum no nosso meio hoje, uma 
postura de ver o mundo muito difundida nas igrejas e nas correntes teológicas das 
mais variadas. É um problema, todavia não estou de acordo com a tendência de 
que nomear o seu problema de “pessimismo” seja o correto. Entretanto, tampouco 
concordo de chamar “otimismo” como base no que diz Agostinho “Vivamos bem 
e os tempos serão bons”, porque a resposta de Agostinho dificilmente seria uma 
resposta que definiríamos como a mais otimista. Ele ao pregar, por exemplo, um 
sermão sobre Efésios 5.15,16 “Redimi o tempo [...], porque os dias são maus”  
— passagem bíblica que teria sido utilizada para examinar o espírito de sua pró-
pria época — Agostinho começa o sermão afirmando categoricamente que os 
tempos são maus... desde Adão.2 Pode-se, então, concluir que Agostinho não in-
clui no jogo esse primeiro grupo de cristãos, os que sofrem um disparate em rela-
ção ao tempo presente; ao contrário, deixa-os fora por ele ser concretamente mais 
pessimista do que eles, sobretudo no que diz respeito à extensão dos tempos ruins. 

Contudo, acredito também que Agostinho advertiria ao segundo grupo, o 
mais otimista, e, apesar disso, também muito preocupado em descobrir qual é o 
espírito de nosso tempo. Refiro-me neste momento àqueles que têm prazer no 
intuito de tentar descrever nossa época como “pós-moderna”, esses nos dizem que 
estaríamos passando por uma “mudança de paradigma”, à qual a igreja deve se 
ajustar, um período que, talvez, não signifique o fim, mas certamente um novo 
tempo. Não diferente do primeiro grupo de cristãos, Agostinho responderia a esse 
segundo grupo, do âmago da mensagem cristã, dizendo que as mudanças de pa-
radigmas de fato significativas ocorridas na história foram duas: a Queda e a Re-
denção. Dito isso à maneira de John Webster, “A igreja e a teologia estão entre o 
intervalo da primeira vinda de Cristo em humildade, e a segunda vinda de Cristo, 
em glória”; Este intervalo — e não outro, cultural, pós-moderno ou qualquer outro 
intervalo — é que determina o que a igreja e a teologia devem ser.3 Trata-se de um 

2Sermão167. 1. Veja também o sermão 296, 11. De todos os textos de Agostinho, o mais 
enfático a esse respeito é o sermão 346c, 1-2.

3John Webster, “Human Identity in a Postmodern Age” em Angus Morrison (ed.),  
Tolerance and Truth Rutherford House, Edinburgo, 2007. p. 78.



34

movimento entre esses intervalos em que há uma realidade nova à qual se ajustar. 
Assim, diante disso, as supostas diferenças entre “moderno” e “pós-moderno” — à 
medida que sempre existiram — ambas perdem a importância, e nosso olhar mais 
uma vez se abre para o que nós, homens de todas as épocas, temos em comum.

Entretanto, certamente convém aqui ser um pouco mais preciso no que diz 
respeito ao que estou tentando dizer. Não resta dúvida de que é louvável a tenta-
tiva de caracterizar nosso tempo de uma maneira que seja a mais correta possível: 
faz parte da natureza do cristão e também de qualquer pessoa que pensa tentar 
perceber seu próprio tempo, tentar entendê-lo, descrever seus sinais característi-
cos para, com isso, ter uma ideia de como servir melhor em nosso tempo. É bom 
que se faça isso e que seja feito da melhor maneira possível (porque é fácil errar, 
portanto é fundamental que haja mais pessoas preocupadas em como fazer a coi-
sa da maneira correta). Mas quando esse intento vai em outra direção — e isso 
acontece facilmente —, para a afirmação de que estamos entrando em um tempo 
totalmente novo, diferente da história humana de outrora, quando termos como 
“pós-moderno”, “paradigma” adquiri a categoria de uma linguagem escatológica, 
é momento oportuno de parar e refletir. Essa proposta, depois de tudo, pode nos 
fazer oscilar em diferentes direções, conforme essa fixação nas mudanças de épo-
cas que podem vir tanto do que a celebram quando dos que a lamentam. Persu-
adir-nos de que estamos diante de algo completamente novo pode, nas mãos de 
alguns, ser um mecanismo para baixar nossa guarda, uma maneira de fazer com 
que deixemos certas posições não porque elas se mostraram equivocadas, mas, 
sim, pela simples “inadequação” a uma novidade, novidade que na realidade pode 
ser algo inexistente. Pode-nos levar também, nas mãos de outros, a nos concentrar 
em determinadas doenças que se apresentam como sendo urgentes, sintomas de 
uma doença terminal, fazendo com que negligenciemos a preocupação em lon-
go prazo com todos os problemas humanos. As teorias sobre a história não são 
inofensivas, não devemos permitir que elas determinem nossa agenda numa ou 
noutra direção.

Em relação ao cristianismo dito “pós-moderno” ou dito “emergente”, tenho, 
pois, minhas dúvidas, sobretudo no que diz respeito ao cristianismo que mui-
to facilmente se escandaliza diante do mal presente. Essas dúvidas se dissipam 
precisamente ao estudar Agostinho e seu mundo: No fim das contas, a época de 
Agostinho é muito semelhante a nossa época, logo não se justifica que fiquemos 



35

impressionados com alguma novidade aparente. Agostinho vive numa época de 
convulsão, de desmoronamento de uma unidade política estável, um momento 
em que muitos olham para trás em busca de um passado perdido, outros olham 
para a frente perguntando se o fim será iminente, outros perguntando aos astró-
logos a respeito do futuro mais próximo. Podemo-nos sentir familiarizados com 
os conflitos Norte-Sul e Leste-Oeste da referida época em relação à globalização 
e ao pluralismo. O próprio Agostinho recebera cartas indagando-lhe se, por aca-
so, todos não adoramos a um ser que “denominamos deus” em todas as religiões, 
se bem que em cada situação se parece mais como um conjunto múltiplo deuses; 
e seu interlocutor pagão apresentou isso a Agostinho com engenhosos parado-
xos, dizendo-lhe que por meio dessa multiplicidade de deuses, todos adoramos 
uma unidade última em uma “discorde concordia”.4 Não há nada novo debaixo 
do sol.

Diante de tudo isso, não podemos deixar de reconhecer certos fenômenos 
sociais como algo que vimos de perto, pense no desejo da carreira profissional do 
jovem Agostinho. Aliás, essa obsessão já vinha de sua família, que fez mais de 
um sacrifício com o objetivo de tornar o filho um homem de sucesso “a serviço 
das honras humanas e das falsas riquezas”.5 Ao ler as Confissões cuidadosamente, 
nos saltará aos olhos a quantidade de pessoas que estavam na mesma situação de 
Agostinho. Quase todos os homens que ele menciona em sua obra, amigos que 
ele faz em sua própria caminhada espiritual, são africanos de origem, mas em 
alguma etapa de sua ascenção profissional em Roma ou Milão: seu amigo Alípio 
sai na sua frente ao chegar a Roma para estudar Direito, buscando o caminho do 
mundo, “que seus pais tanto lhe haviam decantado”.6 Ao ler isso somos tentados a 
pensar em muitos evangélicos latino-americanos que faz uma viagem semelhan-
te, tanto em termos geográficos ao retornar do norte, quanto em termos de sua 
biografia espiritual, seus pais não tiveram a sorte de ter uma educação muito boa, 
mas tiveram razoável êxito e possibilidades de pagar uma melhor educação para 
seus filhos; fazem generosos esforços e os estimulam a continuar estudando para 
que se destaquem. Contudo, o leitor de as Confissões ou de uma boa biografia de 

4Carta 16, 4.
5Confesiones I, 9, 14.
6Confesiones VI, 8, 13.



36

Agostinho, saberá que cada um desses personagens — Alípio, Evódio, o próprio 
Agostinho —, uma década depois se encontram ao regressar para a África. Con-
tudo, não como renomados professores de retórica, mas, sim, como bispos. Não 
sabemos qual foi a reação de seus pais, o que passou pela cabeça deles, mas ao que 
parece, o futuro de sucesso não era como amigos do imperador em Milão e sim 
como amigos de Deus, na África.7

No entanto, temos de ser cautelosos ao afirmar que na África estava o fu-
turo. Nada sabemos, nós os homens do futuro, e tampouco sabemos o que real-
mente é ser bem-sucedido. Ademais, na África, isso não durou muito se aferida 
segundo critérios triviais de sucesso. Poucas gerações a frente de Agostinho, a 
África já parecia completamente infrutífera para o cristianismo. Mas não foi 
uma perda completa; ainda que o cristianismo não tenha durado muito tempo na 
África, foi a partir dos escritos cristãos produzidos nessa terra que o restante do 
cristianismo foi nutrido nos séculos seguintes bem como no início da Reforma 
Protestante.8

Esse fato levanta-nos a questão agostiniana da Reforma e o sentido que ela 
pode ter para evangélicos hoje, e como eles podem se aproximar de Agostinho. 
Ninguém duvida, a Reforma é um movimento agostinianismo, do começo ao fim. 
Aliás, em grande parte não é um acontecimento limitado ao século XVI, mas nos 
séculos subsequentes pode-se afirmar que algum tipo de agostinianismo conti-
nuou sendo a norma. Vê-se que ainda no protestantismo liberal do século XIX, 
essa regra é cumprida (Harnack, Troeltsch, Ritschl, todos escreveram ao menos 
um livro sobre Agostinho). Contudo, no século XX, essa relação entusiasmada a 
respeito de Agostinho mudou para uma relação que oscila ora a indiferença, ora 
a rejeição ou a uma aceitação apenas de lábios. Na verdade, aqueles que transitam 
no campo dos estudos especializados a respeito de Agostinho pode ter a im-
pressão, possivelmente correta, de que o século XX foi o século do “agostinianis-
mo-católico-romano.” E, via de regra, como costuma suceder em todos os cam-
pos, hoje há de tudo: temos diferentes tipos de agostinianismo liberal,9 alguma 

7A oposição entre os dois amigos encontra-se em Confesiones VIII, 6, 15.
8A esse respeito, veja Oden, Thomas. How Africa Shaped the Christian Mind IVP, 2008.
9Como o melhor expoente desta posição, veja Eric Gregory, Politics and the Order of 

Love, Chicago University Press,Chicago, 2010. 



37

proposta do agostinianismo secular10 e o agostinianismo crítico pós-moderno,11 
o qual Milbank procurou caracterizar a Ortodoxia Radical. Este, é importante 
lembrar, é um movimento anglo-católico, e ainda com pouco impacto sobre o 
restante do protestantismo.12

O que fica do agostinianismo protestante? O quanto desejaríamos que ficasse? 
O que fica, pode-se argumentar, é o agostinianismo de várias tradições confessio-
nais e robustas: artigos sobre “o cativeiro pelagiano da igreja” ainda podem ser 
encontrados nas melhores revistas de tradição reformada, aplicados devidamente 
aos problemas internos do próprio protestantismo.13 Mas, na maioria das vezes, 
pode-se afirmar que é um agostinianismo puramente antipelagiano. Sempre foi 
assim, me dirão que essa sempre foi a ênfase do agostinianismo protestante. Pode 
ser, mas essa ênfase não é exclusiva: As Institutas de Calvino teve início com uma 
reflexão a respeito do sensus divinitatis, algo típico do agostinianismo, a fé que 
busca o entendimento. Atualmente, entre nós, há somente resquício (embora ain-
da exista) desse agostinianismo.14   

Meu interesse em continuar com esse artigo começa aqui: o agostinianismo 
estritamente antipelagiano é, claro, uma manifestação de um cristianismo muito 
e exclusivamente centrado na redenção. Se estamos [re]decobrindo a necessidade 
de ir além da redenção, podemos voltar nossos olhos para aspectos de Agostinho 
que não estavam no centro de nossa atenção. Isso, diante do restante, faz ainda 
mais sentido em vista dos paralelos que já mencionei entre nossa época e a época 
de Agostinho. Se é verdade que tanto a nossa quanto a de Agostinho são épo-
cas semelhantes, certamente faz sentido nos perguntar quais controvérsias faziam 

10Joanna Vecchiarelli, “Hannah Arendt’s Secular Augustinianism” em Augustinian Stud-
ies 30, 2, 1999. 

11John Milbank, “Postmodern Critical Augustinianism: a Short Summa in Forty Two 
Responses to Unasked Questions”em Modern Theology 7, 3, 1991.

12Veja, porém, James, K. A. Smith (ed.), Radical Orthodoxy and the Reformed Tradition: 
Creation, Covenant, and Participation Baker, Grand Rapids, 2005.

13The Pelagian Captivity of the Church” é um título, na verdade, de R. C. Sproul em 
Modern Reformation 10, 3, 2001. 

14Que algo fique pode ser visto, por exemplo, em alguns textos programáticos de Alvin 
Plantinga. Veja, por exemplo, seu “Augustinian Christian Philosophy” em Gareth Matthews 
(ed.) The Augustinian Tradition University of California Press, Los Angeles, 1999. 



38

com que um homem sábio investisse o seu tempo. Quero que indaguemos a nós 
mesmos sobre o que significa ser um agostiniano aqui e agora, uma vez que já 
temos em mente que o pelagianismo foi, na verdade, a última controvérsia (tem-
porariamente falando) que Agostinho enfrentou.

II. As grandes controvérsias

Direcionemos, portanto, nosso olhar para Agostinho. A vida de Agostinho é 
uma jornada por todo o mercado religioso-filosófico da antiguidade tardia. Uma 
época à semelhança da nossa, pluralista e globalizada, com filosofias e religiões 
do oriente que disputavam o coração dos homens, e com um teatro similar aos 
nossos reality shows. Como dissera o próprio Agostinho, um tempo de amor ao 
luxo e de “desperdício diário em que os poderosos controlam os fracos”; homens 
que preferem a vida a uma casa;15 governantes que antes de qualquer coisa são 
“fornecedores de delícias”, em que é necessário que haja “prostitutas públicas” para 
aqueles que não podem pagar uma particular, tal medida é a única contra a pobre-
za.16 Antes de sua conversão, Agostinho vivenciou quase tudo que o mundo de sua 
época oferecia: ainda criança fora “católico popular”,17 e logo cedo desdenhou de 
todo cristianismo como sendo coisa infantil e de mulheres; tempo depois, em sua 
juventude, se tornou maniqueísta e cético; durante doze anos, teve uma concubina 
à qual abandonou para se casar — entretanto sendo longo o tempo para esperar 
(dois anos) o casamento, procurou outra concubina durante esse período de espe-
ra do matrimônio; até sua conversão, era um homem muito ocupado em alcançar 
o sucesso social — e obteve esse objetivo, chegando a trabalhar na mesma corte 
imperial. O próprio Agostinho veio depois a entender que esse desejo pela carreia 
profissional tornou-se um obstáculo à sua conversão, talvez tão grande quanto 
sua vida sexual desenfreada (embora grande parte dos leitores de as Confissões 
geralmente só se dá conta desta última dificuldade).

Contudo, não focarei nessa etapa da vida de Agostinho. O que procuro é 
aprender com as controvérsias, as quais ele se envolveu depois de se converter. 
Quais foram aqueles que Agostinho considerou que era importante discutir? Essa 

15Sermão 16, 2. 
16Para uma análise como esta veja sobretudo a Ciudad de Dios II, 20.
17Veja a passagem reveladora de as Confissões I, 11, 17. 



39

pergunta não é difícil de responder, tendo em vista que ele passou a maior parte 
da vida como cristão escrevendo livros em que os títulos começavam com um 
“contra”: contra Secundino, contra as duas cartas dos pelagianos, contra Félix, 
contra Maximiano, contra as cartas de Petiliano, etc. Na verdade, de alguma ma-
neira ele conseguiu passar em torno de treze anos discutindo com cada grupo, 
sempre pondo fim na polêmica no momento exato, e assim dar início à próxima 
discursão: treze anos com obras antimaniqueistas, antidonatistas e antipelagianos. 
Que esses grupos – maniqueus, donatistas e pelagianos – possam ser de interesse 
atual, é a afirmação que quero defender a seguir.  

Primeiro, porém, devemos conhecê-los. Agostinho ao se deparar com os 
maniqueus encontrou um grupo que (ao menos no norte da África) se apresen-
tava como cristãos — e que na realidade zombavam dos outros chamando-os de 
“semi-cristãos”18 —, mas que se entendiam a si mesmos como representantes de 
um cristianismo “intelectual”. Eles eram, por exemplo, críticos do Antigo Tes-
tamento e do que eles consideravam o antropomorfismo do mesmo. As críticas 
dos maniqueístas caíram numa terra fértil: quando Agostinho os conheceu, ele 
havia passado por uma experiência negativa ao ler Gênesis — então, eles, vieram 
prometendo que lhe daria argumentos e ele não seria convidado a sair pela fé19. O 
maniqueísmo é a forma mais madura que tomou o gnosticismo antigo. À maneira 
de todo movimento gnóstico, prometia certo conhecimento. E o que prometia 
conhecer era a respeito da condição existencial do homem: por que estamos maus 
se somos bons? Não é estranho que eles perceberam nossa situação como algo a 
ser descrito nesses termos. Afinal, muitas das vezes, o ser humano se sente dividi-
do: tem a percepção de estar inclinado, ao mesmo tempo, em direções distintas. É 
precisamente nessa distinta explicação desta experiência psicológica comum que 
se pode observar a diferença entre o cristianismo e o maniqueísmo. Depois de sua 
conversão, Agostinho veio a explicar que efetivamente nos deparamos, às vezes, 
presos entre “duas vontades”. Mas enquanto Agostinho, depois de sua conver-
são, explica isso como uma luta entre o velho homem e o novo homem, entre 
duas tendências de um mesmo homem — afirmando que o “eu está na verdade 

18Contra Fausto I, 3.
19Confissões III, 5, 9- 6, 10. 



40

presente nas duas tendências”20— os maniqueus acreditam que essa experiência na 
realidade mostra que o mal é algo que difere  de  nosso “verdadeiro eu”, que sentir 
essas duas tendências em nós é um indicio de que há na verdade “duas naturezas”, 
“duas mentes21”. O verdadeiro eu, de acordo com eles, é filho da luz, espiritual; o 
mal, ao contrário, provem de uma matéria alheia, na qual nosso verdadeiro eu está 
aprisionado. E a percepção que temos dessa luta em nós nada mais é do que um 
reflexo da eterna luta entre um princípio do bem e um princípio o mal.

Se existe algo que é característico do maniqueísmo é esta concepção do bem 
e do mal, sua concepção da história como uma luta entre duas substâncias opostas 
do bem e do mal. Nós cristãos desde o início reconhecemos que tal conceito do 
ponto de vista moral é correto: que a história é isso, uma luta entre o bem e o mal; 
mas a tese dos maniqueus não é uma tese moral mas, sim, metafísica: trata-se de 
realidades boas em guerra com realidade más, de um princípio eterno do bem em 
luta com um princípio eterno do mal. Ao contrário desta tese do maniqueus, os 
cristãos sustentam que não há um princípio eterno do mal, mas, sim, anjos caídos 
— que o único princípio eterno é o bem. Todavia, esta resposta cristã — de que 
o mal é uma privação, algo que não existe em si mesmo, mas, sim, como parasita 
da realidade — ninguém a defendeu e explicou de tal maneira como Agostinho. 
Conforme escreve em sua obra as Confissões: “As coisas que se corrompem são 
boas; se fossem o supremo bem não podia se corromper, mas tampouco podia 
se  corromper se de maneira alguma fossem boas”.22 O mal é uma desordem das 
coisas boas, ou o desejo desordenadamente de querer as coisas boas. De qualquer 
maneira, em um caso ou outro, o mal fica impossibilitado de qualquer pretensão 
de ser uma realidade última.

Seguimos, porém, para a próxima controvérsia. Já no final quando ainda 
enfrentava os maniqueus, Agostinho já estava começando um debate com ou-
tro grupo: os donatistas. Trata-se de um discursão que surgiu um século antes 
de Agostinho, diz respeito àqueles que cederam às perseguições. Até onde um 
“traidor” — e traditor era quem havia entregado (tradere) os livros sagrados para 
os perseguidores — podia continuar fazendo não apenas parte da igreja, mas 

20Confissões VIII, 5, 11.
21Confissões VIII, 10, 22.
22Confissões VII, 11, 17.



41

também continuar sendo um pastor que realiza atos eclesiásticos legítimos? Po-
deríamos resumir o conflito entre Agostinho e os donatistas com essa pergunta. A 
resposta dos donatistas é simples: para eles simplesmente não fazia sentido con-
ceber a ideia de que possa existir na igreja uma convivência pacífica entre maus e 
bons. Além disso, acreditavam em si mesmo como sendo os verdadeiros herdeiros 
da igreja dos mártires, que pareciam ter sido extinguidos com a cristianização do 
império: era necessário manter o ideal de uma igreja pura, e, portanto, pequena e 
perseguida. Agostinho, ao contrário, embora compartilhasse muito desse ideal23, 
se notabiliza pela maneira em que defende as ações da igreja como válidas a des-
peito da qualidade (ou falta de qualidade) moral dos membros dela. 

Seguramente, o texto que com frequência é mais citado por Agostinho sobre 
esse tema é o chamado de Cristo para não separar o trigo do joio antes do fim (Mt 
13). Para ele, os donatistas, ao romper a comunhão com outros cristãos, estavam 
ignorando essa advertência de Cristo, estavam antecipando o dia do juízo. Agos-
tinho relembra-os que cada geração — no que diz respeito a história da salvação 
— teve de aguentar certo grupo de “maus” em seu meio: 

Arão tolera a multidão que exige um ídolo. Ela ergue um ídolo e o adora; Moisés 
tolera a milhares de pessoas que murmuram contra Deus e também o ofendem; 
Davi tolera a Saul, que o perseguia.[...] Todos os santos servos e amigos de 
Deus tiveram de tolerar a alguns do seu povo; e não se separavam deles durante 
a participação dos sacramentos naquela época.24 

Sobre Cristo, ele diz a eles em outro lugar, não lhes interessa saber nada 
que não esteja na Bíblia; mas a imagem de igreja que eles constroem tem como 
fundamento a vaidade humana.25 Não resta dúvida de que isto é uma advertência 
digna de atenção a um protestantismo predisposto a se dividir diante de cada mal 
possível que venha a encontrar na própria comunhão.     

O próprio Agostinho certamente cometeu graves erros em sua luta con-
tra os donatistas. As suas cartas 93 e 185 constituem o primeiro esforço de um 
cristão para defender o uso da força contra outros crentes.  Ao criticar os do-

23Os seus vários sermões sobre os mártires testemunham, sobretudo, isso.
24Carta 43, 8, 23.
25Sobre a correção dos donatistas 1, 2. 



42

natistas, ele chegou a escrever que a época dos apóstolos e dos mártires já havia 
passado.26 Tempo depois, ele teve de se arrepender por escrever essas palavras e 
de reconhecer que sempre — até o fim da história — haverá perseguições.27 En-
tretanto, isso não deve ser um impedimento para que olhemos questões em que 
se detectam adequadamente os problemas dos donatistas. Agostinho diagnostica 
nelas problemas típicos do mundo evangélico contemporâneo: não são muitos os 
donatistas, eles são perseguidos. Por causa disso, eles, muitas vezes, falam como se 
esse fato fosse garantia de integridade, como se pelo fato de ser minoria e de ser 
perseguido bastasse como garantia de que estão professando a verdade.28 “O que 
fazemos é o que consideramos santo.”29 Esse pensamento deles é o que Agostinho 
contesta. Os donatistas gostam do embate, mas não da argumentação.30 

O que Agostinho reprova nos donatistas é, de certa forma, que a atitude 
reativa deles depende de determinadas falsas expectativas. Esperam um nível de 
perfeição muito alta para essa vida. Contudo, é precisamente nesse caso que ele 
concentrará toda sua discussão com os pelagianos na etapa final de sua vida. O 
Agostinho antipelagiano é, sem dúvida, o mais familiar para nós protestantes. 
Em as Confissões, Agostinho dissera a Deus “Dá o que tu ordenas e ordenas o que 
queres”,31 e quando as Confissões eram lidas publicamente, essa frase causava per-
plexidade no monge britânico Pelágio, que acreditava que colocar todas as coisas 
nas mãos de Deus amenizava a responsabilidade do homem. Pelágio certamente é 
diferente dos donatistas: estes são um movimento popular-eclesial norte africano, 
herança da igreja dos mártires, aquele é um asceta britânico; ao invés de liderar 
um movimento popular, a missão de Pelágio tem como objetivo central a elite. 
Entretanto, tanto um quanto o outro são reações comuns nos momentos de crise. 
E Agostinho capta corretamente o que eles têm em comum.

Normalmente apresenta-se o conflito descrevendo a Agostinho como o de-
fensor da graça, e a Pelágio como defensor do livre-arbítrio. Uma simples com-
pressão razoável destes dois homens e do que representam faz com que abando-

26Carta 93, 3, 9. 
27Cidade de Deus 18, 52.
28Carta 93, 7, 22. 
29Carta 93, 4, 14. 
30Contra as cartas de Petiliano II, 60, 136.
31Confissões X, 29, 40.



43

nemos esses clichês. O Agostinho antipelagiano também afirma ser um defensor 
da liberdade, assim como Pelágio também afirma ser um defensor da graça. É 
necessário perceber que compreender a graça, todavia, é que Pelágio e o seu cír-
culo representam. Poderíamos chamá-lo de uma concepção “exterior” da graça: 
Deus nos deu o livre-arbítrio, o conhecimento da lei e o exemplo de Cristo. Isso 
não é graça? Contudo, não é com o conhecimento da lei, mas com o amor que 
nos colocamos em marcha, que nos esvaziamos. Com isso, há a pergunta crítica 
de Agostinho: Procede de Deus o conhecimento que infla, e de nós, ao contrário, 
o amor que edifica?32 É nessa pergunta que podemos estabelecer um divisor de 
águas entre o agostinianismo e o pelagianismo, pois toda a graça exterior que 
Pelágio defende, Agostinho entende como necessário acrescentar a graça no in-
terior: não somente regá-la, mas também fazê-la crescer. Portanto, com isso, de-
veria não haver dúvidas de que surge uma maneira singular de olhar a liberdade. 
São conhecidas as palavras de Agostinho “Não é com a liberdade que se alcança 
a graça, mas, sim, com a graça que se alcança a liberdade”.33 No entanto, não diz 
respeito apenas do caminho que dá acesso à liberdade, e sim do que se entende 
por liberdade. Agostinho, porém, entende a liberdade como uma coisa diferente 
de autonomia — ele, na verdade, fala dela como uma imitação perversa de Deus34 —, 
sua preocupação torna-se, para nós, completamente contemporânea. É o mo-
mento de voltar o nosso olhar para a atualidade no que diz respeito a todas essas 
controvérsias.

III.  Quais discussões são importantes hoje?

Nós, evangélicos, estamos acostumados a ressaltar o caráter simples, pragmático, 
da fé cristã, com isso torna-se fácil para os evangélicos perder a capacidade de 
discutir com adversários semelhantes àqueles que Agostinho enfrentou. Tudo isso 
não é irrelevante para olharmos com atenção? Essas controvérsias não tiram nosso 
foco das batalhas morais que cremos ser fundamentais hoje? Na realidade, as 
controvérsias de hoje pressupõem um entendimento muito definido a respeito do 

32Sobre  a graça e o livre-arbítrio19, 40.
33Sobre a correção da Graça 8, 17.
34Veja a análise do mesmo fenômeno em as Confissões II, 6, 13 e Enarrationes in Psalmos 

70, II, 6. 



44

que é a liberdade, do que é o mal, do que é a convivência entre os que têm opiniões 
contrárias a essas controvérsias. Podemos ter uma ideia completamente errada se 
imaginarmos que, se não pensarmos a respeito do assunto, é possível falar com 
maturidade de temas específicos e polêmicos.

Portanto, não é incomum que Agostinho não tenha se limitado a discutir com 
ascéticos nem com pagãos, que não minimizou essas controvérsias entre cristãos, 
que não pregou um “mero” cristianismo, mas, sim, que sua mente passou pelo es-
forço purificador dessas três controvérsias.  Dito de outra forma: Agostinho é cris-
tão platônico, mas o platonismo cristão não é o agostinianismo especificamente, 
mas, sim, o platonismo de qualquer cristão culto daquele período: o próprio de  
Agostinho é o platonismo cristão que passou pelo filtro purificador das três contro-
vérsias que mencionamos aqui. Na verdade, devemos relembrar de que Agostinho 
escreveu uma grande obra contra o paganismo, A cidade de Deus, mas a escreveu 
depois de ter passado décadas de controvérsias com estes entendimentos rivais do 
cristianismo. Vejamos assim: a crítica vulgar ao platonismo defende que ele avil-
ta o mundo material, que representa uma filosofia política utópica e que conclui 
antecipadamente muito a respeito das forças humanas. Não importa o que quer 
que seja em todas essas coisas (e há algo, mas somente algo certo nessas críticas), 
a verdade é que as três grandes controvérsias doutrinais que analisamos podem 
ser vistas como corretivos a cada um destes perigos: o antimaniqueísmo retorna a 
Agostinho à valorização do mundo material, o antidonatismo ao reconhecimento 
do caráter diverso dos grupos humanos, o antipelagianismo ao descobrimento da 
ambivalência de nosso próprio coração.  Não é uma purificação menor.

A herança agostiniana que tem influenciado o Ocidente nem sempre é a 
melhor, e, certamente, ler livros cujo subtítulo é um “contra” costuma ser uma ex-
periência exaustiva. Contudo, um platonismo cristão purificado pelos três filtros 
dessas controvérsias tem ainda algo para nos dizer. Quais as lições que existem 
para nós nestas três controvérsias? Examinemo-las inversamente, começando pe-
los pelagianos. Os pelagianos, em última instância, defendiam a independência 
do homem, e isso é algo que está no âmago da cultura contemporânea. Quando 
afirmo isso, certamente não me refiro apenas ao desejo explícito de inserir a 
autonomia pessoal como polo que rege a nossa vida; pois, nosso “pelagianismo 
secular”, encontra-se da mesma forma representado no sucesso e nas reivindi-
cações meritocráticas de nossa cultura. Parte significativa de nosso cristianismo 



45

contemporâneo corresponde a uma versão simplória desse pelagianismo: um cris-
tianismo triunfalista que afirma seguir de vitória em vitória e no qual Deus é cla-
mado, mas que assume que tudo ou quase tudo depende do poder de quem pede, 
e assim sucessivamente. A força corretiva que a leitura de Agostinho oferece nesse 
contexto é inquestionável. 

Entretanto, são também inquestionáveis os riscos de que seja mal interpre-
tada. Há o perigo de que somente se perceba, aqui, a prioridade da graça, e não a 
compreensão da liberdade que decorre dela; Há também o perigo de que a reação 
ante a pretensão conduza a um pobre discurso paternalista. Esse tipo de defor-
mação é preocupante pela maneira em que perverte precisamente a misericórdia, 
pela qual Agostinho aceita a luta interna que acompanhará cada um de nós, até 
o final. A luta entre a carne e o espírito não significa apenas a vida debaixo da 
lei, conforme pensava Agostinho na juventude, mas, sim, também a vida debaixo 
da graça. Ao escrever Contra Juliano, Agostinho lembra-nos de que nem os que 
são contra nem os que são a favor do prazer podem negar a luta interna em que 
vivemos.35 Um antipelagianismo “raiz” não significa apenas afirmar a primazia da 
graça ou do caráter irremediavelmente caído do ser humano. Significa também 
um olhar de maturidade a respeito do caráter gradual e sempre incompleto que 
faz parte da nossa transformação nesta vida. Precisamos de um agostinianismo 
que se restrinja a um antipelagianismo; mas que não seja um menos do que isso. 

Já, todavia, os donatistas, nos dá vontade de querer tratá-los com mais sim-
patia. No meu coração e mente não há espaço para compreender os maniqueus 
e os pelagianos, mas posso entender os donatistas. Contudo, essa sensação que 
tenho me faz suspeitar de que muitos evangélicos também a tem, o que pode ser 
muito traiçoeiro: os donatistas representam um cristianismo reativo; esse cris-
tianismo que, muitas vezes, faz um excelente diagnostico da sociedade ao seu 
redor, mas que é estéril em relação a essa mesma sociedade. Tem de se perguntar 
se realmente os donatistas deveriam ser para nós mais simpáticos do que os mani-
queus e os pelagianos, ou se não compartilham com alguns dos mesmos problemas 
profundos. Enquanto o pelagianismo pode ser considerado uma resposta elitista 
e marcadamente ascética diante dos problemas de massificação da igreja, o dona-
tismo pode ser visto como uma reação popular africana e marcadamente eclesial 

35Contra Juliano II, 3, 6.



46

diante do mesmo desafio. Diante dos perigos de um cristianismo massificado e 
carente de exigência, o donatismo respondeu com o intuito de uma comunidade 
pura, sem traidores; o pelagianismo, ao contrário, respondeu colocando uma des-
tacada ênfase no dever de o homem tomar sobra suas mãos a salvação. 

Agostinho tem uma reação contrária a ambos, pois ambos pretendem nesta 
terra um tipo de perfeição que está reservado para a vida futura. Contudo, ter pre-
sentes esses paralelos, nos condiciona a outro olhar para sua realidade. Porque nós 
protestantes acostumamos a ter um olhar atento para denunciar qualquer forma 
moderna de pelagianismo, mas na maioria das vezes fazendo tal coisa de uma 
perspectiva donatista. O grande calvinista do século XIX, B.B. Warfield, escreveu 
numa ocasião em que a Reforma do século XVI era “o triunfo da doutrina agos-
tiniana da graça contra a doutrina agostiniana da igreja”. Assim, as igrejas atuais 
seriam, de certa forma, ramificações de um Agostinho dividido contra si mesmo. 
Mas se os dois movimentos, pelagianos e donatistas, estão relacionados conforme 
vimos aqui, logo não é possível se salvar de um dos problemas sem se proteger 
também contra o outro.36 

Tradicionalmente, tem se destacado o Agostinho antidonatista como posi-
ção eclesiológica: os reformadores protestantes somaram-se à tradição católica 
que os precedia em afirmar que a veracidade dos atos eclesiásticos não dependia 
da qualidade moral dos pastores, e, certamente, fizeram o correto ao seguir esse 
caminho. Mas somos capazes de enxergar como isso tem importância, além da 
eclesiologia, para toda nossa visão de mundo? Se quisermos pensar na relevância 
desta controvérsia para o agostinianismo hoje, devemos vê-la não apenas como 
uma tese sobre os sacramentos: o que está em jogo é um reconhecimento do ca-
ráter misto tanto da igreja quanto das restantes instituições e esferas da realidade. 
Particularmente, isso se torna realidade na concepção de tolerância decorrente de 
um olhar como este. Agostinho convidara aos donatistas para tolerar, mas não 
estava entendendo isso como um simples processo de pacificação ou indiferença 
diante dos conflitos. Lembrando novamente o exemplo de Moisés, este ficou 
furioso com aqueles que murmuravam contra Deus, mas ele os suportou com 

36Quanto à implicação mútua dessas controvérsias, veja Pelikan, Jaroslav. “An Augustin-
ian Dilemma: Augustine’s Doctrine of Grace versus Augustine’s Doctrine of the Church?” em 
Augustinian Studies (Villanova University) 18, 1987, pp. 1-29.



47

paciência, não removeu eles da comunhão do povo de Deus. “Corrigimos aqueles 
que são possíveis de corrigir, o restante toleramos”.37 Agostinho está chamando 
aos donatistas, particularmente, a suportar, a tolerar, mas está preservando a legi-
timidade de que considerem e declarem o mal que estão tolerando. Agindo assim, 
lembra-nos precisamente de que a tolerância é sinônimo não de frouxidão ou de 
indiferença, mas, sim, de paciência, que é uma virtude fundamental para resistir 
positivamente a males que não podemos mudar.38 Contudo, é importante relem-
brar que essa tolerância pode ser cultivada precisamente porque antes se afirma a 
bondade de tudo o que é criado. A asserção radical dessa bondade última é o que 
permite agir de maneira diferenciada diante do mal, e a não ser somente domi-
nado por ele: a posição antidonatista — e à medida que caminhamos deveríamos 
olhar com atenção para a conexão entre essas polemicas — depende do que foi 
afirmado contra o maniqueus. 

No entanto, a atualidade de Agostinho também se estende a pontos di-
ferentes de sua reação diante da mediocridade humana. As posições destes 
grupos relacionam-se também com o olhar que cada um deles tem no que 
diz respeito à vida intelectual do cristianismo. Os pelagianos são semelhantes 
a nossos amigos intelectuais-seculares, os donatistas a nossas próprias detur-
pações anti-intelectuais. Os pelagianos insultaram Agostinho por ele ser um 
mero “argumentador africano”, ele lhes respondia “Admitimos que a nossa 
doutrina é do povo”;39 os donatistas acusavam ele de “dialético”, que corrom-
pe a simplicidade da fé — Agostinho lhes respondia “Vocês querem brigar, 
não querem debater”.40Mas sua própria posição tem origem no debate com os 
maniqueus, em que aprendeu a iniciar pela fé, mas buscando a compreensão. 
Na verdade, ao olhar para trás, para a maneira como Agostinho foi parar no 
maniqueísmo na juventude, ele admite ter sido enganado pela promessa de 
uma “mera e simples razão”. Quem não seria seduzido por tal promessa, so-

37Carta 93, 9, 34
38Para uma aplicação desse entendimento de tolerância à situação contemporânea, veja 

meu ensaio “Uma disposição passageira? Em direção a uma concepção robusta de mera tole-
rância” em Una disposición pasajera Ediciones UDP, 2013. 

39Obra Inconclusa contra Juliano II, 2. Cf. também I, 33. 
40Contra as Cartas de Petiliano II, 60, 136.



48

bretudo um jovem que ansiava por conhecer a verdade?41 Essas palavras não 
devem ser interpretadas como um alerta contra a razão. Agostinho desenvol-
veu uma metafísica do bom caráter de tudo o que é real contra o maniqueísmo, 
mas por isso, precisamente, na controvérsia com os maniqueus, a polêmica  
adquire naturalmente propensão filosófica: de acordo com Agostinho, o mun-
do conhecido como bom é um mundo que nos convida para ser descoberto, 
seu “peso, número e medida.” Porém, o exercício racional que implica isso é 
uma prática de seres conscientes de sua enfermidade, na verdade com uma du-
pla enfermidade: ignorantia et difficultas. Trata-se não somente de que a nossa 
vontade seja fraca, tampouco de que apenas nos falte conhecimento, mas, sim, 
de que há um domínio da ignorância e da impotência, ambos nos aprisionam. 
Hoje, é comum reconhecer os pré-requisitos não cognitivos de conhecimento, 
a conclusão de que nossa capacidade de compreender é atingida por questões 
que diz respeito a como amamos, sentimos, cremos; todavia, Agostinho tem 
em vista uma relação singular da fé com a razão: ao implicar a aceitação do 
conhecimento e a concomitante submissão da nossa vontade, esta atende ao 
mesmo tempo nossas duas doenças, uma humanidade em que os problemas 
não se restringem nem à ignorância, nem à única incapacidade ou debilidade 
da vontade. 

É nessa controvérsia com os maniqueus, portanto, que se dá o início da 
elaboração agostiniana da relação entre fé e razão. Os maniqueus, que tomaram a 
iniciativa de oferecer a razão em lugar da fé, terminam nesta espécie esquisita de 
racionalismo mitológico, que define os maniqueus assim como a outros grupos 
gnósticos. Mas, por esse mesmo motivo, a resposta agostiniana ao maniqueísmo 
não é a simples afirmação da primazia da fé, mas uma dependência recíproca 
entre os dois. “Para crer compreenda minhas palavras, para compreender creia 
na palavra de Deus.”, disse em um sermão.42 O credo ut intellegam apresenta certa 
primazia da fé, mas tão estrutural ao projeto agostinianismo é a codependência de 
fé e razão que encontramos frequentemente em sua obra: “Nem todo o que pen-
sa crê, porque alguns pensam para não crerem; mas todo o que crê pensa, pensa 

41Sobre a utilidade de crer 1, 2.
42s. 46, 3. 



49

crendo e crê pensando”.43 E esta codependência, sem dúvida, é significativa para 
o modo como Agostinho vê as Escrituras: não apenas sua primazia é indiscutível, 
mas também não resta nenhuma dúvida para ele de que o conteúdo das Escrituras 
é tanto acessível aos doutores quanto aos incultos. Contudo, ao mesmo tempo, 
não poupa ironias sobre aqueles que vão até ela acreditando em uma suposta ins-
piração que lhes permita dispensar a humildade de aprender com outros.44

Embora tenha enfatizado o vínculo entre donatistas e pelagianos, há, pois, 
que relembrar que o que está por trás de tudo isso é, em primeiro lugar, uma posi-
ção antimaniqueista. Foi a controvérsia com os maniqueus que formou o intelecto 
de Agostinho, a que o deixou preparado para as duas controvérsias restantes. Ao 
enfrentar os maniqueus, Agostinho deixa seu nome marcado na grande tradição 
cristã de luta com correntes gnósticas. É aí onde permanece gravada no seu inte-
lecto a bondade da criação, a necessidade de iniciar com a fé, mas buscar o enten-
dimento, a necessidade de compreender o abismo radical entre Criador e criatura, 
a compreensão do paradoxo de tudo o que ocorre na história secular. No tempo 
como o nosso, em que os movimentos gnósticos estão longe de desaparecer, é 
imprescindível trazer de volta essa mentalidade.45

Uma realidade má não existe, e sim um mal que é a ausência de realidade; 
mas essa ausência de realidade é moralmente muito verdadeira, portanto, esta-
mos diante de qualquer coisa, menos uma minimização do mal. O valor prático 
dessa concepção do mal torna-se claro de imediato: se o mal não é um ente, uma 
realidade, um grupo, uma parte da realidade, não se pode destruí-lo. O que tem 
de fazer não é destruir o mal, mas, sim, reordenar nossa vontade. Entretanto, isso 
precisamente significa converte-se. Para ser antimaniqueista não basta apenas 
ter uma experiência de conversão, não se trata de simplesmente sair, como saiu  
Agostinho, de uma seita; significa ter uma visão de mundo centrada na conver-
são: na necessidade não de destruir o mal, mas, sim, de redimir o bem que está 
mal. Quiçá um dia estejamos em condições de falar ao mundo atual como falou  

43Sobre a predestinação dos santos, 5. 
44Para o acesso tanto do inculto quanto do doutor, veja Sobre a doutrina cristã II, 9, 14; 

para a ironia em relação à leitura puramente inspirada, veja o prefácio da mesma obra. 
45Para uma introdução ao renascimento do pensamento gnóstico, veja Eric Voegelin, 

Nueva Ciencia de la Política. Katz, Buenos Aires, 2006.



50

Agostinho ao maniqueus: “Junto-me a vocês para lamentar por tudo o que está 
mal, juntem-se vocês a nós em gratidão pelos bens em que estão o mal”.46

As três controvérsias as quais nos detemos podem bem ser lidas à luz da cria-
ção-queda-redenção como motivos que articulam a visão cristã de mundo; cada 
uma das controvérsias responde, em certo sentido, a uma crise ao redor da com-
preensão desses três aspectos. Conforme costuma-se dizer, a amplitude de nossa 
compreensão da redenção depende de nossa compreensão da criação; a pobreza 
de um agostinianismo puramente antipelagiano pode muito bem ser entendido 
dessa forma, que infelizmente é a grande parte do agostinianismo protestante 
vivo hoje. Os que conhecem algo da literatura do século XVI tem conhecimento 
de que a Reforma não se limitou apenas a um movimento antipelagiano, mas 
também estava atenta aos surtos maniqueístas e donatistas; contudo, as ênfases 
que ela nos legou nos deixou com um agostinianismo incompleto. Calvino escreve 
Augustinus totus noster, com isso querendo dizer que Agostinho estava totalmente 
do seu lado; chegou o momento de dizermos Augustus totus com outro sentido: 
que possamos mergulhar em um Agostinho mais complexo e mais completo. O 
proveito que isso pode dar ao cristianismo contemporâneo não será imediato; 
todavia, quem está procurando soluções imediatas certamente está longe de com-
preender a imensidão de problemas nos quais estamos inseridos.

Texto original: Agustinimo Protestante Hoy. Estudios Evangélicos.

Tradução: Ubevaldo G. Sampaio

46Contra a epístola do fundamento 30, 33. 

É Licenciado em Humanidades pela Universidad Adolfo 
Ibáñez, no Chile, e Doutor em Filosofia pela Universidade 
de Munique, na Alemanha. É professor do Instituto de 
Filosofia da Universidade dos Andes. É autor de livros 
introdutórios a C.S. Lewis, Dietrich Bonhoeffer (Clie, 2011) 
e Soren Kierkegaard (Clie, 2013). 

Sobre o autor

Manfred Svensson

http://estudiosevangelicos.org/agustinismo-protestante-hoy/


51

Há uma interpretação messiânica em 
ῥομφαία no Apocalipse de João 19.15?

George Camargo

Introdução1

As leituras messiânicas têm sido objetos de estudos na área de Cristologia 
para identificar essa temática nas primeiras comunidades cristãs. Nesse 
sentido, os estudos dos títulos cristológicos, como as expressões “Jesus 

é o Filho de Deus” (cristologia explícita – títulos dados a Jesus pela comunidade 
de fé) e “Jesus é o Filho do Homem” (cristologia implícita – título reivindicado 
por Jesus como Messias e revelador do Pai), já geraram (ou melhor: ainda geram!) 
debates acalorados entre os especialistas do Novo Testamento. O objetivo deste 
artigo é contribuir para esse tema utilizando um verbete grego presente em um 
livro bíblico do final do primeiro século da era cristã.

Ao estudar o Apocalipse de João 19.15, são encontrados dois verbetes inte-
ressantes para uma possível leitura messiânica, a saber: (1) ῥομφαία (rhomphaía – 
“espada”) e (2) ῥάβδος (rhábdos – “cetro”). Por questão de delimitação, neste artigo 
será investigado o uso de ῥομφαία em relação ao léxico de domínios semânticos 

1O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 
de Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001.



52

editado por J. P. Louw e E. A. Nice2, a fim de apontar se existe uma interpretação 
messiânica associada a este verbete grego. 

Nestle-Aland 28ª edição [NA28]3 Bíblia de Jerusalém [BJ]4

[15a] καὶ ἐκ τοῦ στόματος αὐθτοῦ ἐκπορεύεται 
ῥομφαία ὀξεῖα,

[15a] Da sua boca sai uma espada5 
afiada,

[15b] ἵνα ἐν αὐτῇ πατάξῃ τὰ ἔθνη, [15b] para com ela ferir as nações;

[15c] καὶ αὐτὸς ποιμανεῖ αὐτοὺς ἐν ῥάβδῳ σιδηρᾷ, [15c] Ele é quem as apascentará com 
um cetro de ferro

[15d] καὶ αὐτὸς πατεῖ τὴν ληνὸν τοῦ οἴνου τοῦ 
θυμοῦ τῆς ὀρπγῆς τοῦ θεοῦ τοῦ παντοκράτοπος,

[15d] Ele é quem pisa o lagar do vi-
nho do furor da ira de Deus, o Todo- 
Poderoso.  

Fonte: Elaboração própria, 2020

O segundo léxico ῥάβδος6 já foi examinado por R. F. de Sousa (2010), que 
avaliou a correspondência deste verbete em Isaías 11 da LXX e os Oráculos de 
Balaão em Números 24 da LXX e no texto hebraico, como também redigiu uma 
crítica dirigida a J. Schaper7.

2LOUW, J. P.; NIDA, E. A., Léxico Grego-Português do Novo Testamento baseado em 
domínios semânticos, 2013.

3Neste trabalho, todas citações do texto grego do Novo Testamento são extraídas 
da 28ª edição de Barbara Aland et al – Novum Testamentum Graece, 2012 [NA28]. Já os 
textos do AT, utiliza-se a LXX editada por Alfred Rahlfs – Septuaginta, 2004 [LXX].

4As citações em português do texto bíblico do AT e do NT serão norteadas pela 
tradução da Bíblia de Jerusalém, 2006 [BJ].

5Segue o comentário da BJ, “A espada é a arma da Palavra exterminadora (cf. 1,16; 
Is 14,4; 49,2; Os 6,5; Sb 18,15; 2Ts 2,8; Hb 4,12)” (BJ, 2006, p. 2163, nota g).

6Sugere-se a leitura do artigo de SCHNEIDER, C., “ῥάβδος, ῥαβδίζω, ῥαβδοῦχος”, 
p. 966-971.

7SCHAPER, “Messianism in the Septuaginta of Isaiah and Messianic Intertextu-
ality in the Greek Bible”, p. 376. Segundo R. F. de Sousa, “Ele argumenta que ῥάβδος foi 
usado ‘metonimicamente’, como referência ‘ao instrumento de poder militar/cetro real, a 
fim de designar o líder/rei militar, o esperado messias davídico’. Ele afirma que ῥάβδος é 



53

A tradução de רפח por rhábdos poderia ter sido influenciada por uma associação com 
o Oráculo de Balaão de Números 24, uma conexão feita por vários outros textos no 
período do Segundo Templo. O caráter davídico do oráculo em Isaías 11:1–5 é evi-
dente, mas a ausência de “elementos davídicos” mais explícitos na tradução não nos 
permite imaginar o esforço de sistematização abrangente proposto por Schaper. De 
fato, como observei, o tradutor ignora a oportunidade de capitalizar a ideia de um 
“ramo” de Davi, em contraste com outros textos que conectam Isaías 11 e Números 
24. Juntamente com a ausência de qualquer vestígio do “ramo de David” na tradu-
ção de Isaías 4:2, isso poderia sugerir que, se o tradutor tivesse alguma expectativa 
messiânica davídica coerente, não seria o mesmo que atestado por outros grupos 
judaicos, e ele não tinha intenção de realçar essa expectativa além do que ele poderia 
considerar como uma tradução fiel do texto hebraico original. [...] Também observei 
que a leitura da última parte de Isaías 11 nos dá alguns vislumbres das concepções 
escatológicas do tradutor. Em particular, apontei para a possível conexão com Isaías 
65 e para as representações atualizadas encontradas na última parte do capítulo. 
O “cetro” de Isaías 11:1 da LXX, então, é uma figura messiânica? O conteúdo do 
oráculo hebraico, a evidência interna da tradução e o testemunho da interpretação 
judaica de Isaías 11:1-5 sugerem que a resposta é “sim”. No entanto, a tradução geral 
aproximada da passagem na LXX nos impede de avançar muito mais no entendi-
mento da esperança escatológica e messiânica do tradutor.8

2. O uso de ῥομφαία em domínios semânticos

Examina-se, neste primeiro momento, o conceito de ῥομφαία em relação a três 
domínios semânticos, a saber: (1) “armas e armaduras”9; (2) “guerrear e lutar”10; (3) 

‘um termo que denota o cetro real’, enquanto algumas linhas depois ele também afirma 
que ‘duas vezes se refere metaforicamente a nações como instrumentos de violência (mi-
litar), como varas, nas mãos de Deus...’ O reconhecimento da variedade de significados 
para os termos deve advertir contra conclusões ‘apressadas’.” DE SOUZA, R. F., Escha-
tology and Messianism in LXX Isaiah 1-12, 2010, p. 142.

8DE SOUZA, R. F., Eschatology and Messianism in LXX Isaiah 1-12, 2010, p. 155-156.
9LOUW, J. P.; NIDA, E. A., Léxico Grego-Português do Novo Testamento baseado em 

domínios semânticos, 2013, p. 52-54.
10LOUW, J. P.; NIDA, E. A., Léxico Grego-Português do Novo Testamento baseado em 

domínios semânticos, 2013, p. 489.



54

“sentir pesar, ficar arrependido”11. Na Tabela 1, são agrupados os léxicos com uma 
breve definição e a menção de referências bíblicas.

Tabela 1 – Domínios semânticos para o léxico ῥομφαία

Armas e armaduras Guerrear e lutar Sentir pesar
[1] ὅπλον – “armas”  
(Jo 18.3; 2 Co 6.7);

[2] πανοπλία – “armaduras” 
(Lc 11.22; Ef 6.11);

[3] ξύλον – “porrete”  
(Mc 14.43);

[4] ῥομφαία – “espada 
comprida” (Ap. 2.12);

[5] μάχαιρα – “espada curta” 
(Mt 26.55);

[6] λόγχη – “lança”  
(Jo 19.34);

[7] ὑσσός – “lança pequena” 
(Jo 19.29);

[8] βέλος – “dardo”  
(Ef 6.16);

[9] τόξον – “arco” (Ap 6.2);

[10] περικεφαλαία – “capa-
cete” (Ef 6.17);

[11] θώραξ – “couraça”  
(Ap 9.9; 1Ts 5.8);

[12] θυρεός – “escudo”  
(Ef 6.16).

[1] ἐγείρομαι – “guerrear, 
travar guerra com, comba-
ter” (Mc 13.8)

[2] ὑπαντάω – “enfrentar em 
batalha” (Lc 14.31);

[3] στρατεύομαι – “fazer 
guerra, batalhar” (1Tm 1.18; 
2Co 10.4);

[4] πολεμέω – “guerrear, 
lutar, guerra, combate”  
(Ap 12.7; Mt 24.6);

[5] μάχαιρα – “ampliações 
metafóricas do significado 
de ‘espada’ como conflito” 
(Mt 10.34);

[6] ῥομφαία – “ampliações 
metafóricas do significado 
de ‘espada larga’ como 
guerra” (Ap. 6.8);

[1] μεταμέλογαι – “arrepen-
dido” (2Co 7.8);

[2] λύπη – “pesar, tristeza” 
(2Co 9.7; Lc 22.45);

[3] λυπέομαι – “estar triste” 
(Mc 10.22);

[4] λυπέω – “estado de tris-
teza” (2Co 7.9; Ef 4.30);

[5] συλλυπέομαι – “sentir 
pesar por” (Mc 3.5);

[6] περίλυπος – “muito tris-
te” (Mt 26.38);

[7] τὴν ψυθὴν διέρθεται 
ῥομφαία – uma expressão 
idiomática que significa 
“uma espada atravessa a 
alma” (Lc 2.35).

Fonte: Elaboração própria, 2020

É importante frisar que o léxico ῥομφαία aparece sete vezes no Novo Testamento, 
sendo uma vez em Lucas 2.35 e seis vezes no Apocalipse de João (Ap. 1.16; 2.12, 

11LOUW, J. P.; NIDA, E. A., Léxico Grego-Português do Novo Testamento baseado em 
domínios semânticos, 2013, p. 285-286. 



55

16; 6.8; 19.15, 21). Se for considerado que cada domínio semântico correspon-
de a uma hipótese de leitura, logo as sete referências bíblicas supramencionadas 
podem ser agrupadas assim: (1) hipótese 1 – “armas e armaduras”: Ap. 1.16; Ap. 
2.12, 16; Ap. 19.15, 21; (2) hipótese 2 – “Guerrear e lutar” (Ap. 6.8) e (3) hipótese 
3 – “Sentir pesar, ficar arrependido” (Lc 2.35). 

Será que há uma leitura messiânica do léxico ῥομφαία nas três hipóteses 
apresentadas? Em primeiro lugar, pode-se descartar a hipótese 2, pois o texto 
bíblico de Apocalipse 6.8 (hipótese 2) afirma que a ação da “espada” (ῥομφαία) é 
do cavaleiro do cavalo esverdeado e não do Messias!  Já para a hipótese 3, alguns 
comentadores12 apontam uma influência de Ezequiel 14.17 – “uma espada há 
de atingir a terra e com ela hei de ferir homens e animais” e de Zacarias 12.10 
– “Derramarei sobre a casa de Davi e sobre todo habitante de Jerusalém um es-
pírito de graça e de súplica, e eles olharão para mim a respeito daquele  que eles 
transpassaram” em relação à expressão idiomática de Lucas 2.35 (vide Tabela 1). 

A primeira hipótese já tem uma atestação de leitura messiânica em Isaías e 
nos Salmos. Sobre esse assunto, R. H. Charles comenta assim o Apocalipse 1.16:

ἐκ τοῦ στόματος αὐτοῦ ῥομφαία δίστομος ὀξεῖα ἐκπορευομένη. cf. Ap. 2.12, 
16. Essas palavras remontam a Isaías 11.4, “Ele deve ferir a terra com a vara 

12A “nota e” da Bíblia de Jerusalém (BJ) do texto de Lucas 2.35, “Verdadeira Filha 
de Sião, Maria suportará em sua própria vida o destino doloroso de seu povo. Junta-
mente com seu Filho, estará no âmago dessa contradição pela qual os corações deverão 
revelar-se pró ou contra Jesus. O símbolo da espada pode ter-se inspirado m Ez. 14,17, 
ou segundo outros, em Zc 12,10” (BJ, 2006, p. 1791, [nota e]). Os comentários de Lucas 
2.34-35 da Nova Almeida Atualizada (NAA) afirma: “[...] espada se refere ao futuro 
sofrimento de Maria na crucificação de Jesus (veja Jo 19.25)” (NAA, 2017, p. 1831). Já 
a Tradução Ecumênica Brasileira (TEB) declara, “Aqui como em 1,46 e muitos outros 
textos, a alma representa a pessoa. – Inserida como parênese, esta ameaça obscura, cuja 
formulação se inspira sem dúvida em Ez 14.17, deve ser compreendida segundo o seu 
contexto: Israel vai se dividir diante de Jesus; e Maria será dilacerada por esse drama. Ou-
tros vêem aqui, um anúncio da paixão (cf. Jo 19.25)” (TEB, p. 1973, nota c). Leon Morris 
diz, “[...] Simeão passa a tratar do custo de Maria pagará. A espada (rhomphaía denota 
uma espada grande, não a pequena máchaira de 22:36, 38, 49, 52) que traspassará a alma 
de Maria é a morte de Jesus. O sofrimento dEle não deixará incólume [...]” MORRIS, 
L., Lucas, 2005, p. 85.



56

da boca” (aqui a LXX tem τῷ λόγῷ τοῦ στόματος αὑτοῦ), Isaías 49.2; “Ele fez 
a minha boca como uma espada afiada” (ὡς μἀχαιραν ὀξεῖαν). Veja também a 
nota em Isaías 19.15, onde parte da cláusula acima se repete: cf. Hebreus 4.12;  
2 Tessalonicenses 2.9; 4 Esdras 13.4. A espada que sai da boca do Filho do 
Homem é simplesmente um símbolo de sua autoridade judicial. A arte religio-
sa tem sido muito infeliz em representar esse símbolo literalmente como uma 
espada que sai da boca de Cristo. ῥομφαία δίστομος – Salmo 149.6 da LXX 
(ῥομφαῖαι δίστομοι = ברח תויפיפ) [minha tradução].13

Robert H. Charles também comenta o Apocalipse 19.15:

Em 15abc, são combinados pensamentos e palavras extraídos de Isaías 11.4 e 
Salmo 2.9. Mas essa combinação já é encontrada em Salmos de Salomão 27.26-
27, 39.

27.26 – ἐκτρίψαι ὑπερηφανίαν ἁμαρτωλῶν ὡς σκεύη κεραμέως, ἐν ῥάβδῳ 
σιδηρᾷ συντρίψαι πᾶσαν ὑπόστασιν αὐτῶν·

27.27 – ὀλοθρεῦσαι ἔθνη παράνομα ἐν λόγῳ στόματος αὐτοῦ. 

27.39 – πατάξει γὰρ γῆν τῷ λόγῳ τοῦ στόματος αὐτοῦ.

καὶ ἐκ τοῦ στόματος αὐτοῦ ἐκπορεύεται ῥομφαία ὀξεῖα: cf. Ap 1.16, 2.12.

ἵνα ἐν αὐτῇ πατάξῃ τὰ ἔθνη. De Isaías 11.4, καὶ παράξει γῆν τῷ λόγῳ τοῦ 
στόματος αὐτοῦ, καὶ ἐν πνεύματι διὰ χειλέων ἀνελεῖ ἀσεβῆ, cf. Salmos de 
Salomão 27.26-27,39 (citado acima). Sabedoria 28, 22, ἐνίκησε τὸν ὄλλον οὐκ 
ἰσχύι τοῦ σώματος οὐχ ὅπλων ἐνεργείᾳ ἀλλὰ λόγῳ τὸν κολάζοντα ὑπέταξεν. 
1 Enoque 62.2, “A palavra da sua boca mata todos os pecadores”. Todas essas 
passagens implicam que a espada que sai da boca do Messias é simplesmente 
uma figura para condenação forense ou judicial [...] [minha tradução]14

13CHARLES, R. H., A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. 
John, 1920, vol. I, p. 30.

14CHARLES, R. H., A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. 
John, 1920, vol. II, p. 136.



57

Na mesma direção, J. J. Collins resume dessa forma a abordagem messiânica 
de ῥομφαία.

A imagem da espada saída da boca deriva de Isaías 11,4 e é básica em profecias 
messiânicas por volta da virada da era15. O texto hebraico de Isaías fala de ‘vara 
da sua boca’, com a qual ele ferirá a terra, enquanto matará os perversos com o 
sopro da sua boca. A Septuaginta verteu a frase em questão como “a palavra da 
sua boca”, e é citada dessa forma nos Salmos de Salomão 17,24-25 [...] O Apo-
calipse de 4 Esdras16, aproximadamente contemporâneo ao Apocalipse de João, 
vislumbra o messias como um homem que se ergue do mar e guerreia contra 
uma multidão hostil.17

Charles e Collins estão alinhados ao perceber que há uma leitura messiânica 
de ῥομφαία a partir de lições do Antigo Testamento. 

Além dessas percepções, é interessante destacar que em uma rápida pes-
quisa na LXX, observa-se que há mais de 230 registros de ῥομφαία com suas 
declinações, entre eles: Gn 3.24; Ex 5.21; 32.27; Nm 22.23; Js 5.13, Sl 21.21 etc. 
Aqui, dois pontos se destacam: (1) o verbete ῥομφαία aponta para uma grande 
espada de origem possivelmente trácia18 e não deve ser confundido com o verbete 
μάχαιρα (uma adaga ou faca) e (2) os Pais da Igreja19 comentaram sobre ῥομφαία 

15Collins desenvolveu essa ideia de forma aprofundada na obra – COLLINS, J. J., 
The Scepter and the Star, 2010, p. 49-68.

16	 Em 4 Esdras 13,9 se lê: “E eis que, quando ele viu a investida da multidão que 
se aproximava, ele nem levantou sua mão, tampouco carregava uma lança ou qualquer 
arma de guerra; mas apenas vi como ele emitira de sua boca como se fosse uma torrente 
de fogo, e doa seus lábios um hálito flamejante, e de sua língua ele fez jorrar uma tem-
pestade de fagulhas. Todos estes estavam misturados juntos, a torrente de fogo e o hálito 
flamejante e a grande tempestade,  caíram sobre a multidão que investia, preparada para 
a batalha, e a queimou por completo, de modo que, subitamente, nada se via da multidão 
incontável, mas apenas o pó e cinzas, e o cheiro de fumaça” – 4 Esdras 13.9-11 apud 
COLLINS, J. J. A imaginação apocalíptica, 2010, p. 393-394.

17COLLINS, J. J. A imaginação apocalíptica, 2010, p. 393.
18f. MICHAELIS, W., “ῥομφαία”, p. 993-998.
19Em relação às citações dos Pais da Igreja, é oportuno consultar o verbete ῥομφαία 

em LAMPE, G. W. H., A Patristic Greek Lexicon, 1961, p. 1218.



58

em textos de Gênesis 3.24, de Lucas 2.35, de Sl 21.2120. No primeiro ponto, de-
ve-se investigar se há alguma figura messiânica em μάχαιρα, como por exemplo, 
nos textos das “pedras de facas” ( Js. 5.2 LXX) com a “pedra angular”. No segundo 
ponto, Lampe21 percebeu uma interação dos Pais da Igreja com o léxico ῥομφαία 
em textos como Gn 3.24 e Lc 2.35.

Considerações finais

Este trabalho partiu dos três domínios semânticos para o léxico ῥομφαία a fim de 
responder à pergunta: há uma interpretação messiânica para esse verbete grego 
em Apocalipse 19.15? Notou-se que para a hipótese 1, onde se encontra o Apo-
calipse 19.15, a resposta é positiva.

Charles e Collins nos apontaram que as citações de ῥομφαία em Ap 1.16; Ap. 
2.12, 16; Ap. 19.15, 21, têm relação com Is 11.4, 19.15, 49.2 e com o Sl 2.9, 149.6 
– sem perder o olhar para o oráculos de Balaão (Nm 22-24 LXX). Além disso, as 
passagens de Salmos de Salomão 19.24-25, Hebreus 4.12; 2 Tessalonicenses 2.9 
e 4 Esdras 13.4 são construções derivadas dos textos supramencionados.

Sugerem-se duas pesquisas a fim de verificar se há uma interpretação mes-
siânica: (1) no léxico μάχαιρα e (2) no verbete ῥομφαία nos Pais da Igreja.

Referências bibliográficas
BÍBLIA. Grego. Novum Testamentum Graece. ALAND, Barbara; Kurt ALAND, 

KARAVIDOPOULOS, Johannes; MARTINI, Carlo M.; METZGER, Bruce M. 
(eds.). 28ª ed. Barueri, SP: Sociedade Bíblica do Brasil; Stuttgart: Deutsche Bibelge-
sellschaft, 2012. 

BÍBLIA. Grego. Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes 
edidit Alfred Ralphs. Duo volumina in uno. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 
2004, 1979, 1935.

BÍBLIA. Hebraico. Biblia Hebraica Stuttgartensia. Adrian Schenker (ed.). Fünfte, ver-
besserte Auflage. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997, 1967/77.

BIBLIA. Português. Bíblia de Jerusalém. 4ª impressão [Nova edição, revista e ampliada]. 
São Paulo: Paulus, 2006.

BIBLIA. Português. Nova Almeida Atualizada. 3ª ed. São Paulo: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 2017.

BIBLIA. Português. Tradução Ecumênica da Bíblia. São Paulo: Loyola, 1994.
CHARLES, R. H. A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St. 

John: With introduction, notes, and Indices also Greek Text and English Translation. 
2 vols. New York: Charles Scribner’s Sons, 1920.



59

COLLINS, John J. A imaginação apocalíptica: Uma introdução à literatura apocalíptica 
judaica. Trad. Carlos Guilherme da Silva Magajewski. São Paulo: Paulus, 2010.

COLLINS, John J. The Scepter and the Star: Messianism in light of the Dead Sea 
Scrolls. 2nd ed. Grand Rapids, MI: Wm. B. Eerdmans, 2010.

DE SOUSA, Rodrigo F. Eschatology and Messianism in LXX Isaiah 1-12. New York: 
T&T Clark, 2010.

LAMPE, G. W. H. A Patristic Greek Lexicon. Oxford: Claredon Press, 1961.
LOUW, Johannes P.; NIDA, Eugene A. Léxico Grego-Português do Novo Testamen-

to baseado em domínios semânticos. Trad. Vilson Scholz. Barueri, SP: Sociedade 
Bíblica do Brasil, 2013.

MICHAELIS, Wilhelm. “ῥομφαία”. In: KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH, Gerhard. 
Theological Dictionary of the New Testament. 10 vols. Trad. e ed. Geoffrey W. Bro-
miley. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1964-1976, vol. VI, p. 993-998.

MORRIS, Leon L. Lucas: Introdução e comentário. 1ª ed. 6ª reimpressão. Trad. Gordon 
Chown. São Paulo: Vida Nova, 2005.

SCHAPER, Joachim. “Messianism in the Septuaginta of Isaiah and Messianic Intertex-
tuality in the Greek Bible”. In: KNIBB, Michael A (ed.). The Septuaginta and Mes-
sianism. [Bibliotheca Ephemeridum theologicarum Lovaniensium]. Leuven: Leuven 
University Press, 2004, p. 371-380.

SCHNEIDER, Carl. “ῥάβδος, ῥαβδίζω, ῥαβδοῦχος”. In: KITTEL, Gerhard; FRIEDRI-
CH, Gerhard. Theological Dictionary of the New Testament. 10 vols. Trad. e ed. Geo-
ffrey W. Bromiley. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1964-1976, vol. VI, p. 966-971.

É Doutorando em engenharia elétrica (UFRJ) e mestrando 
em teologia (PUC-Rio). É bacharel em teologia (EST-
Mackenzie/SP), mestre em engenharia elétrica (UFRJ) e 
mestre em engenharia de energia (UFRJ). É membro da 
Igreja Presbiteriana do Brasil.

Sobre o autor

George Camargo dos Santos



Lançamentos

Deus realmente ordenou o genocídio?
Como compreender a justiça de Deus

Seria possível que uma divindade boa, generosa e amorosa 
ordenasse a matança de nações inteiras? Muitas vezes 
evitamos a leitura de passagens complicadas do Antigo 
Testamento e saltamos rapidamente para as páginas sobre 
Jesus, que ama os inimigos e é generoso em perdoar. Mas a 
pergunta permanece sem resposta.

Nesta obra, Paul Copan une-se a Matthew Flannagan para lidar 
com algumas das passagens mais desconfortáveis das 
Escrituras. Juntos, eles ajudam cristãos e descrentes a 
compreender as implicações bíblicas, teológicas, filosóficas e 
éticas dos textos do Antigo Testamento que tratam da guerra.

Paul Copan e Matthew Flannagan | 16x23 cm | 400 p.

Mentiras em que os homens acreditam e a 
verdade que os liberta

Nesta obra, Robert Wolgemuth mostra como podemos 
responder com a verdade do evangelho às mentiras 
sobre: Deus, nós mesmos, o pecado, a sexualidade, o 
casamento, o trabalho e o mundo.

Ao ler este livro, você descobrirá que essas mentiras 
têm tirado sua alegria e liberdade, além da intimidade 
com Deus e com outras pessoas. Será relembrado de 
que sempre pode correr para Jesus, o Salvador, 
pedindo humildemente que ele o encha de seu Espírito 
e trave suas batalhas. Chegou a hora de desmascarar
as estratégias de Satanás e fazer uso da arma que
Deus nos deu para a batalha: a verdade, a única capaz 
de mudar todas as coisas.

Robert Wolgemuth | 15,5x22,5 cm | 320 p.

Completando a carreira com alegria
Orientações de Deus para lidar com o envelhecimento

Nesse livro, o renomado teólogo e autor J. I. Packer nos 
desafia a abraçar a velhice como uma oportunidade de 
aprendizado contínuo, de planejamento cuidadoso e de 
discipulado genuíno.

A palavra pastoral e as histórias pessoais de Packer nos 
incentivam a seguir em frente — com perseverança e 
graça — rumo ao chamado divino, para que assim 
possamos continuar a glorificar a Deus em nosso 
envelhecimento e chegar ao fim da vida com alegria.

J. I. Packer | 14x21 cm | 96 p.


