......
.S' .

pologia Brasileira

N° 8412020 ISSN 2238-0388
Teologia brasileira, uma producdo
de Edi¢oes Vida Nova 2
Editorial 3

Fratelli tutti: o altissimo preco
do universalismo catdlico 4

Leonardo De Chirico

A Biblia e a pratica da homossexualidade 12
James R. Edwards

Agostinianismo protestante hoje 32
Manfred Svensson

Ha uma interpretacdo messianica em
pougaio no Apocalipse de Jodo 19.15? 51

George Camargo

Lancamentos 60




Teologia brasileira, uma produgao
de EdicOes Vida Nova

Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de

proporcionar um espago para discussdo e produgio

de teologia que seja biblica, confessional, relevante,
sensivel e aberta ao didlogo sobre temas que contemplem a
realidade de nosso pais. Para isso, contamos com o apoio de
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores,
mestres e escritores, torna possivel a veiculagdo de contetido

que estimule a reflexdo biblica e teolégica.

Corpo editorial

Editor responsavel:

Franklin Ferreira

Coordenador de produgio:

Sérgio Siqueira Moura

Revisio:

Josiane de Almeida e Jonathan Silveira

Contato:

teologiabrasileira@vidanova.com.br



Editorial

como a Biblia trata do tema da homossexualidad
¢ novo Novo Testamentos ¢ lida com objecoes relacionadas
passagens pertinentes.

Manfred Svensson, por sua vez, apresenta-nos Santo
Agostinho como forma de lidarmos com os problemas de nossa
época. Assim como nés, o bispo de Hipona também viveu numa
época de convulsio politica e, assim, podemos nos sentir fami-
liarizados com ele em relagdo a globalizagio e ao pluralismo.

Por fim, George Camargo apresenta um estudo exegg
tico rigoroso do termo poueaio em Apocalipse
de verificar se podemos extrair uma interpretaga
associada a este verbete grego. N &
No video desta edi¢io, Kevin Vanhoozer dest:

tancia da teologia e doutrina na formagﬁo de dis

Deste rnodo, Vanhoozer aﬁf\;a&qu 0¢

da teologia é formar a men te, 0 cora

hébitos de Jesus em seus.
Boa leitural .

o/


https://www.youtube.com/watch?v=V4_LnrUT_4w&feature=youtu.be

Fratelli tutti: o altissimo preco
do universalismo catolico

Leonardo De Chirico

Papa Francisco

oi definida, com razdo, como o “manifesto politico” do pontificado do Papa
Francisco. De fato, hd politica e sociologia demais na nova enciclica /7a-
telli tutti,um documento longo — longuissimo — que se assemelha mais
a um livro do que a uma carta. Francisco quer defender a causa da fraternidade
universal e da amizade social. Para fazé-lo, fala de fronteiras a eliminar, de desper-
dicios a evitar, de direitos humanos nio suficientemente universais, de globaliza-
¢oes injustas, de pandemias onerosas, de migrantes a acolher, de sociedades aber-
tas, de solidariedade, de direitos dos povos, de intercimbios, de local e universal,
de populismo, de limites da visdo politica liberal, de governanga mundial, de amor
politico, de reconhecimento do outro, da injusti¢a da guerra, da aboli¢4o da pena
de morte. Sdo todos temas “politicos” interessantes que, se nio fosse por alguns
comentdrios sobre a pardbola do bom samaritano que entremeiam os capitulos,
poderiam ter sido escritos por um férum de sociélogos e agentes humanitdrios
de alguma organizacio internacional, talvez depois de haverem lido, por exemplo,
Edgar Morin e Zygmunt Bauman.
Sdo os temas que o Papa Francisco disseminou em tantos discursos e na

sua outra enciclica, Laudato 5i’ (2015), sobre o cuidado do meio-ambiente. Nio

4


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

por acaso, ele préprio ¢, de longe, o autor mais citado (cerca de 180 vezes), como
testemunho da tendéncia circular do seu pensamento (que precisa se autocitar
para consolidar-se) e da “novidade” em relagdo aos temas tradicionais da doutrina
social da Igreja Catélica Romana. A visdo proposta por Fratelli tutti é de uma
globalizagdo vista desde Roma (do lado vaticano, além do Tibre), por parte de um
papa jesuita e sul-americano.

E somente no oitavo capitulo (o ultimo) da enciclica que o papa trata do tema
da fraternidade com as religides e que o seu discurso se torna mais “teolégico”.
Esta segio pode ser considerada uma interpretagio, por parte do Papa, do “Do-
cumento sobre a fraternidade humana em prol da paz mundial e da convivéncia
comum’”, que o préprio Francisco assinara em Abu Dabi com o Grio Imam de
Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb, em 2019. Na realidade, mais do que uma reflexdo
organica, esta se¢do se assemelha mais a uma miscelanea de citagées (ou melhor,
de autocitagdes) que, entrecruzando planos e justapondo questdes, acabam por
confundir mais do que esclarecer. Parece ser o método jesuita em agio, tendo em
vista o “discernimento” sucessivo: atirar muita poeira no ar, esperando que ela se
assente em um cercadinho; lanc¢ar na mesa tantas cartas de modo que cada um
faca o seu proprio jogo; empilhar tantas palavras de modo que cada um as com-
bine como bem entender.

Nio obstante a desordem do discurso, a sua mensagem de fundo é suficien-
temente clara: somos todos irmaos, porquanto filhos do mesmo Deus. Esta ¢é a
verdade teol6gica do Papa Francisco. O melhor comentério sobre este aspecto da
enciclica veio do juiz Mohamed Mahmoud Abdel Salam, que participou da apre-
sentac¢io oficial no Vaticano. Assim disse ele: “Como jovem mugulmano estudioso
da xaria (lei) do isla e das suas ciéncias, encontro-me — com tanto amor e entusias-
mo — em concordancia com o Papa, e partilho de todas as palavras que escreveu
na enciclica. Sigo, com satisfa¢io e esperanga, todas as suas propostas, feitas num
espirito gentil para o renascimento da fraternidade humana”. Se um mugulmano
convicto e sincero partilha de “todas as palavras” do Papa, quer dizer que o escrito
¢ deista — no méiximo, teista —, mas nio biblicamente e trinitariamente cristao.

Quando fala de Deus, ele o faz em termos tdo genéricos e gerais que podem
se encaixar bem na religido mugulmana, hinduista, entre outras, e até na ma-
¢onica. Como confirmagio decisiva disto, Fratelli tutti encerra com uma “Oragido

ao Criador”, que poderia ser usada tanto numa mesquita quanto num templo

5


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/

magdnico. Depois de remover a “pedra de tropeco” de Jesus Cristo, todos podem
voltar-se a uma divindade ndo tdo bem definida para sentir-se “fratelli”: irmaos
numa divindade 4 imagem e semelhan¢a da humanidade, e ndo irmaos e irmas
com base na obra de Jesus Cristo, morto e ressurreto pelos pecadores. Fratelli tutti
modificou geneticamente o sentido da fraternidade compreendida biblicamente,
transferindo-o 2 humanidade comum. Ao fazé-lo, perderam-se os limites biblicos
da palavra, substituidos por contornos e contetdo do tipo pan-religioso. Serd que

isto é um servigo ao evangelho de Jesus Cristo?

O que diz Fratelli tutti?

Segue abaixo uma série de afirmagées da enciclica (extraidas do oitavo capitulo),

com breve comentirio.

Como crentes, pensamos que, sem uma abertura ao Pai de todos, nio podem haver [sic]
razaes solidas e estdveis para o apelo a fraternidade. Estamos convencidos de que so com
esta consciéncia de filhos que nao sio drfaos, podemos viver em paz entre nds. Com efei-
to, a razdo, por si 56, € capaz de ver a igualdade entre os homens e estabelecer uma con-

vivéncia civica entre eles, mas néo consegue fundar a fraternidade. (Pardgrafo 272)

Para o Papa Francisco, se ndo partirmos do fato de que somos filhos do mesmo
Pai, ndo poderemos sequer viver civilizadamente uns com os outros. No entanto, a
segunda citagio (do Papa Bento XVI) diz algo diferente: para Ratzinger, a razdo hu-
mana permite apreender a igualdade entre os homens e estabelecer uma convivéncia
civilizada. Francisco confundiu a vida civilizada com a fraternidade. E possivel viver

civilizadamente sem ser irmaos? Para o Papa Bento, sim; para o Papa Francisco, nio.

A Igreja valoriza a agio de Deus nas outras religices e nada rejeita do que, nessas
religides, existe de verdadeiro e santo. Olha com sincero respeito esses modos de agir e
viver, esses preceitos e doutrinas que (...) refletem néo raramente um raio da verdade
que ilumina todos os homens. Todavia, como cristios, nao podemos esconder que, se a
maisica do Evangelho parar de vibrar nas nossas entranhas, perderemos a alegria que
brota da compaixio, a ternura que nasce da confianga, a capacidade da reconciliacdo
que encontra a sua fonte no facto de nos sabermos sempre perdoados-enviados. Se a
maisica do Evangelho cessar de repercutir nas nossas casas, nas nossas pragas, nos postos

de trabalho, na politica e na economia, teremos extinguido a melodia que nos desafiava



a lutar pela dignidade de todo o homem e mulher. Outros bebem doutras fontes. Para
nds, este manancial de dignidade humana e fraternidade estd no Evangelho de Jesus
Cristo. Dele brota, para o pensamento cristdo e para a agio da Igreja, o primado re-
servado a relagdo, ao encontro com o mistério sagrado do outro, a comunhio universal

com a humanidade inteira, como vocacdo de todos. (Par. 277)

Aqui € citado o Vaticano II (Noszra aetate, par. 2), mas omite-se a segunda
parte do pardgrafo do texto conciliar, onde ao menos se faz referéncia a Jesus, “ca-
minho, verdade e vida”. Esta referéncia explicita a Cristo foi substituida pela su-
gestdo da “musica do Evangelho”, tdo insipida que ndo comporta nenhuma critica
as religides. Entdo, é dito que, “para nés” (os catélicos), o manancial da dignidade
humana estd no Evangelho. E para os outros? Serd que se deve aceitar a ideia de

que haja tantas “fontes” legitimas, todas elas boas e justas?

Buscar a Deus com coragdo sincero, desde que nio o ofusquemos com os nossos interesses
ideoldgicos ou instrumentais, ajuda a reconhecer-nos como companheiros de estrada,

verdadeiramente irmaos. (Par. 274)

Buscar a Deus com coragio sincero seria a condi¢io para ser verdadeiramen-
te irmdos? Nio, biblicamente falando, somos todos criaturas de Deus, indepen-
dentemente do fato de buscar a Deus ou nio. Somos “verdadeiramente” irmaos

nio se buscamos a Deus, mas se fomos achados por Deus em Jesus Cristo.

Podemos encontrar um bom acordo entre culturas e religioes diferentes; testemunha que
as coisas que temos em comum sao tantas e tao importantes que é possivel individuar
uma estrada de convivéncia serena, ordenada e pacifica, na aceitagio das diferengas e

na alegria de sermos irmdos porque filhos de um tinico Deus. (Par. 279)

Aqui, a retérica muito em voga na linguagem ecuménica contemporanea (“sio
maiores as coisas que unem do que as que dividem”) é transferida para a relagio
entre as religioes. De novo, a convivéncia se baseia na fraternidade em um tnico

Deus, e nio na possibilidade de conviver civilizadamente enquanto seres humanos.

...0 amor de Deus ¢ 0 mesmo para cada pessoa, seja qual for a religido. E se é um ateu,
¢ 0 mesmo amor. Quando chegar o iltimo dia e houver a luz suficiente na terra para

poder ver as coisas como sio, ndo faltario surpresas! (Par. 281)


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html

Numa citagio de si préprio, o Papa Francisco proclama que o amor de Deus
¢ o mesmo para todos, até para os ateus. A insinuagdo é que mesmo os ateus serdo

salvos: esta é a surpresa. Mas serd que o evangelho diz isto?

O culto sincero e humilde a Deus leva, ndo a discriminacdo, ao ddio e a violéncia, mas
ao respeito pela sacralidade da vida, ao respeito pela dignidade e a liberdade dos outros

e a um solicito compromisso em prol do bem-estar de todos. (Par. 283)

Correto, mas muito parcial e, no fundo, desorientador: o culto a Deus nio
compreende também (e de modo decisivo) o mandamento de anunciar a todos a
Jesus Cristo, tinico caminho, verdade e vida, sem o qual nio se tem acesso ao Pai

e, portanto, ndo se estd salvo?

O insustentavel custo teoldgico da enciclica

Muita gente — a esmagadora maioria das pessoas — néo lerd a longa enciclica
Fratelli tutti do Papa Francisco. Ouvird apenas algumas frases ou falas repetidas
aqui e ali como slogans. Aquilo, porém, que todos (ou quase todos) reterdo estd no
eficaz incipit do documento: Fratelli tutti, somos todos irmdos (e irmds). E uma
poderosissima mensagem universalista e inclusiva que comunica a ideia de que
as linhas de demarcacio entre crentes ou nio, ateus e agndsticos, mugulmanos e
cristdos, evangélicos e catélicos, sio todas tdo fluidas e relativas que nio desfazem
os lagos de fraternidade comuns a todos. Ja a Revoluc¢do Francesa promovera a
“fraternidade” como pertenca laica a cidadania humana (ao lado da “liberdade” e
da “igualdade”), mas agora o Papa a conjuga num sentido teolégico. Somos “ir-
maos” nao por sermos cidaddos, mas, sim, filhos do mesmo Deus. Somos todos
filhos de Deus e, portanto, irméaos uns dos outros.

Em Fratelli tutti, di-se a compreensivel ansia de moderar os conflitos, su-
perar as injusticas, encerrar as guerras. Tal preocupagdo é louvivel, ainda que, nas
andlises e nas propostas, hd coloragdes politicas que podem ser legitimamente
discutidas. O problema ¢ a chave teolégica escolhida para superar as divisdes: a
declaragdo de fraternidade humana em nome de uma filiagdo divina. O Papa usa
uma categoria teoldgica (“todos irmdos por serem todos filhos de Deus”), a fim de
criar as condi¢des para um mundo melhor.

Quais seriam as consequéncias teoldgicas de tal operagdo, do ponto de vista

evangélico? Aqui vdo algumas. Acima de tudo, Fratelli tutti suscita uma questio

8



soterioldgica. Se somos todos irmaos por sermos todos filhos de Deus, quer dizer
que todos serdo salvos? Toda a enciclica estd permeada de uma forte inspiragio
universalista que inclui os ateus (pardgrafo 281). As religides, em sentido amplo,
sdo sempre invocadas em sentido positivo (pardgrafos 277-279), nio havendo
nenhum aceno a uma critica biblica as religies nem a necessidade do arrepen-
dimento e da fé em Jesus Cristo como chave de recepgio da salvagio. Tudo na
enciclica leva a pensar que todos, por serem irmios, serdo salvos. Isto entende
quem a lé por completo e ndo lhe escuta somente alguns slogans.

Em seguida, hd uma questio cristoldgica. Mesmo que Jesus Cristo seja citado
aqui e ali, as suas reivindicacdes exclusivas e as suas afirmagdes “ofensivas” ficam
silenciadas. Francisco habilmente apresenta a Jesus Cristo ndo como a “pedra
angular” sobre a qual todo o edificio da vida estd em pé ou desmorona, mas como
a pedra apenas dos cristdos que o reconhecem. Acima de Jesus Cristo, segundo a
enciclica, hd um “Deus” que ¢ pai de todos. Sdo filhos deste “Deus” mesmo sem
reconhecer a Jesus Cristo como Senhor e Salvador. Jesus fica, entdo, reduzido ao
nivel de modelo exemplar dos cristdos somente, ao passo que os demais “irmios”
sdo, contudo, filhos que prescindem da fé em Cristo.

A esta consequéncia cristolégica se associa um aspecto eclesiolggico. Se somos
todos “irmdos”, ha um sentido em que somos todos parte da mesma igreja que
redne os irmaos e as irmds. Os limites entre humanidade e igreja sdo estreitados ao
ponto que as duas comunidades se tornam coincidentes. A humanidade é a igreja
e a igreja é¢ a humanidade. Isto se alinha com a visdo sacramental da Igreja Catélica
que, segundo o Vaticano II, entende-se como o “sinal e o instrumento da intima
unifo com Deus e da unidade de todo o género humano” (Lumen gentium, par. 1).
De acordo com a enciclica, todo o género humano adentra a igreja sem passar pela
té em Cristo, mas, sim, com base na filia¢io divina e na fraternidade humana.

O custo teoldgico de Fratelli tutti é enorme. A mensagem que envia é de-
vastadora, do ponto de vista biblico. S6 a partir do documento papal, a opinido
publica dentro e fora da Igreja Catélica Romana verd consolidar-se a ideia de
que Deus, enfim, salva a todos, que Jesus Cristo ¢ um entre tantos e que a igreja é
inclusiva de todos, com base na humanidade comum e partilhada, e ndo com base
no arrependimento e na fé. Este nao ¢ o evangelho de Jesus Cristo. Que esta men-
sagem venha da “cdtedra de Pedro” é uma grave responsabilidade que Francisco e

a sua igreja assumem diante de Deus.


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html

ApOs Fratelli tutti, sera mais dificil dizer
que ndo somos todos irmaos

Apés Fratelli tutti, a enciclica do Papa Francisco sobre fraternidade universal,
serd possivel ainda evangelizar dizendo que, por causa do pecado, ndo somos to-
dos irmidos, sem causar nenhum choque e reagdes particularmente negativas? Se
ja somos todos irmaos, porquanto filhos do mesmo Deus, quais serdo as impli-
cagdes de longa duragio sobre o testemunho evangélico que quer ser fiel ndo a
sensibilidade universalista do “politicamente correto bergogliano”, mas a mensa-
gem biblica do evangelho de Jesus Cristo?

Depois de ter analisado brevemente a tltima se¢io da enciclica (a que apre-
senta a moldura teolégica da fraternidade humana baseada na filiagdo divina de
todos) e depois de ter indicado os seus gigantescos custos teolégicos, pode ser ttil
debrugar-se sobre as projecoes imagindveis na pratica missiondria evangélica e
nos desafios que esta devera enfrentar.

A linguagem inclusiva do “somos todos irmdos” se tornard parte das “es-
truturas de plausibilidade” da sensibilidade religiosa do mundo contemporaneo.
A religido “correta”, qualquer que seja ela, serd aquela expurgada do cincer da
separagdo e a servico da inclusio de todos. Quem ndo aceitar a retérica do “to-
dos irmios” serd visto como portador de uma cultura religiosa divisiva, violenta,
proselitista, sectdria. Serd percebido como afetado por um preconceito arrogante
e altivo que exclui do abrago da fraternidade os que creem de maneira diferente,
os agndsticos e os ateus. Serd visto como semeador de divisdes. Serd acusado de
elevar a doutrina a arma de conflito. O préprio Papa Francisco disse vérias vezes
que, se alguém nio é “ecuménico” (inclusivo), é “proselitista” (mau). ApSs Fratelli
tutti, para os evangélicos, serd ainda mais dificil anunciar a mensagem segundo a
qual quem nfo cré em Cristo Jesus foi julgado e estd sob o justo juizo de Deus.
Serd ainda mais drduo dizer, com brandura e coragem, que somente em Jesus
Cristo estd a salvagio.

A tragica ironia deste Papa é que, se, por um lado, apresentou-se como o
arauto da retomada da “missdo” e da “igreja em saida” (cf. “Evangelii gaudium”,
2013), por outro, foi o Papa que, com a sua ambiguidade jesuita e, agora, com
o seu universalismo catélico, deixou a auténtica missdo cristd mais complicada
do que era (nfo que antes fosse simples). Usou as palavras “missio”, “antincio”,

€ ey . ) 1 .
igreja missiondria”, mas as esvaziou de sentido evangélico, eliminando-lhes o

10


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

significado biblico e preenchendo-as com contetddo vazio e inécuo. Fratelli tutti
demonstra que a missdo que o Papa Francisco tem em mente nio é a pregacio
do evangelho em palavras e obras, mas a extensdo a todos de uma mensagem de
fraternidade universal.

Apés o Concilio de Trento (1545-1563) e até o Vaticano II (1962-1965),
o catolicismo se relacionou com o diferente de si (protestantes, outras religides,
movimentos culturais e sociais) solidamente a partir da sua “romanidade”, concla-
mando todos a voltarem ao rebanho. Os “irmios” eram somente os catélicos em
comunhio com o Papa romano. Os demais eram “pagidos”, “hereges”, “cismaticos”
excluidos da graga sacramental acessivel somente mediante o sistema hierdrquico
da Igreja Catélica Romana. Com o Vaticano II, foi a “catolicidade” de Roma que
prevaleceu sobre a “romanidade”. Os protestantes se tornaram “irmios separa-
dos”, as demais religides passaram a ser vistas de modo positivo, as pessoas em
geral foram aproximadas como “cristdos anénimos”. Agora, segundo a enciclica
de Francisco, somos “todos irmaos”. A dilatagio da catolicidade aumentou ainda
mais. Do sermos excluidos da “romanidade” de Roma, passamos todos a ser in-
cluidos na “catolicidade” de Roma.

Além de enfrentar os desafios subsequentes para a missdo, nesse clima inclu-
sivo e universalista, serd que os evangélicos entenderio a dinimica do catolicismo
romano que, dentro da tensdo entre os polos da romanidade e da catolicidade,
caminha para ser o “sinal e o instrumento da intima unido com Deus e da unidade
de todo o género humano” (Lumen gentium, par. 1)? Serd que entenderemos que
o ecumenismo catélico estd dentro de um projeto ainda maior que abarca a tudo
e a todos, de modo que toda a catolicidade do mundo seja cum et sub Petro (com

e sob o centro romano)?

Publicado originalmente como “Fratelli tutti’: il prezzo altissimo dell'uni-

versalismo cattolico” (9 de outubro de 2020).

Tradugdo: Djair Dias Filho

11


https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/quando-papa-francesco-parla-di-riforma-cosa-ha-in-mente

12

Leonardo De Chirico

Sobre o autor

Nascido em Mantua, na Lombardia, graduou-se em
histéria na Universidade de Bolonha, fez seus estudos
teoldgicos na Faculdade Teoldgica Evangélica do Pais
de Gales e doutorou-se em teologia no King’s College de
Londres. Frequentou o curso de aperfeicoamento em
bioética na Universidade de Padua. Foi pastor de uma
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde entdo,
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma.

E professor de teologia histérica no IFED de Padua
(1997-), editor-chefe da revista Studi di teologia (2003-)
e diretor do Centro de estudos de ética e bioética do
IFED, bem como da Reformanda Initiative. Entre os
seus livros, estdo Evangelical Theological Perspectives
on Post-Vatican II Roman Catholicism (2003), Il papato
(2015), Quale unita? L’ecumenismo in discussione
(2016), Maria. Una guida evangelica (2017). Com Pietro
Bolognesi e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di
teologia evangelica (2007, reimpr. 2013). Mora em
Roma com a sua esposa e dois filhos.



A Biblia e a pratica da homossexualidade

James R. Edwards

palavra inglesa “homossexual” ¢ derivada de duas palavras, a palavra
grega homo, que significa “mesmo”, e a palavra latina sexus que signifi-
ca “sexo”. “Homossexual”, portanto, significa atividade do mesmo sexo,
homem com homem ou mulher com mulher. Na linguagem contemporénea, os
homossexuais masculinos sio frequentemente chamados de “gays” e as homosse-
xuais femininas “lésbicas”. A palavra “homossexual” é de origem relativamente
moderna, tendo sido cunhada pela primeira vez por volta de 1890. As traducdes
)
inglesas da Biblia naturalmente nio usam esse termo moderno. As Escrituras, en-
tretanto, estdo familiarizadas com a atividade do mesmo sexo, e em cada ocasiio
M )
em que ¢é referida a ela é condenada. O que se segue é um exame e avaliagio das

evidéncias biblicas relevantes sobre o assunto.

ANTIGO TESTAMENTO

Levitico 18.22 e 20.13

A referéncia mais explicita e importante 2 homossexualidade no Antigo Testamento

ocorre no Cédigo de Santidade de Levitico. Levitico 18.22 afirma especificamente:

13



“Nio te deitards com um homem como se deita com uma mulher. Isso é abomi-
ndvel”. O mandamento ¢ repetido em Levitico 20.13, com a prescri¢io da pena
de morte para sua infra¢do: ‘O homem que se deitar com outro homem como se
fosse uma mulher, ambos cometeram uma abominag¢io, deverido morrer, e seu san-
gue caird sobre eles”. Na passagem de Levitico 18,a men¢io da homossexualidade
ocorre em contextos de imoralidade grosseira: o versiculo anterior a proibi¢io da
homossexualidade em 18.22 proibe o sacrificio de criangas e o versiculo seguinte
proibe a zoofilia. Além disso, em ambas as passagens, a homossexualidade mas-
culina é chamada de “abominag¢do”. A palavra hebraica para “abominacio”, nivas
(tohehvah), significa um objeto de repulsa. E a condenagio mais forte no Antigo
Testamento por violagdes de uma natureza religiosa.

Objec¢do: Alguns argumentam que RV (f0behvah), se refere ao ritual (ou
seja, infragées do culto judaico) em oposi¢do as violagdes morais que incumbem
a todas as pessoas. Eles argumentam, por exemplo, que a proibi¢do da homos-
sexualidade em Levitico ¢ andloga as proibigdes de comer carne de porco ou ter
relagdes sexuais com uma mulher durante seu periodo menstrual. Se esses man-
damentos perderam sua validade para nés hoje, por que a proibi¢do da homosse-
xualidade deveria ser mantida?

Resposta: O Antigo Testamento nio coloca a homossexualidade na ca-
tegoria de rituais ou infragdes de culto. PWAS (fohehvah) ocorre em Levitico
apenas em 18.22, 26, 27, 29, 30 e 20.13, onde se refere a4 imoralidade grosseira
dos cananeus. A tradugio grega do termo na Septuaginta, Bdelvypa (odelygma),
também significa algo detestdvel, despertando a ira de Deus. Também ¢ reserva-
do para ofensas morais graves. Além disso, a mesma palavra para “abominag¢io”
ocorre em uma lista de pecados dos gentios nos Apécrifos Sabedoria de Salomao
12.23, o que indica que Bdeivypo (bdelygma), como RV (tohehvah), é usado
com referéncia as ofensas morais humanas, nio as violagdes do culto judaico
(Para mais exemplos, veja Dt 12.31; 18.9, 12; 20.18; 1Rs 14.24; 2Rs 16.3; 21:2;
2Cr 28.3; 33.2; 36.14; Is 44.19).

A tradigdo teoldgica reformada, em particular, diferencia entre as leis do
culto e as leis morais no Antigo Testamento, as primeiras sendo cumpridas em
Clristo, as ultimas retendo sua for¢a moral. Isso é evidente nas préprias Escritu-
ras. Jesus, por exemplo, permitiu comer alimentos impuros (Mc 7), mas mante-

ve o modelo heterossexual de criacio (Mc 10.6-9). E igualmente significativo

14



que, embora as proibi¢ées rituais no Antigo Testamento sejam frequentemente
ignoradas ou violadas pela igreja primitiva, a proibi¢do contra a homossexua-
lidade nunca é questionada, mas repetida e mantida no Novo Testamento e na

igreja primitiva.

OUTROS TEXTOS DO ANTIGO TESTAMENTO

Além dessas proibi¢oes explicitas da homossexualidade, o Antigo Testamento

descreve atos homossexuais em termos igualmente condendveis.

Génesis 19 e Juizes 19

Geénesis 19 e Juizes 19 descrevem tentativa de homossexualidade como de estu-
pros. Génesis 19.4-8 diz:

Mas, antes que se deitassem, os homens daquela cidade cercaram a casa, os
homens de Sodoma, tanto os mogos como os velhos, sim, todo o povo de todos
os lados; e chamaram por L6 e lhe disseram: Onde estdo os homens que, a
noitinha, entraram em tua casa? Traze-os fora a nés para que abusemos deles.
Saiu-lhes, entdo, L6 a porta, fechou-a apds si e lhes disse: Rogo-vos, meus ir-
mios, que nio fagais mal; tenho duas filhas, virgens, eu vo-las trarei; tratai-as
como vos parecer, porém nada fagais a estes homens, porquanto se acham sob a

protegdo de meu teto.
Similarmente, Juizes 19.22-24 diz:

Enquanto eles se alegravam, eis que os homens daquela cidade, filhos de Belial,
cercaram a casa, batendo a porta; e falaram ao velho, senhor da casa, dizendo:
Traze para fora o homem que entrou em tua casa, para que abusemos dele. O
senhor da casa saiu a ter com eles e lhes disse: Nao, irmdos meus, ndo fagais
semelhante mal; j4 que o homem estd em minha casa, ndo fagais tal loucura.
Minha filha virgem e a concubina dele trarei para fora; humilhai-as e fazei delas

o que melhor vos agrade; porém a este homem nio fagais semelhante loucura.

Objecdo: Apesar do significado claro dessas passagens, uma interpretagio
revisionista argumenta que o pecado descrito aqui nio é de homossexualidade,

mas de inospitalidade. A suposta inospitalidade consistia em Lé ter recebido e

15



entretido dois estrangeiros cujas inten¢des poderiam ser hostis para com a comu-
nidade (visto que L6 era estrangeiro), ou na inospitalidade dos homens da cidade
para com os estranhos, ou em ambas. O verbo “saber”, argumenta-se, nio carrega
conotagdes sexuais em Génesis 19 e Juizes 19, mas apenas a intencio de se fami-
liarizar com os estranhos.

Resposta: Esta interpretagio nao é convincente. E altamente questiondvel,
em primeiro lugar, se a inospitalidade fosse proibida como um pecado na Tord, e
essa puni¢do certamente nio seria destruir uma cidade. Mais importante ainda,
o contexto e o vocabuldrio em Génesis 19 e Juizes 19 indicam claramente uma
tentativa de agressdao homossexual aos convidados, j4 que ambas as histdrias in-
dicam que os agressores ficaram (ou teriam ficado) satisfeitos com a entrega de
mulheres para serem molestadas sexualmente. O verbo “saber” ¢ uma tradugio do
hebraico *7¥ (yada), que em Génesis 4.1, por exemplo, carrega conotagdes sexuais.
Esse ¢ o significado claro do verbo em Génesis 19.8 em referéncia as “filhas que
nio conheceram um homem”; o contexto de Génesis 19.5 também exige o signi-
ficado de uma agressio (homo)sexual. Em Génesis 19.7 L6 implora aos homens
de Sodoma que ndo fagam esta coisa perversa (Ny3:, Zareu). Essas observagoes
negam vigorosamente a sugestio de que os homens simplesmente queriam se
familiarizar com os estranhos. Finalmente, em Génesis 19.13, o clamor de Deus
contra Sodoma ¢ tdo grande que a cidade é destruida. Isto também é verdade na
passagem de Juizes. Em Juizes 19.22, o verbo hebraico também ¢é 7y (yada), no-
vamente com conota¢des homossexuais. E no v.23 a agio é chamada (nny3:, fareu),
“uma coisa perversa’.

Outras referéncias aos pecados de Sodoma frequentemente aludem ou men-
cionam o pecado da homossexualidade. Judas 7 castiga os sodomitas que “se entre-
garam 2 imoralidade sexual e perseguiram a concupiscéncia nio natural” (Grego
= “outra carne”). 2Pedro 2.7 se refere a Génesis 19 com a expressio “lascivia”. A
palavra grega para “lascivia”, acelyeio (aselgeia), é um termo forte que descreve li-
bertinagem, excessos sexuais e brutalidade. Em Ezequiel 16.46-50, Sodoma ¢ cita-
da como um modelo de corrupgio moral, cujo pecado é chamado de “abomindvel”.

Textos extra-biblicos também se referem ao pecado homossexual de Sodo-
ma. O Testamento de Naftali 3.4-5, no Pseudoepigrafe, adverte para nio “tornar-se
como Sodoma que se desviou da ordem da natureza”. O filésofo judeu do pri-

meiro século Filo (On Abraham 133-136) condena vigorosamente Sodoma, onde

16



“os homens montavam machos sem respeito pela natureza sexual”. O historiador
judeu Josefo (Antiguities of the Jews 1.200-201) fala dos “sodomitas... ultraje a
beleza juvenil”, sobre os homens que L6 recebera sob seu teto. O ataque homos-
sexual é mencionado em 3Macabeus 2.5, onde “o povo de Sodoma ... era famoso
por seus vicios”, e em Jubileus 16.6, que se refere a “polui¢ao de Sodoma”.

Os pais da igreja, da mesma forma, consideravam a “ofensa dos sodomitas,
como a dos homens de Gibed (Jz 19.22) [como uma] exigéncia de conhecimento
carnal dos convidados de um vizinho” (M. Pope, “Homosexuality”, Interpreter’s
Dictionary of the Bible [Supl], 415). O descontentamento divino com Sodoma é
assinalado por sua aniquilagdo, que, alids, aparece em toda a tradi¢io biblica como
o simbolo por exceléncia da vinganca divina (por exemplo, Mt 10.15; 11.23-24;
Lc 10.12; Rm 9.29, e em outros lugares em Filo e Josefo).

As tentativas de agressio homossexual, em Génesis 19 e Juizes 19, ndo eram o
limite dos pecados cometidos, obviamente, como indica o estupro subsequente das
mulheres. No clima moral corrupto de Sodoma, no entanto, o estupro de mulheres era

visto como o menor dos dois males em comparagio com uma agressao homossexual.

Deuteronomio 22.5

Deuteronémio 22.5 também tem uma relagio com o nosso assunto. O texto diz:
“A mulher ndo deve usar nada que perten¢a a um homem, nem o homem deve
vestir uma roupa de mulher; pois quem faz essas coisas ¢ uma abominagio (nivap,
tohahvath) ao Senhor seu Deus”. A meng¢io ao travestismo e sua associagio com

“abominacio” é provavelmente uma referéncia a inversio sexual (ver M. Pope,

IDB [Supl], 416).

Deuteronomio 23.17-18

Deuteronémio 23.17-18 também é um texto relevante:

Nio haverd dentre as filhas de Israel quem se prostitua no servi¢o do templo,
nem dentre os filhos de Israel (P10, £ahdesh) haverd quem o faga; Nio trards
o saldrio da prostituta (11171, zohnach) nem o aluguel do sodomita [cdo] (373,
kehlev) para a casa do Senhor teu Deus por qualquer voto, porque uma e outra
coisa sdo igualmente abomindveis (N3N, zohahvath) ao Senhor teu Deus [ Ver-

sio King James].

17



Objecio: As vezes, é sugerido que este texto ndo se refere 4 homossexualidade,
mas apenas que proibe os israelitas de participarem de cultos cananeus de fertilidade.

Resposta: A tradi¢do rabinica concordou que Deuteronémio 23.17 se referia
a sodomia passiva (Babylonian Talmud, Tractate Sanhedrin 54a-54b), embora as
opinides variassem se era punivel com a morte. Deuteronémio 23.17-18 deve
ser lido em conjunto com 1Reis 14.24; 15.12; 22.46 e 2Reis 23.7, todos os quais
aludem a presenga de prostituicdo cultica, incluindo a prostitui¢do masculina, em
Jerusalém nos séculos IX, VIII e VII a.C. Esses textos, junto com 1Reis 15.13,
sugerem que a rainha-mde mantinha um culto da fertilidade 4 deusa Asherah
no templo de Jerusalém (ver S. Ackerman, “The Queen Mother and the Cult
of Ancient Israel,” JBL 112/3 (1993) 385-401). Os seguintes pontos sio dignos
de mengdo em conexdo com esta evidéncia. Primeiro, visto que a adora¢io no
templo em Israel era limitada a homens, prostitutas de culto masculino ou “caes”
teriam que se referir a praticas de culto homossexual. Segundo, embora as préticas
homossexuais fossem obviamente inférteis, a cépula homossexual (junto com a
cépula heterossexual), era aparentemente crido com efeito mdgico de fertilidade.
Finalmente, e mais importante, o esfor¢o de reforma associado ao Rei Josias (e
Deuterondémio é geralmente associado a essa reforma) exterminou vigorosa e sis-

tematicamente essas praticas de culto sexual.

NOTAI

HOMOSSEXUALIDADE E A ORDEM DA CRIACAO

O argumento de que a homossexualidade é uma orientagio ou estilo de vida conce-
dida por Deus, como é comumente afirmado hoje, ndo pode ser considerado a parte
da referéncia a4 ordem da criagdo em Génesis 1-2. Génesis 1.26 afirma que a hu-
manidade foi criada a imagem de Deus e que o ser homem e mulher refletem essa
imagem. Frequentemente se ouve hoje o argumento de que um ato sexual é moral
na medida em que expressa afei¢do verdadeira entre individuos que consentem e
lhes d4 prazer. Este, entretanto, ndo é um argumento biblico nem moral, pois como
tal pode ser usado para justificar, além da homossexualidade, adultério, sexo grupal,
sexo com criangas e até mesmo sexo com animais. Ele define uma pessoa humana

simplesmente como um ser consciente, o que leva a um tipo de amor desencarnado,

18



enquanto a imagem de Deus que se expressa na masculinidade e a feminilidade
pressupde distingio e continuidade do eu, da natureza sexual e da atividade moral.
O apéstolo Paulo, como veremos, de fato apela a esse designio na criagio quando
discute a aberragio da homossexualidade em Romanos 1.26-27.

Deus criou a raga humana nio em uniformidade, mas em sexos complemen-
tares, masculino e feminino, cuja unido é descrita como “uma sé carne”. A unido
heterossexual, protegida e preservada conforme a alian¢a do casamento, nio ¢é
simplesmente uma escolha humana ou uma variedade de unido sexual entre mui-
tas, mas uma ordem da criacdo. E uma vocacio sagrada no sentido de que somen-
te esta forma de unido permite a humanidade cumprir o mandamento de Deus
de “ser fecundo e se multiplicar” (Gn 1.28). Macho e fémea encontram assim sua
mutua realiza¢do, bem como sua fung¢io procriadora, em seu oposto complemen-
tar, um ensinamento que é reafirmado no Novo Testamento em Mateus 19.5;
Marcos 10.6-8; e 1Corintios 11.7,9.

Frequentemente é observado que Jesus nio fez nenhum pronunciamento sobre
a homossexualidade. Isto ¢é inferido que a homossexualidade ndo era, portanto, uma
preocupagio moral para nosso Senhor. Deve-se notar, no entanto, que sobre a questio
do casamento em Marcos 10, Jesus corrigiu a politica liberal de divércio da tradigdo
dos ancidos, que apelava para a Tord (Dt 24.1,3), citando o designio e propésito de
Deus para o casamento entre um homem e uma mulher em Génesis 1-2. Se, de acor-
do com Marcos 10.6-12, a inica alternativa ao casamento heterossexual fiel que Jesus
permitia era o celibato, qudo provavel é que ele teria aceitado o casamento homosse-

xual, que foi inequivocamente repudiado no Antigo Testamento e no judaismo?

NOTA II

ATITUDES CULTURAIS EM RELACAO
A HOMOSSEXUALIDADE NO ANTIGO ORIENTE

Frequentemente, afirma-se que os ensinos éticos da Biblia, e especificamente o
ensino sobre a homossexualidade, sdo culturalmente condicionados, ou seja, que
foram influenciados pela(s) cultura(s) em que os israelitas e os primeiros cristios
viveram e, portanto, ndo podem ser considerados absolutos para nosso dia. As

evidéncias a seguir dissipam essa nogdo no caso da homossexualidade.

19



Na Mesopotimia, os textos legais praticamente ignoram os atos homossexuais;
Entre os hititas, aparentemente nio havia proibi¢do de atos homossexuais;
Em Ugarite, ndo hd informagées disponiveis sobre o assunto;

No Egito, a pederastia (homens adultos que mantém relagbes sexuais com me-
ninos) foi reprovada, mas, por outro lado, a homossexualidade evidentemente

nio foi proscrita;

Na Grécia, a homossexualidade era, via de regra, vista (e promovida) como uma

forma superior de sexualidade (por exemplo, o Simpdsio de Platio).

Em Roma, a norma grega foi adotada e levada a extremos mais decadentes,
embora o ideal estoico de monogamia tentasse contrabalangar a degeneragio

moral generalizada.

Como esta revisio indica, o Antigo Oriente era ambivalente ou permissivo

em relacdo a questdo da homossexualidade, e as vezes afirmava isso. A posi¢do

biblica sobre a homossexualidade nio reflete as normas culturais, mas na maioria

das vezes se opde a elas. E, portanto, errado afirmar que a posi¢io da Biblia sobre

esta questdo ¢ culturalmente determinada.

NOVO TESTAMENTO

I Corintios 6.9-10

O texto mais antigo do Novo Testamento sobre homossexualidade é I Corintios
6.9-10:

20

Ou nio sabeis que os injustos ndo herdardo o reino de Deus? Nio vos enganeis:
nem impuros, nem idélatras, nem addlteros, nem efeminados, nem sodomitas,
nem ladrdes, nem avarentos, nem bébados, nem maldizentes, nem roubadores
herdario o reino de Deus. Tais fostes alguns de vés; mas vos vos lavastes, mas
fostes santificados, mas fostes justificados em o nome do Senhor Jesus Cristo e

no Espirito do nosso Deus.



Dois termos do texto acima merecem atengdo. O primeiro é poaAokot
(malakoi), que o NRSV traduz como “prostitutos masculinos”. A denotagio de
pookot (malakoi) na literatura grega é “suave”, como as vestimentas macias usa-
das por pessoas exigentes (Lc 7.25). Pode, no entanto, carregar uma conotagio,
como aqui, de pessoas “suaves” ou parceiros homossexuais passivos, especifica-
mente “homens e meninos que se permitem ser maltratados homossexualmente”
(Bauer, Arndt, Gingrich, A4 Greek-English Lexicon, 489 [incluindo uma lista de
referéncias na literatura grega secular onde polaxot (malakoi) carrega o mesmo
significado]). O recente Diciondrio Exegético do Novo Testamento (2.381) define
podokot (malakoi) em 1Corintios 6.9 como “exemplos repreensiveis de homosse-
xualidade passiva”. A tradugio deste termo na Vulgata latina, mo//is, carrega um
sentido correspondente. A presenca de mopvot (pornoi, fornicagio) e potyot (moi-
choi, adultério) nesta passagem indica claramente que pahaxot (malakoi) deve ser
entendido no sentido de imoralidade sexual.

O segundo termo é apoevokortan (arsenokoitai), que o NRSV traduz, “sodo-
mitas”, um termo derivado da infimia da Sodomia descrita em Génesis 19. Em-
bora esta seja a primeira ocorréncia do termo na literatura grega, nio pode haver
davida sobre seu significado. Uma palavra composta, apoevokotton (arsenokoitai)
significa “(homens) indo para a cama (ou copulando) com homens”.

Objecio: As vezes, argumenta-se que os dois termos acima condenam ape-
nas a pederastia, ou seja, o sexo entre um homem adulto e um “garoto de progra-
ma’”, ao invés da homossexualidade entre adultos consentidos.

Resposta: Virios estudiosos argumentaram de forma convincente que Paulo
cunhou apoevokotton (arsenokoitai) a partir da presenca de duas palavras adjacen-
tes em Levitico 20.13 (apogvog koutny, arsenos koiten; ver D. Malick, “The Con-
demnation of Homosexuality in I Corinthians 6:9”, Biblioteca Sacra 150 [1993]
479-492). Levitico 20.13, deve-se lembrar, ¢ a proibigdo mais forte da homosse-
xualidade no Antigo Testamento. Se, como parece provével, o apéstolo Paulo tem
este texto em mente ao utilizar apoevokottar (arsenokoitai) em 1Corintios 6.9,
entdo o termo nio pode ser limitado simplesmente a pratica grega de pederastia,
como John Boswell e outros argumentam, mas deve ser visto como uma conde-
nagio abrangente da homossexualidade (como em Lv 20.13), incluindo o con-
sentimento de relacionamentos homossexuais adultos. Consequentemente, Bauer,

Arndt e Gingrich (p. 109) definem corretamente o termo como “um homossexual

21



masculino, pederasta, sodomita”, como fazem Liddell, Scott e Jones no definitivo
Greek-English Lexicon (p. 246). O Diciondrio Exegético do Novo Testamento (1.158)
define o termo como “referindo-se a um homem que se envolve em atividade
sexual com homens ou meninos”.

O termo aparece novamente no Novo Testamento em 1Timéteo 1.10, onde
¢ pareado com mopvot (pornoi, fornicadores), estabelecendo novamente uma pra-
tica sexual ilicita. Um século depois de Paulo (cerca de 155 d.C.), apoevokotton
(arsenokoitai) foi usado por Policarpo, bispo de Esmirna, em sua epistola aos Fili-
penses (5.3) alertando os jovens “para se isolarem da concupiscéncia do mundo”.
Policarpo entio cita 1Corintios 6.9, e se refere aos comportamentos descritos ali
como “iniquidade” (atoma, azopa). A Vulgata latina traduz opcevokottar (arse-
nokoitai) como masculorum concubitores, que, de acordo com o Nowo Diciondrio
Latino de Cassell, significa “deitar juntos ou a cépula de homens”. Cassell inclui

passagens de Cicero e Virgilio onde carrega o mesmo sentido.

Romanos 1.26-27

A condenagio mais inequivoca da homossexualidade no Novo Testamento ocorre
em Romanos 1.26-27:

Por causa disso, os entregou Deus a paixdes infames; porque até as mulheres mu-
daram o modo natural de suas relagdes intimas por outro, contrdrio a natureza;
(xpnoig, chresis = “relagdes” ou “fungdes”, especialmente de relagdes sexuais), seme-
lhantemente, os homens também, deixando o contato natural da mulher, se infla-
maram mutuamente em sua sensualidade, cometendo torpeza, homens com ho-

mens, e recebendo, em si mesmos, a merecida puni¢io do seu erro (ou divagagio).

Objecdo: Algumas vezes é sugerido que esta passagem ndo é uma conde-
nagio da homossexualidade per se, mas de pessoas que “trocam” sua orientagio
heterossexual natural por atos homossexuais.

Resposta: Essa visdo projeta erroneamente o conceito moderno de orien-
tacdo da personalidade nas Escrituras. O apéstolo Paulo nio aborda as origens,
motivages ou gratificagées da homossexualidade, incluindo o conceito moderno
de “orientacdo sexual”’. Os argumentos de tais causas, quaisquer que sejam seus
méritos biolégicos, psicolégicos ou socioldgicos, seriam simplesmente vistos pelo

apdstolo como outras manifestagoes do poder do pecado para confundir e cegar o

22



pensamento humano (Rm 1.28). A proscrigdo aqui, como em todas as Escrituras,
refere-se apenas a atos homossexuais.

Romanos 1.26-27 na verdade amplia a condenagio biblica da homossexua-
lidade para incluir a prética do lesbianismo. Em Romanos 1.26-27, a homosse-
xualidade é citada ndo porque seja pior do que outros pecados, mas porque ilustra
o problema da idolatria em 1.18-32. Assim como os gentios “trocaram” a verdade
de Deus pela mentira e adoraram a criagdo em vez do Criador, o lesbianismo e a
homossexualidade “trocam” um relacionamento natural por um nio natural. Em
outras palavras, idolatria e homossexualidade representam rebelido teoldgica e
moral contra Deus. A falha em adorar e glorificar a Deus resulta em idolatria, e
a falha em encontrar a satisfagio sexual de alguém no sexo oposto resulta em ho-
mossexualidade. Idolatria e homossexualidade resultam inevitavelmente em uma
inversdo ou se voltando contra o eu para uma realiza¢do que Deus pretendia que
o outro realizasse. O resultado é a alienag¢do de Deus.

Essas “relagdes nio naturais” (mopo ¢vowv, para phusin) carregam o sentido
de algo contririo a ordem da natureza evidenciado por seu uso novamente na
analogia da oliveira em Romanos 11. L4, Paulo escreve que os gentios “foram
cortados de seu tronco natural (kata o, kata phusin) da oliveira selvagem e
enxertados na oliveira cultivada no natural (mapo pvow, para phusin)” (Rm 11.24).
Nio surpreendentemente, mapa ot (para phusin) passa a ser usado para homos-
sexualidade por viérios escritores gregos subsequentes (ver Atendgoras [13]; Filo
[On Abraham 135-136, On Special Laws 3.39 preserva uma repreensio mordaz da
pederastia como a “busca do prazer nio natural”, Tnv mapa dpvow ndovny dwwket];
Plutarco [ Dialogue on Love 751-752]; Dio Criséstomo [Discourse 7.135,151-152];
Josefo [Against Apion 2.199,273,275]; e o the Testament of Naphtali [3: 3 -4]).

NOTA III

POR QUE AS REFERENCIAS A HOMOSSEXUALIDADE
SAO RELATIVAMENTE RARAS NA BiBLIA?

A frequéncia (ou raridade) de uma declara¢io nio é necessariamente uma indi-
cagio de sua importancia. Os votos de casamento, para dar apenas um exemplo,

sdo ditos apenas uma vez, mas poucos vao querer argumentar a partir disso que

23



eles sdo de pouca importancia. No entanto, costuma-se argumentar que, como a
homossexualidade é mencionada com pouca frequéncia na Biblia, ela era relativa-
mente sem importincia e deveria ser considerada assim hoje.

Esta é uma conclusio injustificada. Por um lado, a tradigio hebraica mos-
trou reticéncia e moderagdo no que diz respeito a referéncias sexuais explicitas.
Sempre que possivel, empregava eufemismos (por exemplo, o verbo “saber”) para
evitar referéncias 4 genitdlia e a atos genitais. Essa mesma reticéncia se aplica a
atos de relages sexuais entre pessoas do mesmo sexo.

Em segundo lugar, e mais importante, a atividade do mesmo sexo estava
em 6bvia variagdo em relagio ao designio da criagio, em que macho e fémea se
tornam “uma s carne”, tanto no prazer quanto na procriagio. A escassez de re-
feréncias, em outras palavras, é exatamente o que esperariamos em uma tradi¢do
que universalmente afirmava o cardter divino da heterossexualidade e deplorava
os desvios dessa norma. Outros atos que o Antigo Testamento considerava de-
ploraveis (por exemplo, sacrificio de criangas) nio sio mencionados com mais
frequéncia do que a homossexualidade. Este mesmo argumento, incidentalmente,
se aplica 4 mencio relativamente rara da homossexualidade em obras de referén-
cia modernas. Para citar apenas dois exemplos. A New Schaff-Herzog Encyclopedia
of Religious Knowledge, volume quinze (1912; volumes suplementares, 1955), nio
contém nenhuma mengio sobre o assunto da homossexualidade. Mais uma vez,
na Enciclopédia da Igreja Primitiva — dois volumes — da Oxford University Press
(1992!) nio contém nenhuma mengio sobre o assunto. Certamente poucos ar-
gumentario que a omissdo do assunto nessas obras se deve ao fato de que a ho-
mossexualidade é amplamente aceita ou de pouca importancia moral. A resposta,
ao contrdrio, é que foi considerado evidente que a tradi¢do judaico-cristd sempre
e em toda parte condenou a pritica da homossexualidade. Portanto, o ponto nao
precisava ser restabelecido ou elaborado. A razio pela qual a homossexualidade
estd em discussdo hoje nio é porque as Escrituras nio sdo claras sobre o assunto,
mas porque as praticas sexuais modernas mudaram radicalmente.

Uma terceira razio para a escassez do assunto se relaciona ao ambiente étni-
co em que os escritos biblicos surgiram e ao qual foram enderegados. Um padrio
geral pode ser observado. Onde os autores biblicos escreviam para judeus que
viviam em um ambiente judaico, as referéncias & homossexualidade sio relativa-

mente raras. A razdo para isso é porque a homossexualidade era (e ainda ¢) um

24



fenémeno raro na sociedade judaica e, portanto, representava poucos problemas.
O padriao muda, no entanto, quando os autores judaico-cristdos comegaram a
se dirigir a seus colegas na didspora helenistica, onde a homossexualidade era
amplamente praticada e onde ameagava a pureza da fé e da vida. Isso explica o
ndmero muito maior de condenagdes da homossexualidade nos livros extra-bibli-
cos dos Pseudoepigrafes durante o periodo intertestamentdrio, que em geral eram
dirigidas as comunidades de fé na Didspora (por exemplo, Pseudo-Focilideos 3;
Oriéculos Sibilinos 2.73; 3.185; 3.596; 4.34; 2Enoque 34.2; Jubileus 13.18; 16.5-
6; 20.5; 3Macabeus 2.5; Pseudo-Fhilo 8.2; 45.1-6; e nos Testamentos de Naftali
3.5; Isaac 5.27; e Jac6 7.19-20). Cada uma dessas referéncias proibe e condena
expressamente a pratica da homossexualidade.

Um padrio semelhante é evidente no Novo Testamento. Assim, Jesus, que se
mudou para um meio predominantemente judeu, ndo fez nenhuma referéncia a ho-
mossexualidade, enquanto Paulo, que ministrou em um meio helenistico, faz refe-
réncia especifica a ela em lugares 6bvios como Corinto e Roma. Esse padrao persiste
nos livros extra-biblicos dos apécrifos do Novo Testamento. O Apocalipse de Pedro
(32), por exemplo, que provavelmente surgiu no Egito na primeira metade do segun-
do século, contém a seguinte passagem: “Nao hd descanso da tortura, [para aqueles]
que contaminaram seus corpos, comportando-se como mulheres. E as mulheres com
eles, essas eram as que se comportavam como um homem com uma mulher”.

Uma pesquisa das evidéncias biblicas e extra-biblicas a respeito da homosse-
xualidade resulta em uma condenagio massiva e irrestrita dessa pratica. Richard
Hays resume corretamente a evidéncia assim: “Todo texto cristdo pertinente do
periodo pré-Constantiniano... adota um julgamento negativo incessantemente
sobre a pratica homossexual, e esta tradi¢do é enfaticamente levada adiante por
todos os principais escritores cristdos dos séculos IV e V7 (“A Response to John
Boswell’s Exegesis of Romans 17, JRE 14/1 (1986) 202).

NOTA IV

HOMOSSEXUALIDADE E IDOLATRIA

Junto com o aumento das referéncias a homossexualidade em obras biblicas e

extra-biblicas direcionadas a didspora, hi uma tendéncia semelhante nas mesmas

25



obras de se referir 2 homossexualidade em conjunto com a idolatria. Este ¢, como
vimos, o caso em Romanos 1.18-32, e é mais frequentemente o caso nos textos
citados acima. A idolatria era considerada a maior ameaga a tradi¢io judaico-cris-
td. A mengdo da homossexualidade em conjunto com a idolatria, portanto, indica

sua seriedade como uma ofensa moral aos olhos daquela tradigio.

NOTA 'V
ORIENTACAO HOMOSSEXUAL E RESPONSABILIDADE MORAL

Muitos homossexuais afirmam nio ter consciéncia de terem escolhido a homos-
sexualidade. Uma conclusdo as vezes tirada disso é que o individuo ndo tem ca-
pacidade de escolher a orientagio sexual e, portanto, a orientagio sexual estd além
das prescri¢des morais, incluindo as das Escrituras. “Orientagdo sexual”, como
observado anteriormente, ¢ um conceito moderno que ¢ alheio as Escrituras. Os
textos biblicos e extra-biblicos citados acima referem-se apenas a praticas sexuais.
O evangelho nio aborda o pecado no nivel da criagio, mas no nivel da redengio.
Ou seja, a Escritura ndo da respostas conclusivas sobre porqué as coisas sao do jei-
to que sao no mundo, mas fala de sua transformagio pelo poder de Deus. Assim,
embora os seres humanos nao escolham o estado em que nascem, eles tém uma
escolha sobre como responderio ao seu estado. Consequentemente, uma predis-
posi¢do ou orientacdo para um determinado curso de agio nio produz um “di-
reito” de fazé-lo, nem justifica agir de acordo com ele. O estado atual da pesquisa
comportamental indica que a orientagio sexual é mais uma fung¢io do desenvolvi-
mento psicossocial pés-natal do que da constitui¢do biolégica. O comportamento
sexual humano é o produto de uma rede de fatores que interagem [entre si] ¢ a
escolha humana nao pode ser eliminada como um deles.

Quaisquer que sejam as causas principais da homossexualidade, a igreja
nio deve cair no erro de pensar na homossexualidade como um comportamen-
to ao qual ndo se pode resistir. “Deve ficar bem claro que quem genuinamente
lida com essa inversio nio é necessariamente dado a priticas homossexuais,
e pode exercer um controle cuidadoso sobre seus impulsos fisicos como o
heterossexual” (Derrick Sherwin Bailey, Homosexuality and the Western Chris-
tian Tradition [Londres: Archon Books, 1975], p. xi). Esta declaragio salutar

26



foi escrita por um estudioso que defendia as causas homossexuais. Ser humano
significa ser capaz de fazer escolhas morais. O evangelho nio faz exigéncias
morais que os crentes nio possam cumprir, e isso inclui as proibi¢des biblicas
contra as praticas homossexuais.

O evangelho garante perdio e graga aos crentes enquanto lutam contra o
pecado. Paulo estabelece os fundamentos para essa esperanca imediatamente apds
a mengdo da homossexualidade em 1Corintios 6.9, “E isso é o que alguns de
vocés costumavam ser. Mas vocés foram lavados, vocés foram santificados, vocés
foram justificados em nome do Senhor Jesus Cristo e no Espirito do nosso Deus”.
Em 1Corintios 10.13 Paulo declara: “Nenhuma prova te sobreveio que nio seja
comum a todos. Deus € fiel e ndo permitird que vocé seja testado além de suas
forgas, mas com a prova também providenciari a saida para que vocé seja capaz
de suportd-la”’. Novamente, em Gdlatas 5.1, Paulo fala de liberdade crista como
recebendo a graciosa palavra de justificagdo de Deus, e de uma subsequente con-

fian¢a no poder do Espirito Santo e resisténcia as obras da carne.

Conclusao

Sem falha, fontes biblicas e extra-biblicas condenam a prética da homossexuali-
dade. Ndo hd nenhum texto na literatura judaico-cristd de Levitico a Constantino
que o justifique. Isso deveria ser uma evidéncia suficiente e convincente contra a
aceitagdo da pritica da homossexualidade como um presente de Deus ou como
um estilo de vida alternativo e moralmente justificivel. As igrejas, particularmen-
te aquelas cujas tradi¢des credais assentem a autoridade das Escrituras, devem dar
todo o peso a posigdo das Escrituras sobre este assunto, tanto em seus ensinos
quanto na ordem de suas vidas. A evidéncia acima argumenta que a igreja nio
pode ordenar a pritica declarada homossexuais aos oficios do ministério e manter
fidelidade as Escrituras e aos credos.

Ao mesmo tempo, o evangelho requer amor e compreensio as pessoas de es-
tilo de vida homossexual e a oferta de toda ajuda disponivel para aqueles que de-
sejam. Pessoas de inclinagdo homossexual que escolhem permanecer celibatdrias e
resistir as suas tentagoes através da fé, oracio e abstinéncia tém todo o direito aos
sacramentos e oficios da igreja, incluindo a ordenagio, que estdo abertos a todos
os outros pecadores que, pela graca de Deus, lutam contra pecado e entrega sua

vida a transformagio do evangelho.

27



Breve Resumo do Artigo de Edwards

Antigo Testamento

1. Levitico 18.22, 20.13. A referéncia mais explicita e importante & homosse-
xualidade no AT ocorre no cédigo de santidade de Levitico. Alguns argu-
mentam que as proibi¢des contra a homossexualidade sdo infragées cilticas
andlogas a comer carne de porco e que perderam sua validade para nés hoje.
No entanto, o AT ndo coloca a homossexualidade na categoria de rituais ou
infracées de culto. E significativo que embora as proibi¢des rituais no AT
sejam frequentemente ignoradas ou violadas pela igreja primitiva, a proibi¢do
contra a homossexualidade nunca é questionada, mas repetida e mantida no
NT e na igreja primitiva.

2. Génesis 19 e Juizes 19. Ambos condenam abertamente os atos homossexuais.
Embora alguns sugiram que Génesis 19 e Juizes 19 tratam da inospitalidade,
essa interpretacio ndo é convincente. O verbo usado, “saber”, carrega claramen-
te conotagdes sexuais. Referéncias ao pecado de Sodoma da pritica homosse-
xual sio mencionadas no N'T, em obras extra-biblicas e nos pais da igreja.

3. Deuteronémio 22:5. A condenagio do travestismo é uma referéncia a inver-
sdo sexual.

4. Deuteronémio 23.17-18. Prostitui¢do homossexual em templos é condenada.

Nota I: Homossexualidade e a Ordem da Criagdo. Alguns argumentam que a
homossexualidade é uma orienta¢do dada por Deus e, portanto, é moral se pro-
porciona prazer. Este nio é um argumento biblico ou moral, pois como tal pode
ser usado para justificar, além da homossexualidade, o adultério, o sexo em grupo,
0 sexo com criangas e até mesmo o sexo com animais. Em vez disso, a Escritura
ensina que Deus criou a raca humana nio em uniformidade, mas de sexos com-
plementares, masculino e feminino, cuja unido ¢é descrita como “uma sé carne”.
A unido heterossexual, protegida e preservada conforme a alianc¢a do casamento,
nio é simplesmente uma escolha humana ou uma variedade de unido sexual entre
muitas, mas uma ordem da criagio.

Nota II: Atitudes culturais em relagio a homossexualidade no Antigo
Oriente. Frequentemente, afirma-se que os ensinos éticos da Biblia, e especifica-

mente o ensino sobre a homossexualidade, sio culturalmente condicionados, ou



seja, foram influenciados pela (s) cultura (s) em que os israelitas e os primeiros
cristdos viveram e, portanto, nio podem ser considerados absolutos para nossa
dia. No entanto, o Antigo Oriente era ambivalente ou permissivo em relagio a
questdo da homossexualidade e as vezes afirmava isso. A posi¢io biblica sobre a
homossexualidade nio reflete as normas culturais, mas na maioria das vezes se

opoe a elas.

Novo Testamento

1. 1Corintios 6.9-10. As vezes, argumenta-se que essa passagem condena ape-
nas a pederastia, em vez da homossexualidade entre adultos consentidos. No
entanto, pesquisas indicam que o termo que Paulo usa é uma referéncia a
Levitico 20.13, que contém a proibi¢do mais forte da homossexualidade no
Antigo Testamento. O Novo Testamento, os pais da igreja primitiva e a Vul-
gata latina usam o termo de maneira semelhante para se referir a atos homos-
sexuais adultos.

2. Romanos 1.26-27. A condenagio mais inequivoca da homossexualidade no
NT ocorre aqui. No entanto, ¢ sugerido que esta passagem nio ¢ uma con-
denagio da homossexualidade em si, mas de pessoas heterossexuais se enga-
jando em atos homossexuais contra sua natureza. Essa visdo projeta erronea-
mente o conceito moderno de orientagio da personalidade nas Escrituras. A
proscri¢do aqui, como em toda a Escritura, refere-se apenas a atos homosse-
xuais. Paulo liga a homossexualidade a idolatria. Idolatria e homossexualida-

de representam rebelido teolégica e moral contra Deus

Nota III: Por que as referéncias a homossexualidade sio relativamente infre-
quentes na indicagdo de sua importincia. Os votos de casamento, por exemplo,
sdo mencionados como reticéncias e restri¢des em relagio a referéncias sexuais
explicitas. Muitas vezes, além disso, a escassez de referéncias, ¢ exatamente o que
esperariamos em uma tradi¢do de heterossexualidade e deploraveis desvios dessa
norma. Por dltimo, as referéncias do ambiente judaico & homossexualidade sio
relativamente raras porque a homossexualidade era rara. O padrio muda, entre-
tanto, quando os autores judaico-cristdos comegaram a se dirigir a seus colegas na

didspora helenistica, onde a homossexualidade era amplamente praticada.

29



Nota IV: Homossexualidade e Idolatria. A men¢io da homossexualidade
em conjunto com a idolatria indica sua seriedade como uma ofensa moral aos

olhos da tradi¢do judaico-crista.

Nota V: Orientagio homossexual e responsabilidade moral. Muitos ho-
mossexuais afirmam nio ter consciéncia de terem escolhido a homossexualidade,
portanto, essa orientacdo estd além das prescrigoes morais, incluindo as das Es-
crituras. O evangelho, entretanto, ndo aborda o pecado no nivel da cria¢io, mas
no nivel da redengdo. O evangelho nio faz exigéncias morais que os crentes nio
possam cumprir, e isso inclui as proibi¢ées biblicas contra as praticas homossexu-
ais. O evangelho garante aos crentes perddo e graca enquanto eles lutam contra

o pecado.

Conclusio. Sem falta, fontes biblicas e extra-biblicas condenam a pratica da
homossexualidade. Nao hd nenhum texto na literatura judaico-crista de Levitico
a Constantino que apoie isso. As igrejas, particularmente aquelas cujas tradi¢oes
credais assentem a autoridade das Escrituras, devem dar todo o peso a posi¢io
das Escrituras sobre este assunto, tanto em seus ensinos quanto na ordem de suas
vidas. A igreja nio pode ordenar homossexuais praticantes declarados aos oficios
do ministério e manter a fidelidade as Escrituras e aos credos. Ao mesmo tempo,
o evangelho requer amor e compreensio das pessoas de estilo de vida homos-
sexual e a oferta de toda ajuda disponivel para aqueles que desejam. Pessoas de
inclinagdo homossexual que escolhem permanecer celibatirias e resistir as suas
tentacoes por meio da fé, oragdo e abstinéncia tém todo o direito aos sacramentos

e oficios da igreja.

Questdes para discussao:

O que o Antigo Testamento diz sobre a pritica homossexual? O que o Novo Tes-
tamento diz? As proibi¢es da Biblia contra a homossexualidade sio um reflexo

da cultura circundante?

Que argumentos vocé ji ouviu que defendem a pritica homossexual? Que res-
postas vocé pode oferecer a esses argumentos baseados nas Escrituras e na dis-
cussio do Dr. Edwards?

30



Como a pritica homossexual afeta o relacionamento da pessoa com Deus? Se a
pratica homossexual é uma forma de idolatria, por que € crucial que a igreja con-

tinue a condenar a pritica homossexual?
O que vocé e sua igreja podem fazer para ensinar a visio biblica da pritica ho-
mossexual? O que vocé e sua igreja podem fazer para ministrar as pessoas que

lutam contra sua sexualidade?

Publicado originalmente em Zheology Matters: A Publication of Presbyterians for
Faith, Family and Ministry (Blacksburg, VA: Maio/Junho de 1995), p. 1-8.

Tradugdo: Eloize Carrenho Santos

Sobre o autor

E ministro presbiteriano e professor emérito Bruner-Welch
de teologia da Universidade Whitworth. E palestrante
internacional em teologia e autor de diversos livros, entre
eles os comentarios aos evangelhos de Marcos e Lucas,
publicados por Shedd publicacées.

J

mes R. Edwards

31



Agostinianismo protestante hoje

Manfred Svensson

Santo Agostinho (Philippe de

Champaigne, c. 1645-50)

I. Introducao

afirmagio de alguns de que os tempos mudam nio é correta. Na verdade,

quem muda somos nds, nio algo abstrato chamado “o tempo”. O grande

mestre do cristianismo ocidental, Agostinho de Hipona, j tinha conhe-
cimento disso. Em meados do ano 410, ele pregara um sermio cuja introdugio
mencionava coisas das quais as pessoas falam: “Que época ruim”, “Que tempos
dificeis”! Nao ¢ diferente nos dias atuais, em que as pessoas, cristds e nio cristas,
reclamam das mesmas coisas. Santo Agostinho, no entanto, de maneira resoluta
rejeita esse tipo de queixa. Ele diz: “vivamos bem e os tempos serdo bons”. INds so-
mos o tempo, e da forma como somos assim serd o tempo.' Nossa forma de encarar
avida sofreria um impacto se levdssemos a sério Agostinho na maneira de formu-
larmos essas coisas? Comego propondo que essas palavras de Agostinho podem
ser uma corre¢io necessria a dois tipos de cristdos, que aparentemente podem
parecer muito distintos, mas tanto um quanto o outro estdo muito preocupados

com o que para eles significa ser a natureza inica do momento atual.

1Sermao 80,8.

32



O primeiro grupo de cristdos que me vem a mente so aqueles que tém uma
preocupagio muito acentuada a respeito da malignidade presente — ruim o bas-
tante para levar muitos a diagnosticar o mundo como muito doente, em estado
terminal. Nio resta divida de que tal postura é comum no nosso meio hoje, uma
postura de ver o mundo muito difundida nas igrejas e nas correntes teolégicas das
mais variadas. E um problema, todavia nio estou de acordo com a tendéncia de
que nomear o seu problema de “pessimismo” seja o correto. Entretanto, tampouco
concordo de chamar “otimismo” como base no que diz Agostinho “Vivamos bem
e os tempos serdo bons”, porque a resposta de Agostinho dificilmente seria uma
resposta que definiriamos como a mais otimista. Ele ao pregar, por exemplo, um
sermio sobre Efésios 5.15,16 “Redimi o tempo [...], porque os dias sdo maus”
— passagem biblica que teria sido utilizada para examinar o espirito de sua pré6-
pria época — Agostinho comeca o sermdo afirmando categoricamente que os
tempos sio maus... desde Addo.? Pode-se, entdo, concluir que Agostinho nio in-
clui no jogo esse primeiro grupo de cristdos, os que sofrem um disparate em rela-
¢do ao tempo presente; ao contrdrio, deixa-os fora por ele ser concretamente mais
pessimista do que eles, sobretudo no que diz respeito a extensio dos tempos ruins.

Contudo, acredito também que Agostinho advertiria ao segundo grupo, o
mais otimista, e, apesar disso, também muito preocupado em descobrir qual é o
espirito de nosso tempo. Refiro-me neste momento aqueles que tém prazer no
intuito de tentar descrever nossa época como “pés-moderna’, esses nos dizem que
estarfamos passando por uma “mudanca de paradigma’”, a qual a igreja deve se
ajustar, um periodo que, talvez, ndo signifique o fim, mas certamente um novo
tempo. Nio diferente do primeiro grupo de cristaos, Agostinho responderia a esse
segundo grupo, do 4mago da mensagem cristd, dizendo que as mudancas de pa-
radigmas de fato significativas ocorridas na histéria foram duas: a Queda e a Re-
dencio. Dito isso a maneira de John Webster, “A igreja e a teologia estdo entre o
intervalo da primeira vinda de Cristo em humildade, e a segunda vinda de Cristo,
em gléria”; Este intervalo — e ndo outro, cultural, pés-moderno ou qualquer outro

intervalo — é que determina o que a igreja e a teologia devem ser.’ Trata-se de um

2Sermdo167. 1. Veja também o sermdo 296, 11. De todos os textos de Agostinho, o mais
enfético a esse respeito é o sermio 346¢, 1-2.

John Webster, “‘Human Identity in a Postmodern Age” em Angus Morrison (ed.),
Tolerance and Truth Rutherford House, Edinburgo, 2007. p. 78.

33



movimento entre esses intervalos em que hd uma realidade nova a qual se ajustar.
Assim, diante disso, as supostas diferencas entre “moderno” e “pés-moderno” — a
medida que sempre existiram — ambas perdem a importancia, e nosso olhar mais
uma vez se abre para o que nés, homens de todas as épocas, temos em comum.

Entretanto, certamente convém aqui ser um pouco mais preciso no que diz
respeito ao que estou tentando dizer. Nio resta divida de que ¢ louvivel a tenta-
tiva de caracterizar nosso tempo de uma maneira que seja a mais correta possivel:
faz parte da natureza do cristdo e também de qualquer pessoa que pensa tentar
perceber seu préprio tempo, tentar entendé-lo, descrever seus sinais caracteristi-
cos para, com isso, ter uma ideia de como servir melhor em nosso tempo. E bom
que se faga isso e que seja feito da melhor maneira possivel (porque ¢é facil errar,
portanto ¢ fundamental que haja mais pessoas preocupadas em como fazer a coi-
sa da maneira correta). Mas quando esse intento vai em outra direcio — e isso
acontece facilmente —, para a afirmacio de que estamos entrando em um tempo
totalmente novo, diferente da histéria humana de outrora, quando termos como
“p6s-moderno”, “paradigma” adquiri a categoria de uma linguagem escatoldgica,
¢ momento oportuno de parar e refletir. Essa proposta, depois de tudo, pode nos
fazer oscilar em diferentes diregdes, conforme essa fixagio nas mudancas de épo-
cas que podem vir tanto do que a celebram quando dos que a lamentam. Persu-
adir-nos de que estamos diante de algo completamente novo pode, nas maos de
alguns, ser um mecanismo para baixar nossa guarda, uma maneira de fazer com
que deixemos certas posi¢des nio porque elas se mostraram equivocadas, mas,
sim, pela simples “inadequag¢do” a uma novidade, novidade que na realidade pode
ser algo inexistente. Pode-nos levar também, nas maos de outros, a nos concentrar
em determinadas doencgas que se apresentam como sendo urgentes, sintomas de
uma doenga terminal, fazendo com que negligenciemos a preocupagio em lon-
go prazo com todos os problemas humanos. As teorias sobre a histéria ndo sio
inofensivas, ndo devemos permitir que elas determinem nossa agenda numa ou
noutra direcgo.

Em relagdo ao cristianismo dito “pés-moderno” ou dito “emergente”, tenho,
pois, minhas davidas, sobretudo no que diz respeito ao cristianismo que mui-
to facilmente se escandaliza diante do mal presente. Essas duvidas se dissipam
precisamente ao estudar Agostinho e seu mundo: No fim das contas, a época de

Agostinho é muito semelhante a nossa época, logo nio se justifica que fiquemos

34



impressionados com alguma novidade aparente. Agostinho vive numa época de
convulsdo, de desmoronamento de uma unidade politica estdvel, um momento
em que muitos olham para trds em busca de um passado perdido, outros olham
para a frente perguntando se o fim serd iminente, outros perguntando aos astré-
logos a respeito do futuro mais préximo. Podemo-nos sentir familiarizados com
os conflitos Norte-Sul e Leste-Oeste da referida época em relagio a globalizac¢io
e ao pluralismo. O préprio Agostinho recebera cartas indagando-lhe se, por aca-
so, todos ndo adoramos a um ser que “denominamos deus” em todas as religides,
se bem que em cada situacdo se parece mais como um conjunto multiplo deuses;
e seu interlocutor pagdo apresentou isso a Agostinho com engenhosos parado-
x0s, dizendo-lhe que por meio dessa multiplicidade de deuses, todos adoramos
uma unidade dltima em uma “discorde concordia”.* Nao hd nada novo debaixo
do sol.

Diante de tudo isso, nio podemos deixar de reconhecer certos fenémenos
sociais como algo que vimos de perto, pense no desejo da carreira profissional do
jovem Agostinho. Alids, essa obsessdo ji vinha de sua familia, que fez mais de
um sacrificio com o objetivo de tornar o filho um homem de sucesso “a servi¢o
das honras humanas e das falsas riquezas”.> Ao ler as Confissées cuidadosamente,
nos saltard aos olhos a quantidade de pessoas que estavam na mesma situagio de
Agostinho. Quase todos os homens que ele menciona em sua obra, amigos que
ele faz em sua prépria caminhada espiritual, sdo africanos de origem, mas em
alguma etapa de sua ascengdo profissional em Roma ou Mildo: seu amigo Alipio
sai na sua frente ao chegar a Roma para estudar Direito, buscando o caminho do
mundo, “que seus pais tanto lhe haviam decantado”.® Ao ler isso somos tentados a
pensar em muitos evangélicos latino-americanos que faz uma viagem semelhan-
te, tanto em termos geogréficos ao retornar do norte, quanto em termos de sua
biografia espiritual, seus pais ndo tiveram a sorte de ter uma educagio muito boa,
mas tiveram razodvel éxito e possibilidades de pagar uma melhor educagio para
seus filhos; fazem generosos esforgos e os estimulam a continuar estudando para

que se destaquem. Contudo, o leitor de as Confissdes ou de uma boa biografia de

4Carta 16, 4.
*Confesiones 1,9, 14.
SConfesiones V1, 8, 13.

35



Agostinho, saberd que cada um desses personagens — Alipio, Evédio, o préprio
Agostinho —, uma década depois se encontram ao regressar para a Africa. Con-
tudo, ndo como renomados professores de retérica, mas, sim, como bispos. Nao
sabemos qual foi a reacdo de seus pais, o que passou pela cabeca deles, mas ao que
parece, o futuro de sucesso nio era como amigos do imperador em Mildo e sim
como amigos de Deus, na Africa’

No entanto, temos de ser cautelosos ao afirmar que na Africa estava o fu-
turo. Nada sabemos, nés os homens do futuro, e tampouco sabemos o que real-
mente é ser bem-sucedido. Ademais, na Africa, isso nio durou muito se aferida
segundo critérios triviais de sucesso. Poucas geragdes a frente de Agostinho, a
Africa ja parecia completamente infrutifera para o cristianismo. Mas nio foi
uma perda completa; ainda que o cristianismo nio tenha durado muito tempo na
Africa, foi a partir dos escritos cristdos produzidos nessa terra que o restante do
cristianismo foi nutrido nos séculos seguintes bem como no inicio da Reforma
Protestante.?

Esse fato levanta-nos a questdo agostiniana da Reforma e o sentido que ela
pode ter para evangélicos hoje, e como eles podem se aproximar de Agostinho.
Ninguém duvida, a Reforma ¢ um movimento agostinianismo, do comego ao fim.
Alids, em grande parte ndo é um acontecimento limitado ao século XVI, mas nos
séculos subsequentes pode-se afirmar que algum tipo de agostinianismo conti-
nuou sendo a norma. Vé-se que ainda no protestantismo liberal do século XIX,
essa regra ¢ cumprida (Harnack, Troeltsch, Ritschl, todos escreveram ao menos
um livro sobre Agostinho). Contudo, no século XX, essa relagio entusiasmada a
respeito de Agostinho mudou para uma relagio que oscila ora a indiferenca, ora
a rejei¢do ou a uma aceitagdo apenas de labios. Na verdade, aqueles que transitam
no campo dos estudos especializados a respeito de Agostinho pode ter a im-
pressdo, possivelmente correta, de que o século XX foi o século do “agostinianis-
mo-catdlico-romano.” E, via de regra, como costuma suceder em todos os cam-

pos, hoje hd de tudo: temos diferentes tipos de agostinianismo liberal,” alguma

’A oposigio entre os dois amigos encontra-se em Confesiones VIII, 6, 15.

8A esse respeito, veja Oden, Thomas. How Africa Shaped the Christian Mind IVP, 2008.

’Como o melhor expoente desta posigio, veja Eric Gregory, Politics and the Order of
Love, Chicago University Press,Chicago, 2010.

36



proposta do agostinianismo secular’® e o agostinianismo critico pés-moderno,"
o qual Milbank procurou caracterizar a Ortodoxia Radical. Este, é importante
lembrar, ¢ um movimento anglo-catélico, e ainda com pouco impacto sobre o
restante do protestantismo.'?

O que fica do agostinianismo protestante? O quanto desejariamos que ficasse?
O que fica, pode-se argumentar, ¢ o agostinianismo de vérias tradi¢des confessio-
nais e robustas: artigos sobre “o cativeiro pelagiano da igreja” ainda podem ser
encontrados nas melhores revistas de tradi¢do reformada, aplicados devidamente
aos problemas internos do préprio protestantismo.” Mas, na maioria das vezes,
pode-se afirmar que é um agostinianismo puramente antipelagiano. Sempre foi
assim, me dirdo que essa sempre foi a énfase do agostinianismo protestante. Pode
ser, mas essa énfase nio é exclusiva: As Institutas de Calvino teve inicio com uma
reflexdo a respeito do sensus divinitatis, algo tipico do agostinianismo, a fé que
busca o entendimento. Atualmente, entre nés, hd somente resquicio (embora ain-
da exista) desse agostinianismo.™

Meu interesse em continuar com esse artigo comega aqui: o agostinianismo
estritamente antipelagiano ¢, claro, uma manifesta¢do de um cristianismo muito
e exclusivamente centrado na redengio. Se estamos [re]decobrindo a necessidade
de ir além da redencio, podemos voltar nossos olhos para aspectos de Agostinho
que nio estavam no centro de nossa atencao. Isso, diante do restante, faz ainda
mais sentido em vista dos paralelos que j4 mencionei entre nossa época e a época
de Agostinho. Se é verdade que tanto a nossa quanto a de Agostinho sio épo-

cas semelhantes, certamente faz sentido nos perguntar quais controvérsias faziam

Joanna Vecchiarelli, “Hannah Arendt’s Secular Augustinianism” em Augustinian Stud-
ies 30,2,1999.

"John Milbank, “Postmodern Critical Augustinianism: a Short Summa in Forty Two
Responses to Unasked Questions’em Modern Theology 7, 3, 1991.

2Veja, porém, James, K. A. Smith (ed.), Radical Orthodoxy and the Reformed Tradition:
Creation, Covenant, and Participation Baker, Grand Rapids, 2005.

The Pelagian Captivity of the Church” é um titulo, na verdade, de R. C. Sproul em
Modern Reformation 10, 3,2001.

1Que algo fique pode ser visto, por exemplo, em alguns textos programéticos de Alvin
Plantinga. Veja, por exemplo, seu “Augustinian Christian Philosophy” em Gareth Matthews
(ed.) The Augustinian Tradition University of California Press, Los Angeles, 1999.

37



com que um homem sdbio investisse o seu tempo. Quero que indaguemos a nés
mesmos sobre o que significa ser um agostiniano aqui e agora, uma vez que j
temos em mente que o pelagianismo foi, na verdade, a tltima controvérsia (tem-

porariamente falando) que Agostinho enfrentou.

I1. As grandes controvérsias

Direcionemos, portanto, nosso olhar para Agostinho. A vida de Agostinho é
uma jornada por todo o mercado religioso-filoséfico da antiguidade tardia. Uma
época a semelhanga da nossa, pluralista e globalizada, com filosofias e religices
do oriente que disputavam o cora¢io dos homens, e com um teatro similar aos
nossos reality shows. Como dissera o préprio Agostinho, um tempo de amor ao
luxo e de “desperdicio didrio em que os poderosos controlam os fracos”; homens
que preferem a vida a uma casa;"® governantes que antes de qualquer coisa sio
“fornecedores de delicias”, em que é necessirio que haja “prostitutas publicas” para
aqueles que nao podem pagar uma particular, tal medida é a tinica contra a pobre-
za.'® Antes de sua conversio, Agostinho vivenciou quase tudo que o mundo de sua
época oferecia: ainda crianga fora “catélico popular”,’” e logo cedo desdenhou de
todo cristianismo como sendo coisa infantil e de mulheres; tempo depois, em sua
juventude, se tornou maniqueista e cético; durante doze anos, teve uma concubina
a qual abandonou para se casar — entretanto sendo longo o tempo para esperar
(dois anos) o casamento, procurou outra concubina durante esse periodo de espe-
ra do matrimonio; até sua conversio, era um homem muito ocupado em alcancar
o sucesso social — e obteve esse objetivo, chegando a trabalhar na mesma corte
imperial. O préprio Agostinho veio depois a entender que esse desejo pela carreia
profissional tornou-se um obstdculo a sua conversio, talvez tdo grande quanto
sua vida sexual desenfreada (embora grande parte dos leitores de as Confissoes
geralmente s6 se dd conta desta ultima dificuldade).

Contudo, nio focarei nessa etapa da vida de Agostinho. O que procuro é
aprender com as controvérsias, as quais ele se envolveu depois de se converter.

Quais foram aqueles que Agostinho considerou que era importante discutir? Essa

Y Sermao 16, 2.
16Para uma analise como esta veja sobretudo a Ciudad de Dios 11, 20.

"Veja a passagem reveladora de as Confissoes 1,11, 17.

38



pergunta nio ¢ dificil de responder, tendo em vista que ele passou a maior parte
da vida como cristdo escrevendo livros em que os titulos comegavam com um
“contra” contra Secundino, contra as duas cartas dos pelagianos, contra Félix,
contra Maximiano, contra as cartas de Petiliano, etc. Na verdade, de alguma ma-
neira ele conseguiu passar em torno de treze anos discutindo com cada grupo,
sempre pondo fim na polémica no momento exato, e assim dar inicio a préxima
discursdo: treze anos com obras antimaniqueistas, antidonatistas e antipelagianos.
Que esses grupos — maniqueus, donatistas e pelagianos — possam ser de interesse
atual, ¢ a afirmagio que quero defender a seguir.

Primeiro, porém, devemos conhecé-los. Agostinho ao se deparar com os
maniqueus encontrou um grupo que (a0 menos no norte da Africa) se apresen-
tava como cristdos — e que na realidade zombavam dos outros chamando-os de

“semi-cristios”®

—, mas que se entendiam a si mesmos como representantes de
um cristianismo “intelectual”. Eles eram, por exemplo, criticos do Antigo Tes-
tamento e do que eles consideravam o antropomorfismo do mesmo. As criticas
dos maniqueistas cairam numa terra fértil: quando Agostinho os conheceu, ele
havia passado por uma experiéncia negativa ao ler Génesis — entio, eles, vieram
prometendo que lhe daria argumentos e ele ndo seria convidado a sair pela £é*. O
maniqueismo ¢ a forma mais madura que tomou o gnosticismo antigo. A maneira
de todo movimento gndstico, prometia certo conhecimento. E o que prometia
conhecer era a respeito da condi¢do existencial do homem: por que estamos maus
se somos bons? Nio ¢ estranho que eles perceberam nossa situagio como algo a
ser descrito nesses termos. Afinal, muitas das vezes, o ser humano se sente dividi-
do: tem a percepgio de estar inclinado, a0 mesmo tempo, em diregdes distintas. E
precisamente nessa distinta explica¢do desta experiéncia psicolégica comum que
se pode observar a diferenca entre o cristianismo e o maniqueismo. Depois de sua
conversdo, Agostinho veio a explicar que efetivamente nos deparamos, as vezes,
presos entre “duas vontades”. Mas enquanto Agostinho, depois de sua conver-
s@o, explica isso como uma luta entre o velho homem e o novo homem, entre

duas tendéncias de um mesmo homem — afirmando que o “eu estd na verdade

8Contra Fausto 1, 3.
¥ Confissées 111, 5, 9- 6, 10.

39



presente nas duas tendéncias”*— os maniqueus acreditam que essa experiéncia na
realidade mostra que o mal é algo que difere de nosso “verdadeiro eu”, que sentir
essas duas tendéncias em nés é um indicio de que hd na verdade “duas naturezas”,

“duas mentes?”

. O verdadeiro eu, de acordo com eles, ¢ filho da luz, espiritual; o
mal, a0 contrdrio, provem de uma matéria alheia, na qual nosso verdadeiro eu estd
aprisionado. E a percep¢io que temos dessa luta em nés nada mais é do que um
reflexo da eterna luta entre um principio do bem e um principio o mal.

Se existe algo que ¢ caracteristico do maniqueismo ¢é esta concepgio do bem
e do mal, sua concepgio da histéria como uma luta entre duas substincias opostas
do bem e do mal. Nés cristdos desde o inicio reconhecemos que tal conceito do
ponto de vista moral ¢ correto: que a histdria € isso, uma luta entre o bem e o mal;
mas a tese dos maniqueus nio ¢ uma tese moral mas, sim, metafisica: trata-se de
realidades boas em guerra com realidade mds, de um principio eterno do bem em
luta com um principio eterno do mal. Ao contririo desta tese do maniqueus, os
cristdos sustentam que ndo hd um principio eterno do mal, mas, sim, anjos caidos
— que o unico principio eterno é o bem. Todavia, esta resposta cristd — de que
o mal é uma privagio, algo que nio existe em si mesmo, mas, sim, como parasita
da realidade — ninguém a defendeu e explicou de tal maneira como Agostinho.
Conforme escreve em sua obra as Confissdes: “As coisas que se corrompem sio
boas; se fossem o supremo bem nio podia se corromper, mas tampouco podia
se corromper se de maneira alguma fossem boas”.*> O mal é uma desordem das
coisas boas, ou o desejo desordenadamente de querer as coisas boas. De qualquer
maneira, em um caso ou outro, o mal fica impossibilitado de qualquer pretensao
de ser uma realidade Gltima.

Seguimos, porém, para a préxima controvérsia. Ja no final quando ainda
enfrentava os maniqueus, Agostinho ji estava come¢ando um debate com ou-
tro grupo: os donatistas. Trata-se de um discursdo que surgiu um século antes
de Agostinho, diz respeito aqueles que cederam as perseguicoes. Até onde um
“traidor” — e fraditor era quem havia entregado (#radere) os livros sagrados para

os perseguidores — podia continuar fazendo nio apenas parte da igreja, mas

2Conffisses V11, 5,11.
21 Conffissées V111, 10, 22.
22 Confissoes V11,11, 17.

40



também continuar sendo um pastor que realiza atos eclesidsticos legitimos? Po-
deriamos resumir o conflito entre Agostinho e os donatistas com essa pergunta. A
resposta dos donatistas ¢ simples: para eles simplesmente nio fazia sentido con-
ceber a ideia de que possa existir na igreja uma convivéncia pacifica entre maus e
bons. Além disso, acreditavam em si mesmo como sendo os verdadeiros herdeiros
da igreja dos martires, que pareciam ter sido extinguidos com a cristianiza¢io do
império: era necessdrio manter o ideal de uma igreja pura, e, portanto, pequena e
perseguida. Agostinho, ao contrério, embora compartilhasse muito desse ideal®,
se notabiliza pela maneira em que defende as agdes da igreja como vilidas a des-
peito da qualidade (ou falta de qualidade) moral dos membros dela.
Seguramente, o texto que com frequéncia é mais citado por Agostinho sobre
esse tema é o chamado de Cristo para nio separar o trigo do joio antes do fim (Mt
13). Para ele, os donatistas, a0 romper a comunhdo com outros cristaos, estavam
ignorando essa adverténcia de Cristo, estavam antecipando o dia do juizo. Agos-
tinho relembra-os que cada geragio — no que diz respeito a histéria da salvagao

— teve de aguentar certo grupo de “maus” em seu meio:

Ario tolera a multiddo que exige um idolo. Ela ergue um idolo e o adora; Moisés
tolera a milhares de pessoas que murmuram contra Deus e também o ofendem;
Davi tolera a Saul, que o perseguia.[...] Todos os santos servos e amigos de
Deus tiveram de tolerar a alguns do seu povo; e ndo se separavam deles durante

a participagdo dos sacramentos naquela época.**

Sobre Cristo, ele diz a eles em outro lugar, ndo lhes interessa saber nada
que nio esteja na Biblia; mas a imagem de igreja que eles constroem tem como
fundamento a vaidade humana.” Nio resta davida de que isto é uma adverténcia
digna de atengdo a um protestantismo predisposto a se dividir diante de cada mal
possivel que venha a encontrar na prépria comunhio.

O préprio Agostinho certamente cometeu graves erros em sua luta con-
tra os donatistas. As suas cartas 93 e 185 constituem o primeiro esforco de um

cristdo para defender o uso da forga contra outros crentes. Ao criticar os do-

20s seus vérios sermdes sobre os martires testemunham, sobretudo, isso.
%Carta 43, 8, 23.

B Sobre a correcio dos donatistas 1,2.

41



natistas, ele chegou a escrever que a época dos apéstolos e dos martires jd havia
passado.” Tempo depois, ele teve de se arrepender por escrever essas palavras e
de reconhecer que sempre — até o fim da histéria — havera persegui¢des.”’” En-
tretanto, isso ndo deve ser um impedimento para que olhemos questées em que
se detectam adequadamente os problemas dos donatistas. Agostinho diagnostica
nelas problemas tipicos do mundo evangélico contemporineo: nio sio muitos os
donatistas, eles sio perseguidos. Por causa disso, eles, muitas vezes, falam como se
esse fato fosse garantia de integridade, como se pelo fato de ser minoria e de ser
perseguido bastasse como garantia de que estdo professando a verdade.”® “O que
fazemos € o que consideramos santo.”” Esse pensamento deles é o que Agostinho
contesta. Os donatistas gostam do embate, mas ndo da argumentagio.*

O que Agostinho reprova nos donatistas ¢, de certa forma, que a atitude
reativa deles depende de determinadas falsas expectativas. Esperam um nivel de
perfei¢do muito alta para essa vida. Contudo, é precisamente nesse caso que ele
concentrard toda sua discussdo com os pelagianos na etapa final de sua vida. O
Agostinho antipelagiano é, sem duvida, o mais familiar para nés protestantes.
Em as Confissdes, Agostinho dissera a Deus “D4 o que tu ordenas e ordenas o que
queres”,*! e quando as Confissdes eram lidas publicamente, essa frase causava per-
plexidade no monge britinico Peldgio, que acreditava que colocar todas as coisas
nas maos de Deus amenizava a responsabilidade do homem. Pelagio certamente é
diferente dos donatistas: estes sio um movimento popular-eclesial norte africano,
heranga da igreja dos martires, aquele é um asceta britdnico; ao invés de liderar
um movimento popular, a missio de Peldgio tem como objetivo central a elite.
Entretanto, tanto um quanto o outro sio reagdes comuns nos momentos de crise.
E Agostinho capta corretamente o que eles tém em comum.

Normalmente apresenta-se o conflito descrevendo a Agostinho como o de-
fensor da graga, e a Peldgio como defensor do livre-arbitrio. Uma simples com-

pressdo razodvel destes dois homens e do que representam faz com que abando-

%Carta 93,3, 9.

2" Cidade de Deus 18, 52.

BCarta 93,7,22.

Y Carta 93, 4, 14.

OContra as cartas de Petiliano 11, 60, 136.
31 Confissees X, 29, 40.

42



nemos esses clichés. O Agostinho antipelagiano também afirma ser um defensor
da liberdade, assim como Peligio também afirma ser um defensor da graga. E
necessdrio perceber que compreender a graga, todavia, é que Peldgio e o seu cir-
culo representam. Poderiamos chama-lo de uma concepgio “exterior” da graca:
Deus nos deu o livre-arbitrio, o conhecimento da lei e o exemplo de Cristo. Isso
nio ¢ graca? Contudo, nio é com o conhecimento da lei, mas com o amor que
nos colocamos em marcha, que nos esvaziamos. Com isso, hi a pergunta critica
de Agostinho: Procede de Deus o conhecimento que infla, e de nés, ao contrario,
o amor que edifica? E nessa pergunta que podemos estabelecer um divisor de
dguas entre o agostinianismo e o pelagianismo, pois toda a graga exterior que
Peldgio defende, Agostinho entende como necessédrio acrescentar a graga no in-
terior: ndo somente regd-la, mas também fazé-la crescer. Portanto, com isso, de-
veria nio haver dividas de que surge uma maneira singular de olhar a liberdade.
Sdo conhecidas as palavras de Agostinho “Nao é com a liberdade que se alcanga
a graca, mas, sim, com a graga que se alcanga a liberdade”.”> No entanto, nio diz
respeito apenas do caminho que dé acesso a liberdade, e sim do que se entende
por liberdade. Agostinho, porém, entende a liberdade como uma coisa diferente
de autonomia — ele, na verdade, fala dela como uma imitagdo perversa de Deus* —,
sua preocupag¢do torna-se, para nds, completamente contemporinea. E o mo-
mento de voltar o nosso olhar para a atualidade no que diz respeito a todas essas

controvérsias.

III. Quais discussdes sdo importantes hoje?

N6s, evangélicos, estamos acostumados a ressaltar o cardter simples, pragmitico,
da fé cristd, com isso torna-se facil para os evangélicos perder a capacidade de
discutir com adversdrios semelhantes aqueles que Agostinho enfrentou. Tudo isso
nio ¢ irrelevante para olharmos com atengio? Essas controvérsias ndo tiram nosso
foco das batalhas morais que cremos ser fundamentais hoje? Na realidade, as

controvérsias de hoje pressupéem um entendimento muito definido a respeito do

328obre a graga e o livre-arbitriol9, 40.
38obre a correcdo da Graca 8,17.
#Veja a andlise do mesmo fendmeno em as Confissoes 11, 6, 13 ¢ Enarrationes in Psalmos

70,11, 6.

43



que ¢ a liberdade, do que é o mal, do que ¢ a convivéncia entre os que tém opinides
contrdrias a essas controvérsias. Podemos ter uma ideia completamente errada se
imaginarmos que, se nio pensarmos a respeito do assunto, é possivel falar com
maturidade de temas especificos e polémicos.

Portanto, ndo é incomum que Agostinho nio tenha se limitado a discutir com
ascéticos nem com pagaos, que ndo minimizou essas controvérsias entre cristaos,
que ndo pregou um “mero” cristianismo, mas, sim, que sua mente passou pelo es-
torgo purificador dessas trés controvérsias. Dito de outra forma: Agostinho ¢é cris-
tdo platonico, mas o platonismo cristio nio é o agostinianismo especificamente,
mas, sim, o platonismo de qualquer cristdo culto daquele periodo: o préprio de
Agostinho é o platonismo cristio que passou pelo filtro purificador das trés contro-
vérsias que mencionamos aqui. Na verdade, devemos relembrar de que Agostinho
escreveu uma grande obra contra o paganismo, A cidade de Deus, mas a escreveu
depois de ter passado décadas de controvérsias com estes entendimentos rivais do
cristianismo. Vejamos assim: a critica vulgar ao platonismo defende que ele avil-
ta o mundo material, que representa uma filosofia politica utépica e que conclui
antecipadamente muito a respeito das forcas humanas. Nao importa o que quer
que seja em todas essas coisas (e ha algo, mas somente algo certo nessas criticas),
a verdade é que as trés grandes controvérsias doutrinais que analisamos podem
ser vistas como corretivos a cada um destes perigos: o antimaniqueismo retorna a
Agostinho a valoriza¢io do mundo material, o antidonatismo ao reconhecimento
do cariter diverso dos grupos humanos, o antipelagianismo ao descobrimento da
ambivaléncia de nosso préprio coragdo. Nio é uma purificagio menor.

A heranca agostiniana que tem influenciado o Ocidente nem sempre € a
melhor, e, certamente, ler livros cujo subtitulo é um “contra” costuma ser uma ex-
periéncia exaustiva. Contudo, um platonismo cristio purificado pelos trés filtros
dessas controvérsias tem ainda algo para nos dizer. Quais as licdes que existem
para nds nestas trés controvérsias? Examinemo-las inversamente, comegando pe-
los pelagianos. Os pelagianos, em ultima instincia, defendiam a independéncia
do homem, e isso ¢ algo que estd no @mago da cultura contemporinea. Quando
afirmo isso, certamente nio me refiro apenas ao desejo explicito de inserir a
autonomia pessoal como polo que rege a nossa vida; pois, nosso “pelagianismo
secular”, encontra-se da mesma forma representado no sucesso e nas reivindi-

cagdes meritocriticas de nossa cultura. Parte significativa de nosso cristianismo

44



contemporineo corresponde a uma versio simpldria desse pelagianismo: um cris-
tianismo triunfalista que afirma seguir de vitéria em vitéria e no qual Deus é cla-
mado, mas que assume que tudo ou quase tudo depende do poder de quem pede,
e assim sucessivamente. A for¢a corretiva que a leitura de Agostinho oferece nesse
contexto é inquestiondvel.

Entretanto, sdo também inquestionaveis os riscos de que seja mal interpre-
tada. Hé o perigo de que somente se perceba, aqui, a prioridade da graca, e ndo a
compreensio da liberdade que decorre dela; Ha também o perigo de que a reagio
ante a pretensio conduza a um pobre discurso paternalista. Esse tipo de defor-
magio é preocupante pela maneira em que perverte precisamente a misericérdia,
pela qual Agostinho aceita a luta interna que acompanhard cada um de nds, até
o final. A luta entre a carne e o espirito nio significa apenas a vida debaixo da
lei, conforme pensava Agostinho na juventude, mas, sim, também a vida debaixo
da graca. Ao escrever Contra Juliano, Agostinho lembra-nos de que nem os que
sdo contra nem os que sdo a favor do prazer podem negar a luta interna em que
vivemos.* Um antipelagianismo “raiz” nio significa apenas afirmar a primazia da
graca ou do cardter irremediavelmente caido do ser humano. Significa também
um olhar de maturidade a respeito do cardter gradual e sempre incompleto que
faz parte da nossa transformagio nesta vida. Precisamos de um agostinianismo
que se restrinja a um antipelagianismo; mas que nio seja um menos do que isso.

J4, todavia, os donatistas, nos dd vontade de querer trati-los com mais sim-
patia. No meu corag¢io e mente nio hd espaco para compreender os maniqueus
e os pelagianos, mas posso entender os donatistas. Contudo, essa sensagdo que
tenho me faz suspeitar de que muitos evangélicos também a tem, o que pode ser
muito traigoeiro: os donatistas representam um cristianismo reativo; esse cris-
tianismo que, muitas vezes, faz um excelente diagnostico da sociedade ao seu
redor, mas que ¢ estéril em relagdo a essa mesma sociedade. Tem de se perguntar
se realmente os donatistas deveriam ser para nés mais simpdticos do que os mani-
queus e os pelagianos, ou se nao compartilham com alguns dos mesmos problemas
profundos. Enquanto o pelagianismo pode ser considerado uma resposta elitista
e marcadamente ascética diante dos problemas de massificagdo da igreja, o dona-

tismo pode ser visto como uma reagdo popular africana e marcadamente eclesial

3 Contra Juliano 11, 3, 6.

45



diante do mesmo desafio. Diante dos perigos de um cristianismo massificado e
carente de exigéncia, o donatismo respondeu com o intuito de uma comunidade
pura, sem traidores; o pelagianismo, ao contrério, respondeu colocando uma des-
tacada énfase no dever de o homem tomar sobra suas mios a salvagio.

Agostinho tem uma reagio contrdria a ambos, pois ambos pretendem nesta
terra um tipo de perfei¢do que esta reservado para a vida futura. Contudo, ter pre-
sentes esses paralelos, nos condiciona a outro olhar para sua realidade. Porque nés
protestantes acostumamos a ter um olhar atento para denunciar qualquer forma
moderna de pelagianismo, mas na maioria das vezes fazendo tal coisa de uma
perspectiva donatista. O grande calvinista do século XIX, B.B. Warfield, escreveu
numa ocasiao em que a Reforma do século XVI era “o triunfo da doutrina agos-
tiniana da graca contra a doutrina agostiniana da igreja”. Assim, as igrejas atuais
seriam, de certa forma, ramifica¢des de um Agostinho dividido contra si mesmo.
Mas se os dois movimentos, pelagianos e donatistas, estdo relacionados conforme
vimos aqui, logo nio é possivel se salvar de um dos problemas sem se proteger
também contra o outro.*

Tradicionalmente, tem se destacado o Agostinho antidonatista como posi-
¢do eclesioldgica: os reformadores protestantes somaram-se a tradigdo catélica
que os precedia em afirmar que a veracidade dos atos eclesidsticos ndo dependia
da qualidade moral dos pastores, e, certamente, fizeram o correto ao seguir esse
caminho. Mas somos capazes de enxergar como isso tem importincia, além da
eclesiologia, para toda nossa visio de mundo? Se quisermos pensar na relevincia
desta controvérsia para o agostinianismo hoje, devemos vé-la nio apenas como
uma tese sobre os sacramentos: o que estd em jogo ¢ um reconhecimento do ca-
rater misto tanto da igreja quanto das restantes instituicoes e esferas da realidade.
Particularmente, isso se torna realidade na concepgio de tolerincia decorrente de
um olhar como este. Agostinho convidara aos donatistas para tolerar, mas nio
estava entendendo isso como um simples processo de pacificagio ou indiferenga
diante dos conflitos. Lembrando novamente o exemplo de Moisés, este ficou

furioso com aqueles qué murmuravam contra DCU.S, mas ele os suportou com

*Quanto 2 implicagio mutua dessas controvérsias, veja Pelikan, Jaroslav. “An Augustin-
ian Dilemma: Augustine’s Doctrine of Grace versus Augustine’s Doctrine of the Church?”em
Augustinian Studies (Villanova University) 18,1987, pp. 1-29.

46



paciéncia, ndo removeu eles da comunhio do povo de Deus. “Corrigimos aqueles
que sdo possiveis de corrigir, o restante toleramos”.*” Agostinho estd chamando
aos donatistas, particularmente, a suportar, a tolerar, mas estd preservando a legi-
timidade de que considerem e declarem o mal que estio tolerando. Agindo assim,
lembra-nos precisamente de que a tolerancia ¢ sinénimo nio de frouxidao ou de
indiferenga, mas, sim, de paciéncia, que é uma virtude fundamental para resistir
positivamente a males que nio podemos mudar.*® Contudo, é importante relem-
brar que essa tolerincia pode ser cultivada precisamente porque antes se afirma a
bondade de tudo o que é criado. A asser¢io radical dessa bondade dltima é o que
permite agir de maneira diferenciada diante do mal, e a ndo ser somente domi-
nado por ele: a posi¢io antidonatista — e a medida que caminhamos deveriamos
olhar com atengdo para a conexdo entre essas polemicas — depende do que foi
afirmado contra o maniqueus.

No entanto, a atualidade de Agostinho também se estende a pontos di-
ferentes de sua reagdo diante da mediocridade humana. As posi¢des destes
grupos relacionam-se também com o olhar que cada um deles tem no que
diz respeito a vida intelectual do cristianismo. Os pelagianos sdo semelhantes
a nossos amigos intelectuais-seculares, os donatistas a nossas préprias detur-
pag¢des anti-intelectuais. Os pelagianos insultaram Agostinho por ele ser um
mero “argumentador africano”, ele lhes respondia “Admitimos que a nossa
doutrina é do povo”;* os donatistas acusavam ele de “dialético”, que corrom-
pe a simplicidade da fé — Agostinho lhes respondia “Vocés querem brigar,
nio querem debater”.*Mas sua prépria posi¢io tem origem no debate com os
maniqueus, em que aprendeu a iniciar pela fé, mas buscando a compreensio.
Na verdade, ao olhar para trds, para a maneira como Agostinho foi parar no
maniqueismo na juventude, ele admite ter sido enganado pela promessa de

« M ~ ~ . .
uma “mera e simples razdo”. Quem nio seria seduzido por tal promessa, so-

S Carta 93,9, 34

8Para uma aplicagio desse entendimento de tolerincia 2 situagdo contemporinea, veja
meu ensaio “Uma disposi¢do passageira? Em dire¢io a uma concep¢io robusta de mera tole-
rancia” em Una disposicion pasajera Ediciones UDP, 2013.

¥ 0bra Inconclusa contra Juliano 11, 2. Cf. também I, 33.

O Contra as Cartas de Petiliano 11,60, 136.

47



bretudo um jovem que ansiava por conhecer a verdade?*! Essas palavras ndo
devem ser interpretadas como um alerta contra a razdo. Agostinho desenvol-
veu uma metafisica do bom cariter de tudo o que é real contra o maniqueismo,
mas por isso, precisamente, na controvérsia com os maniqueus, a polémica
adquire naturalmente propensio filoséfica: de acordo com Agostinho, 0 mun-
do conhecido como bom ¢ um mundo que nos convida para ser descoberto,
seu “peso, nimero e medida.” Porém, o exercicio racional que implica isso é
uma pratica de seres conscientes de sua enfermidade, na verdade com uma du-
pla enfermidade: ignorantia et difficultas. Trata-se nio somente de que a nossa
vontade seja fraca, tampouco de que apenas nos falte conhecimento, mas, sim,
de que hd um dominio da ignorincia e da impoténcia, ambos nos aprisionam.
Hoje, ¢ comum reconhecer os pré-requisitos nio cognitivos de conhecimento,
a conclusdo de que nossa capacidade de compreender ¢ atingida por questoes
que diz respeito a como amamos, sentimos, cremos; todavia, Agostinho tem
em vista uma relagdo singular da fé com a razdo: ao implicar a aceita¢do do
conhecimento e a concomitante submissio da nossa vontade, esta atende ao
mesmo tempo nossas duas doengas, uma humanidade em que os problemas
ndo se restringem nem a ignorancia, nem a Unica incapacidade ou debilidade
da vontade.

E nessa controvérsia com os maniqueus, portanto, que se dd o inicio da
elaboragdo agostiniana da relagio entre fé e razdo. Os maniqueus, que tomaram a
iniciativa de oferecer a razdo em lugar da fé, terminam nesta espécie esquisita de
racionalismo mitolégico, que define os maniqueus assim como a outros grupos
gnésticos. Mas, por esse mesmo motivo, a resposta agostiniana ao maniqueismo
nio é a simples afirmac¢do da primazia da fé, mas uma dependéncia reciproca
entre os dois. “Para crer compreenda minhas palavras, para compreender creia
na palavra de Deus.”, disse em um sermédo.* O credo ut intellegam apresenta certa
primazia da fé, mas tdo estrutural ao projeto agostinianismo ¢é a codependéncia de
fé e razdo que encontramos frequentemente em sua obra: “Nem todo o que pen-

sa cré, porque alguns pensam para nio crerem; mas todo o que cré pensa, pensa

U 8obre a utilidade de crer 1, 2.
425,46, 3.

48



crendo e cré pensando”.” E esta codependéncia, sem duvida, é significativa para
o modo como Agostinho vé as Escrituras: ndo apenas sua primazia ¢ indiscutivel,
mas também ndo resta nenhuma duivida para ele de que o contetido das Escrituras
é tanto acessivel aos doutores quanto aos incultos. Contudo, a0 mesmo tempo,
nio poupa ironias sobre aqueles que vao até ela acreditando em uma suposta ins-
pira¢do que lhes permita dispensar a humildade de aprender com outros.*

Embora tenha enfatizado o vinculo entre donatistas e pelagianos, ha, pois,
que relembrar que o que estd por tris de tudo isso ¢, em primeiro lugar, uma posi-
¢do antimaniqueista. Foi a controvérsia com os maniqueus que formou o intelecto
de Agostinho, a que o deixou preparado para as duas controvérsias restantes. Ao
enfrentar os maniqueus, Agostinho deixa seu nome marcado na grande tradi¢do
cristd de luta com correntes gnésticas. E af onde permanece gravada no seu inte-
lecto a bondade da criagdo, a necessidade de iniciar com a fé, mas buscar o enten-
dimento, a necessidade de compreender o abismo radical entre Criador e criatura,
a compreensio do paradoxo de tudo o que ocorre na histéria secular. No tempo
como 0 nosso, em que os movimentos gndsticos estio longe de desaparecer, é
imprescindivel trazer de volta essa mentalidade.*

Uma realidade m4 nio existe, e sim um mal que ¢ a auséncia de realidade;
mas essa auséncia de realidade ¢ moralmente muito verdadeira, portanto, esta-
mos diante de qualquer coisa, menos uma minimizagio do mal. O valor pritico
dessa concepgio do mal torna-se claro de imediato: se o mal ndo ¢ um ente, uma
realidade, um grupo, uma parte da realidade, nao se pode destrui-lo. O que tem
de fazer nio € destruir o mal, mas, sim, reordenar nossa vontade. Entretanto, isso
precisamente significa converte-se. Para ser antimaniqueista no basta apenas
ter uma experiéncia de conversdo, ndo se trata de simplesmente sair, como saiu
Agostinho, de uma seita; significa ter uma visio de mundo centrada na conver-
sdo: na necessidade nio de destruir o mal, mas, sim, de redimir o bem que estd

mal. Qui¢d um dia estejamos em condigdes de falar ao mundo atual como falou

B8obre a predestinagio dos santos, 5.

“Para o acesso tanto do inculto quanto do doutor, veja Sobre a doutrina crista 11,9, 14;
para a ironia em relagdo a leitura puramente inspirada, veja o preficio da mesma obra.

“Para uma introdugio ao renascimento do pensamento gnéstico, veja Eric Voegelin,
Nueva Ciencia de la Politica. Katz, Buenos Aires, 2006.

49



Agostinho ao maniqueus: “Junto-me a vocés para lamentar por tudo o que estd
mal, juntem-se vocés a nés em gratiddo pelos bens em que estio o mal”.*

As trés controvérsias as quais nos detemos podem bem ser lidas a luz da cria-
¢io-queda-redengdo como motivos que articulam a visio cristd de mundo; cada
uma das controvérsias responde, em certo sentido, a uma crise ao redor da com-
preensio desses trés aspectos. Conforme costuma-se dizer, a amplitude de nossa
compreensio da reden¢do depende de nossa compreensio da criagio; a pobreza
de um agostinianismo puramente antipelagiano pode muito bem ser entendido
dessa forma, que infelizmente é a grande parte do agostinianismo protestante
vivo hoje. Os que conhecem algo da literatura do século XVI tem conhecimento
de que a Reforma nio se limitou apenas a um movimento antipelagiano, mas
também estava atenta aos surtos maniqueistas e donatistas; contudo, as énfases
que ela nos legou nos deixou com um agostinianismo incompleto. Calvino escreve
Augustinus totus noster, com isso querendo dizer que Agostinho estava totalmente
do seu lado; chegou o momento de dizermos Augustus totus com outro sentido:
que possamos mergulhar em um Agostinho mais complexo e mais completo. O
proveito que isso pode dar ao cristianismo contemporineo nio serd imediato;
todavia, quem estd procurando solugdes imediatas certamente estd longe de com-
preender a imensiddo de problemas nos quais estamos inseridos.

Texto original: Agustinimo Protestante Hoy. Estudios Evangélicos.

Tradugdo: Ubevaldo G. Sampaio

Sobre o autor

E Licenciado em Humanidades pela Universidad Adolfo
Ibafiez, no Chile, e Doutor em Filosofia pela Universidade
de Munique, na Alemanha. E professor do Instituto de
Filosofia da Universidade dos Andes. E autor de livros
introdutorios a C.S. Lewis, Dietrich Bonhoeffer (Clie, 2011)
e Soren Kierkegaard (Clie, 2013).

Manfred Svensson

*Contra a epistola do fundamento 30, 33.

50


http://estudiosevangelicos.org/agustinismo-protestante-hoy/

Ha uma interpretacdo messianica em
poueaio no Apocalipse de Jodo 19.15?

George Camargo

Introducao?

s leituras messidnicas tém sido objetos de estudos na drea de Cristologia

para identificar essa temdtica nas primeiras comunidades cristas. Nesse

sentido, os estudos dos titulos cristolégicos, como as expressdes “Jesus

é o Filho de Deus” (cristologia explicita — titulos dados a Jesus pela comunidade

de fé) e “Jesus ¢ o Filho do Homem” (cristologia implicita — titulo reivindicado

por Jesus como Messias e revelador do Pai), ja geraram (ou melhor: ainda geram!)

debates acalorados entre os especialistas do Novo Testamento. O objetivo deste

artigo ¢ contribuir para esse tema utilizando um verbete grego presente em um
livro biblico do final do primeiro século da era crista.

Ao estudar o Apocalipse de Jodo 19.15, sdo encontrados dois verbetes inte-

ressantes para uma possivel leitura messidnica, a saber: (1) popgaio (rhomphaia —

“espada”) e (2) papdog (rhdbdos — “cetro”). Por questio de delimitagio, neste artigo

serd investigado o uso de pop@aia em relagio ao 1éxico de dominios seménticos

'O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenagio de Aperfeicoamento

de Pessoal de Nivel Superior - Brasil (CAPES) - Cédigo de Financiamento 001.

51



editado por J. P. Louw e E. A. Nice?, a fim de apontar se existe uma interpretagio

messidnica associada a este verbete grego.

NESTLE-ALAND 282 EDICAO [NA28]? BiBLIA DE JERUSALEM [BJ]*
[15a] kol €k T0D otopatog avbtod éxmopedetar [15a] Da sua boca sai uma espada’
poupaio 6&eia, afiada,
[15b] iva év adtf] motdén to £0vn, [15b] para com ela ferir as nagdes;

[15¢] kai avtog monavel ovtovg &v paPde ownpd, [15¢] Ele é quem as apascentard com
um cetro de ferro

[15d] kai adtog motel Thv Anvov tod otvov tod [15d] Ele é quem pisa o lagar do vi-
Bopod ti|g OpmyTig Tod Heod 10D movtokpdTonog, nho do furor da ira de Deus, o Todo-
Poderoso.

Fonte: Elaboragdo prépria, 2020

O segundo 1éxico papooc’ ja foi examinado por R. F. de Sousa (2010), que
avaliou a correspondéncia deste verbete em Isafas 11 da LXX e os Oréculos de
Balaio em Numeros 24 da LXX e no texto hebraico, como também redigiu uma

critica dirigida a J. Schaper’.

LOUW, ]. P; NIDA, E. A., Léxico Grego-Portugués do Novo Testamento baseado em
dominios semdanticos, 2013.

SNeste trabalho, todas citagbes do texto grego do Novo Testamento sio extraidas
da 282 edicio de Barbara Aland e a/ — Novum Testamentum Graece, 2012 [NA28].]J4 os
textos do AT, utiliza-se a LXX editada por Alfred Rahlfs — Sepruaginta, 2004 [LXX].

*As citagbes em portugués do texto biblico do AT e do NT serdo norteadas pela
tradugio da Biblia de Jerusalém, 2006 [B]].

>Segue o comentdrio da BJ, “A espada ¢ a arma da Palavra exterminadora (cf. 1,16;
Is 14,4; 49,2; Os 6,5; Sb 18,15; 27Ts 2,8; Hb 4,12)” (BJ, 2006, p. 2163, nota g).

8Sugere-se a leitura do artigo de SCHNEIDER, C., “paBdoc, pafdite, papdodyod”,
p. 966-971.

"SCHAPER, “Messianism in the Septuaginta of Isaiah and Messianic Intertextu-
ality in the Greek Bible”, p. 376. Segundo R. F. de Sousa, “Ele argumenta que papoog foi
usado ‘metonimicamente’, como referéncia ‘ao instrumento de poder militar/cetro real, a

fim de designar o lider/rei militar, o esperado messias davidico’. Ele afirma que papdog ¢

52



A tradugdo de 197 por rhdbdos poderia ter sido influenciada por uma associagio com
o0 Oriéculo de Balaio de Numeros 24, uma conexdo feita por virios outros textos no
periodo do Segundo Templo. O cariter davidico do ordculo em Isafas 11:1-5 ¢ evi-
dente, mas a auséncia de “elementos davidicos” mais explicitos na tradugdo nio nos
permite imaginar o esforgo de sistematizagio abrangente proposto por Schaper. De
tato, como observei, o tradutor ignora a oportunidade de capitalizar a ideia de um
“ramo” de Davi, em contraste com outros textos que conectam Isafas 11 e Numeros
24. Juntamente com a auséncia de qualquer vestigio do “ramo de David” na tradu-
¢ao de Isaias 4:2, isso poderia sugerir que, se o tradutor tivesse alguma expectativa
messidnica davidica coerente, ndo seria 0 mesmo que atestado por outros grupos
judaicos, e ele ndo tinha intencdo de realgar essa expectativa além do que ele poderia
considerar como uma tradugio fiel do texto hebraico original. [...] Também observei
que a leitura da dltima parte de Isaias 11 nos dd alguns vislumbres das concepgoes
escatolégicas do tradutor. Em particular, apontei para a possivel conexdo com Isaias
65 e para as representagoes atualizadas encontradas na udltima parte do capitulo.
O “cetro” de Isafas 11:1 da LXX entdo, ¢ uma figura messianica? O conteido do
ordculo hebraico, a evidéncia interna da tradugio e o testemunho da interpretacio
judaica de Isafas 11:1-5 sugerem que a resposta ¢ “sim”. No entanto, a tradugio geral
aproximada da passagem na LXX nos impede de avangar muito mais no entendi-

mento da esperanca escatolégica e messidnica do tradutor.®

2. 0 uso de pougaic em dominios semanticos

Examina-se, neste primeiro momento, o conceito de pop@aia em relagio a trés

dominios semanticos, a saber: (1) “armas e armaduras”; (2) “guerrear e lutar”?; (3)

‘um termo que denota o cetro real’, enquanto algumas linhas depois ele também afirma
que ‘duas vezes se refere metaforicamente a nagdes como instrumentos de violéncia (mi-
litar), como varas, nas mios de Deus...” O reconhecimento da variedade de significados
para os termos deve advertir contra conclusées ‘apressadas’.” DE SOUZA, R. F., Escha-
tology and Messianism in LXX Isaiah 1-12,2010, p. 142.

’DE SOUZA, R.F, Eschatology and Messianism in LXX Isaiah 1-12,2010, p. 155-156.

‘LOUW, J. P; NIDA, E. A., Léxico Grego-Portugués do Novo Testamento baseado em
dominios semdnticos, 2013, p. 52-54.

YLOUW,]. P; NIDA, E. A., Léxico Grego-Portugués do Novo Testamento baseado em
dominios semanticos, 2013, p. 489.

53



“sentir pesar, ficar arrependido”. Na Tabela 1, sdo agrupados os léxicos com uma

breve defini¢do e a mengio de referéncias biblicas.

Tabela 1 — Dominios semanticos para o 1éxico poppaio

ARMAS E ARMADURAS

GUERREAR E LUTAR

SENTIR PESAR

[1] 6mhov — “armas”
(Jo 18.3;2 Co 6.7);

[2] movomiia — “armaduras”
(Lc 11.22; Ef 6.11);

[3] &bAov — “porrete”
(Mc 14.43);

[4] popgaio — “espada
comprida” (Ap. 2.12);

2

[5] péyoupa — “espada curta
(Mt 26.55);

[6] Aoyym — “lanca”
(Jo 19.34);

[7] bocdg — “langa pequena”
(Jo 19.29);

[8] Béhog — “dardo”
(Ef6.106);

[9] t6Eov — “arco” (Ap 6.2);

[10] mepikeporaio — “capa-
cete” (Ef6.17);

[11] 6dpag — “couraga”
(Ap 9.9; 1Ts 5.8);

[12] Bupedg — “escudo”
(Ef6.106).

[1] éyeipopon — “guerrear,
travar guerra com, comba-
ter” (Mc 13.8)

[2] bravtdm — “enfrentar em
batalha” (Lc 14.31);

[3] otpatevopan — “fazer
guerra, batalhar” (1Tm 1.18;
2Co 10.4);

[4] molepém — “guerrear,
lutar, guerra, combate”
(Ap 12.7; Mt 24.6);

[5] péyorpo — “ampliagdes
metaforicas do significado
de ‘espada’ como conflito”
(Mt 10.34);

[6] popgaio — “ampliacoes
metaforicas do significado
de ‘espada larga’ como
guerra” (Ap. 6.8);

[1] petapéroyor — “arrepen-
dido” (2Co 7.8);

[2] AMOmn — “pesar, tristeza”
(2C09.7; Lc 22.45);

[3] Aoméopan — “estar triste”
(Mc 10.22);

[4] Avmém — “estado de tris-
teza” (2Co 7.9; Ef 4.30);

[5] cvAAvméopon — “sentir
pesar por” (Mc 3.5);

[6] mepidvmog — “muito tris-
te” (Mt 26.38);

[7] Tqv yooi}y 1épBeTan
pop@oic — uma expressio
idiomatica que significa
“uma espada atravessa a
alma” (Le¢ 2.35).

Fonte: Elaboragdo prépria, 2020

E importante frisar que o léxico poppaia aparece sete vezes no Novo Testamento,

sendo uma vez em Lucas 2.35 e seis vezes no Apocalipse de Jodo (Ap. 1.16; 2.12,

NLOUW,]. P; NIDA, E. A., Léxico Grego-Portugués do Novo Testamento baseado em
dominios semanticos, 2013, p. 285-286.

54




16; 6.8; 19.15, 21). Se for considerado que cada dominio semantico correspon-
de a uma hipétese de leitura, logo as sete referéncias biblicas supramencionadas
podem ser agrupadas assim: (1) Aipdrese 1 — “armas e armaduras™ Ap. 1.16; Ap.
2.12,16; Ap. 19.15, 21; (2) hipotese 2 — “Guerrear e lutar” (Ap. 6.8) e (3) hipdtese
3 — “Sentir pesar, ficar arrependido” (Lc 2.35).

Serd que hd uma leitura messianica do 1éxico popgaia nas trés hipéteses
apresentadas? Em primeiro lugar, pode-se descartar a hipétese 2, pois o texto
biblico de Apocalipse 6.8 (hipétese 2) afirma que a agido da “espada” (poppaia) é
do cavaleiro do cavalo esverdeado e ndo do Messias! Ja para a hipétese 3, alguns
comentadores' apontam uma influéncia de Ezequiel 14.17 — “uma espada hd
de atingir a terra e com ela hei de ferir homens e animais” e de Zacarias 12.10
— “Derramarei sobre a casa de Davi e sobre todo habitante de Jerusalém um es-
pirito de graca e de stplica, e eles olhardo para mim a respeito daquele que eles
transpassaram’ em relagio a expressio idiomatica de Lucas 2.35 (vide Tabela 1).

A primeira hipdtese jd tem uma atestagio de leitura messianica em Isafas e

nos Salmos. Sobre esse assunto, R. H. Charles comenta assim o Apocalipse 1.16:

€k 10D oTOpaTOS avTod Ppoppaio diotopog O&elo Exmopevopévn. cf. Ap. 2.12,

16. Essas palavras remontam a Isaias 11.4, “Ele deve ferir a terra com a vara

2A “nota ¢” da Biblia de Jerusalém (B]) do texto de Lucas 2.35, “Verdadeira Filha
de Sido, Maria suportard em sua prépria vida o destino doloroso de seu povo. Junta-
mente com seu Filho, estard no 4mago dessa contradi¢do pela qual os cora¢oes deverdo
revelar-se pré ou contra Jesus. O simbolo da espada pode ter-se inspirado m Ez. 14,17,
ou segundo outros, em Zc 12,10” (B], 2006, p. 1791, [nota e]). Os comentdrios de Lucas
2.34-35 da Nova Almeida Atualizada (NAA) afirma: “[...] espada se refere ao futuro
sofrimento de Maria na crucificagio de Jesus (veja Jo 19.25)” (NAA, 2017, p. 1831). Ja
a Tradugio Ecuménica Brasileira (TEB) declara, “Aqui como em 1,46 e muitos outros
textos, a alma representa a pessoa. — Inserida como parénese, esta ameaga obscura, cuja
formulagio se inspira sem duvida em Ez 14.17, deve ser compreendida segundo o seu
contexto: Israel vai se dividir diante de Jesus; e Maria serd dilacerada por esse drama. Ou-
tros véem aqui, um anuncio da paixdo (cf. Jo 19.25)” (TEB, p. 1973, nota ). Leon Morris
diz, “[...] Simedo passa a tratar do custo de Maria pagard. A espada (rhomphaia denota
uma espada grande, ndo a pequena mdchaira de 22:36, 38, 49, 52) que traspassard a alma
de Maria é a morte de Jesus. O sofrimento dEle ndo deixara incolume [...]” MORRIS,
L., Lucas, 2005, p. 85.

55



da boca” (aqui a LXX tem 1@ A0y® 10D otopatog avtod), Isaias 49.2; “Ele fez
a minha boca como uma espada afiada” (&g pdyopav 6&€iov). Veja também a
nota em Isaias 19.15, onde parte da cldusula acima se repete: cf. Hebreus 4.12;
2 Tessalonicenses 2.9; 4 Esdras 13.4. A espada que sai da boca do Filho do
Homem ¢ simplesmente um simbolo de sua autoridade judicial. A arte religio-
sa tem sido muito infeliz em representar esse simbolo literalmente como uma
espada que sai da boca de Cristo. popgaia dicTopog — Salmo 149.6 da LXX
(poppaion diotopot = 9510 112) [minha tradugio].®

Robert H. Charles também comenta o Apocalipse 19.15:

Em 15 sio combinados pensamentos e palavras extraidos de Isaias 11.4 e

Salmo 2.9. Mas essa combinagio jd ¢ encontrada em Salmos de Salomio 27.26-

27, 39.

27.26 — exTpiyor DTEPNQAVIAY GRAPTOALDY OG CKELN KEPUNEMG, £V PAPO®

610N pd cvvTpiyol TAGAY VTOGTUGLY VTAOV"

27.27 — 6hoBpevoaL £6vn Tapdvopo £v ALOY® oTORATOG 0VTOD.

27.39 — matdager yop yijv T® LOY® TOD 6TOROTOS AVTOD.

Kol £k ToD 6TOpOTOg 00TOD EKmopeveToL popgaia 0&eia: cf. Ap 1.16, 2.12.

iva &v avtf] motaén to E0vn. De Isaias 11.4, kol wapaietl yijv T@® Aoy® Tod
oTOHOTOS 00TOD, Kol &V IvEDHATL Sl YELE®V Gverel dogi], cf. Salmos de
Salomio 27.26-27,39 (citado acima). Sabedoria 28, 22, évikneg T0v 6ALov 0VK
iy 01 100 6ONOTOS 0VY 6TAMY EvePYEiQ GALL LOY® TOV KOAGLOVTA DTETOEEY.
1 Enoque 62.2, “A palavra da sua boca mata todos os pecadores”. Todas essas
passagens implicam que a espada que sai da boca do Messias é simplesmente

uma figura para condenagio forense ou judicial [...] [minha tradu¢io]™

BCHARLES, R. H., 4 Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St.

John, 1920, vol. I, p. 30.

“CHARLES, R. H., 4 Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St.

John, 1920, vol. II, p. 136.

56



Na mesma diregao, J. J. Collins resume dessa forma a abordagem messidnica

de pougaia.

A imagem da espada saida da boca deriva de Isaias 11,4 e é basica em profecias
messidnicas por volta da virada da era®. O texto hebraico de Isaias fala de ‘vara
da sua boca’, com a qual ele ferird a terra, enquanto matard os perversos com o
sopro da sua boca. A Septuaginta verteu a frase em questdo como “a palavra da
sua boca”, e é citada dessa forma nos Sa/mos de Salomao 17,24-25 [...] O Apo-
calipse de 4 Esdras', aproximadamente contemporineo ao Apocalipse de Jodo,
vislumbra o messias como um homem que se ergue do mar e guerreia contra

uma multidao hostil."”

Charles e Collins estdo alinhados ao perceber que hd uma leitura messianica
de popgaia a partir de ligdes do Antigo Testamento.

Além dessas percepcoes, é interessante destacar que em uma rapida pes-
quisa na LXX, observa-se que hd mais de 230 registros de popgaio com suas
declinagdes, entre eles: Gn 3.24; Ex 5.21; 32.27; Nm 22.23; Js 5.13, S1 21.21 etc.
Aqui, dois pontos se destacam: (1) o verbete popgaio aponta para uma grande
espada de origem possivelmente tricia'® e nio deve ser confundido com o verbete

uéyorpo (uma adaga ou faca) e (2) os Pais da Igreja’ comentaram sobre popgaio

BCollins desenvolveu essa ideia de forma aprofundada na obra — COLLINS, J. J.,
The Scepter and the Star, 2010, p. 49-68.

1* Em 4 Esdras 13,9 se 1é: “E eis que, quando ele viu a investida da multiddo que
se aproximava, ele nem levantou sua mio, tampouco carregava uma langa ou qualquer
arma de guerra; mas apenas vi como ele emitira de sua boca como se fosse uma torrente
de fogo, e doa seus lidbios um hilito flamejante, e de sua lingua ele fez jorrar uma tem-
pestade de fagulhas. Todos estes estavam misturados juntos, a torrente de fogo e o hilito
flamejante e a grande tempestade, cairam sobre a multiddo que investia, preparada para
a batalha, e a queimou por completo, de modo que, subitamente, nada se via da multidao
incontdvel, mas apenas o pé e cinzas, e o cheiro de fumaga” — 4 Esdras 13.9-11 apud
COLLINS, J. ]. 4 imaginagio apocaliptica, 2010, p. 393-394.

YCOLLINS, J.]J. A imaginagao apocaliptica, 2010, p. 393.

18f. MICHAELIS, W., “popgaio”, p. 993-998.

YEm relagdo as citagdes dos Pais da Igreja, é oportuno consultar o verbete popgaio
em LAMPE, G.W. H., 4 Patristic Greek Lexicon, 1961, p. 1218.

57



em textos de Génesis 3.24, de Lucas 2.35, de S1 21.21%. No primeiro ponto, de-
ve-se investigar se hd alguma figura messiinica em pdyoipa, como por exemplo,
nos textos das “pedras de facas” (Js. 5.2 LXX) com a “pedra angular”. No segundo
ponto, Lampe? percebeu uma interagio dos Pais da Igreja com o léxico popgaio
em textos como Gn 3.24 e Lc¢ 2.35.

Consideracoes finais

Este trabalho partiu dos trés dominios semanticos para o 1éxico pougaio a fim de
responder a pergunta: hia uma interpretagdo messidnica para esse verbete grego
em Apocalipse 19.15? Notou-se que para a hipétese 1, onde se encontra o Apo-
calipse 19.15, a resposta ¢ positiva.

Charles e Collins nos apontaram que as cita¢des de popgaioem Ap 1.16; Ap.
2.12,16; Ap.19.15,21, tém relagio com Is 11.4,19.15,49.2 e com 0 S12.9,149.6
— sem perder o olhar para o ordculos de Balaio (Nm 22-24 L.XX). Além disso, as
passagens de Salmos de Salomdo 19.24-25, Hebreus 4.12; 2 Tessalonicenses 2.9
e 4 Esdras 13.4 sdo construgdes derivadas dos textos supramencionados.

Sugerem-se duas pesquisas a fim de verificar se hd uma interpretagio mes-

sianica: (1) no léxico péyarpa e (2) no verbete popgaio nos Pais da Igreja.

Referéncias bibliograficas

BIBLIA. Grego. Novum Testamentum Graece. ALAND, Barbara; Kurt ALAND,
KARAVIDOPOULOS, Johannes; MARTINI, Carlo M.; METZGER, Bruce M.
(eds.). 282 ed. Barueri, SP: Sociedade Biblica do Brasil; Stuttgart: Deutsche Bibelge-
sellschaft, 2012.

BIBLIA. Grego. Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes
edidit Alfred Ralphs. Duo volumina in uno. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft,
2004, 1979, 1935.

BIBLIA. Hebraico. Biblia Hebraica Stuttgartensia. Adrian Schenker (ed.). Funfte, ver-
besserte Auflage. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997, 1967/77.

BIBLIA. Portugués. Biblia de Jerusalém. 42 impressio [Nova edi¢do, revista e ampliada].
Sao Paulo: Paulus, 2006.

BIBLIA. Portugués. Nova Almeida Atualizada. 32 ed. Sdo Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 2017.

BIBLIA. Portugués. Tradugiao Ecuménica da Biblia. Sao Paulo: Loyola, 1994.

CHARLES, R. H. A Critical and Exegetical Commentary on the Revelation of St.
John: With introduction, notes, and Indices also Greek Text and English Translation.
2 vols. New York: Charles Scribner’s Sons, 1920.

58



COLLINS, John J. A imaginagao apocaliptica: Uma introdugio 2 literatura apocaliptica
judaica. Trad. Carlos Guilherme da Silva Magajewski. Sdo Paulo: Paulus, 2010.

COLLINS, John J. The Scepter and the Star: Messianism in light of the Dead Sea
Scrolls. 2*¢ ed. Grand Rapids, MI: Wm. B. Eerdmans, 2010.

DE SOUSA, Rodrigo F. Eschatology and Messianism in LXX Isaiah 1-12. New York:
T&T Clark, 2010.

LAMPE, G. W. H. A Patristic Greek Lexicon. Oxford: Claredon Press, 1961.

LOUW, Johannes P.; NIDA, Eugene A. Léxico Grego-Portugués do Novo Testamen-
to baseado em dominios semanticos. Trad. Vilson Scholz. Barueri, SP: Sociedade
Biblica do Brasil, 2013.

MICHAELIS, Wilhelm. “popgaia”. In: KITTEL, Gerhard; FRIEDRICH, Gerhard.
Theological Dictionary of the New Testament. 10 vols. Trad. e ed. Geoffrey W. Bro-
miley. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1964-1976, vol. VI, p. 993-998.

MORRIS, Leon L. Lucas: Introdugio e comentirio. 12 ed. 62 reimpressio. Trad. Gordon
Chown. Sao Paulo: Vida Nova, 2005.

SCHAPER, Joachim. “Messianism in the Septuaginta of Isaiah and Messianic Intertex-
tuality in the Greek Bible”. In: KNIBB, Michael A (ed.). The Septuaginta and Mes-
sianism. [Bibliotheca Ephemeridum theologicarum Lovaniensium]. Leuven: Leuven
University Press, 2004, p. 371-380.

SCHNEIDER, Carl. “papdoc, papditm, papdovyos”. In: KITTEL, Gerhard; FRIEDRI-
CH, Gerhard. Theological Dictionary of the New Testament. 10 vols. Trad. e ed. Geo-
firey W. Bromiley. Grand Rapids, Michigan: Eerdmans, 1964-1976, vol. VI, p. 966-971.

Sobre o autor
E Doutorando em engenharia elétrica (UFRJ) e mestrando
em teologia (PUC-Ri0). E bacharel em teologia (EST-

1 Mackenzie/SP), mestre em engenharia elétrica (UFRJ) e
,\ ;,A mestre em engenharia de energia (UFRJ). E membro da
' Igreja Presbiteriana do Brasil.

George Camargo dos Santos

59



Lancamentos

discipulado genuino

Completando a carreira com alegria
Orientacdes de Deus para lidar com o envelhecimento

J. . Packer | 14x21cm | 96 p

Nesse livro, o renomado tedlogo e autor J. |. Packer nos
desafia a abracar a velhice como uma oportunidade de
aprendizado continuo, de planejamento cuidadoso e de

A palavra pastoral e as histérias pessoais de Packer nos
incentivam a seguir em frente — com perseveranca e
graga — rumo ao chamado divino, para gue assim
possamos continuar a glorificar a Deus em NOSsO
envelhecimento e chegar ao fim da vida com alegria.

DEUS

REALMENTE
ORDENOU O
GENOCIDIO?

Como compreender
ajustica de Deus

Paul Copan e Matthew Flannagan

Deus realmente ordenou o genocidio?
Como compreender a justica de Deus

Paul Copan e Matthew Flannagan | 16x23 cm | 400 p.

Seria possivel gue uma divindade boa, generosa e amorosa
ordenasse a matanga de nacdes inteiras? Muitas vezes
evitamos a leitura de passagens complicadas do Antigo
Testamento e saltamos rapidamente para as paginas sobre
Jesus, que ama os inimigos e é generoso em perdoar. Mas a
pergunta permanece sem resposta.

Nesta obra, Paul Copan une-se a Matthew Flannagan para lidar
com algumas das passagens mais desconfortaveis das
Escrituras. Juntos, eles gjudam cristaos e descrentes a
compreender as implicagdes biblicas, teoldgicas, filosoficas e
éticas dos textos do Antigo Testamento que tratam da guerra.

Mentiras em que os homens acreditam e a
verdade que os liberta

Robert Wolgemuth | 15,5x22,5 cm | 320 p.

Nesta obra, Robert Wolgemuth mostra como podemos
responder com a verdade do evangelho as mentiras
sobre: Deus, nds mesmos, o pecado, a sexualidade, o
casamento, o trabalho e o mundo

Ao ler este livro, vocé descobrird que essas mentiras
tém tirado sua alegria e liberdade, além da intimidade
com Deus e com outras pessoas. Sera relembrado de
que sempre pode correr para Jesus, o Salvador,
pedindo humildemente que ele o encha de seu Espfrito
e trave suas batalhas. Chegou a hora de desmascarar
as estratégias de Satanas e fazer uso da arma que
Deus nos deu para a batalha: a verdade, a Unica capaz
de mudar todas as coisas.




