
32

Agostinianismo protestante hoje

Manfred Svensson

I. Introdução

A afirmação de alguns de que os tempos mudam não é correta. Na verdade, 
quem muda somos nós, não algo abstrato chamado “o tempo”. O grande 
mestre do cristianismo ocidental, Agostinho de Hipona, já tinha conhe-

cimento disso. Em meados do ano 410, ele pregara um sermão cuja introdução 
mencionava coisas das quais as pessoas falam: “Que época ruim”, “Que tempos 
difíceis”! Não é diferente nos dias atuais, em que as pessoas, cristãs e não cristãs, 
reclamam das mesmas coisas. Santo Agostinho, no entanto, de maneira resoluta 
rejeita esse tipo de queixa. Ele diz: “vivamos bem e os tempos serão bons”. Nós so-
mos o tempo, e da forma como somos assim será o tempo.1 Nossa forma de encarar 
a vida sofreria um impacto se levássemos a sério Agostinho na maneira de formu-
larmos essas coisas? Começo propondo que essas palavras de Agostinho podem 
ser uma correção necessária a dois tipos de cristãos, que aparentemente podem 
parecer muito distintos, mas tanto um quanto o outro estão muito preocupados 
com o que para eles significa ser a natureza única do momento atual.

1Sermão 80,8.

Sa
nt

o 
A

go
st

in
ho

 (P
hi

lip
pe

 d
e 

Ch
am

pa
ig

ne
, c

. 1
64

5–
50

)



33

O primeiro grupo de cristãos que me vem à mente são aqueles que têm uma 
preocupação muito acentuada a respeito da malignidade presente — ruim o bas-
tante para levar muitos a diagnosticar o mundo como muito doente, em estado 
terminal. Não resta dúvida de que tal postura é comum no nosso meio hoje, uma 
postura de ver o mundo muito difundida nas igrejas e nas correntes teológicas das 
mais variadas. É um problema, todavia não estou de acordo com a tendência de 
que nomear o seu problema de “pessimismo” seja o correto. Entretanto, tampouco 
concordo de chamar “otimismo” como base no que diz Agostinho “Vivamos bem 
e os tempos serão bons”, porque a resposta de Agostinho dificilmente seria uma 
resposta que definiríamos como a mais otimista. Ele ao pregar, por exemplo, um 
sermão sobre Efésios 5.15,16 “Redimi o tempo [...], porque os dias são maus”  
— passagem bíblica que teria sido utilizada para examinar o espírito de sua pró-
pria época — Agostinho começa o sermão afirmando categoricamente que os 
tempos são maus... desde Adão.2 Pode-se, então, concluir que Agostinho não in-
clui no jogo esse primeiro grupo de cristãos, os que sofrem um disparate em rela-
ção ao tempo presente; ao contrário, deixa-os fora por ele ser concretamente mais 
pessimista do que eles, sobretudo no que diz respeito à extensão dos tempos ruins. 

Contudo, acredito também que Agostinho advertiria ao segundo grupo, o 
mais otimista, e, apesar disso, também muito preocupado em descobrir qual é o 
espírito de nosso tempo. Refiro-me neste momento àqueles que têm prazer no 
intuito de tentar descrever nossa época como “pós-moderna”, esses nos dizem que 
estaríamos passando por uma “mudança de paradigma”, à qual a igreja deve se 
ajustar, um período que, talvez, não signifique o fim, mas certamente um novo 
tempo. Não diferente do primeiro grupo de cristãos, Agostinho responderia a esse 
segundo grupo, do âmago da mensagem cristã, dizendo que as mudanças de pa-
radigmas de fato significativas ocorridas na história foram duas: a Queda e a Re-
denção. Dito isso à maneira de John Webster, “A igreja e a teologia estão entre o 
intervalo da primeira vinda de Cristo em humildade, e a segunda vinda de Cristo, 
em glória”; Este intervalo — e não outro, cultural, pós-moderno ou qualquer outro 
intervalo — é que determina o que a igreja e a teologia devem ser.3 Trata-se de um 

2Sermão167. 1. Veja também o sermão 296, 11. De todos os textos de Agostinho, o mais 
enfático a esse respeito é o sermão 346c, 1-2.

3John Webster, “Human Identity in a Postmodern Age” em Angus Morrison (ed.),  
Tolerance and Truth Rutherford House, Edinburgo, 2007. p. 78.



34

movimento entre esses intervalos em que há uma realidade nova à qual se ajustar. 
Assim, diante disso, as supostas diferenças entre “moderno” e “pós-moderno” — à 
medida que sempre existiram — ambas perdem a importância, e nosso olhar mais 
uma vez se abre para o que nós, homens de todas as épocas, temos em comum.

Entretanto, certamente convém aqui ser um pouco mais preciso no que diz 
respeito ao que estou tentando dizer. Não resta dúvida de que é louvável a tenta-
tiva de caracterizar nosso tempo de uma maneira que seja a mais correta possível: 
faz parte da natureza do cristão e também de qualquer pessoa que pensa tentar 
perceber seu próprio tempo, tentar entendê-lo, descrever seus sinais característi-
cos para, com isso, ter uma ideia de como servir melhor em nosso tempo. É bom 
que se faça isso e que seja feito da melhor maneira possível (porque é fácil errar, 
portanto é fundamental que haja mais pessoas preocupadas em como fazer a coi-
sa da maneira correta). Mas quando esse intento vai em outra direção — e isso 
acontece facilmente —, para a afirmação de que estamos entrando em um tempo 
totalmente novo, diferente da história humana de outrora, quando termos como 
“pós-moderno”, “paradigma” adquiri a categoria de uma linguagem escatológica, 
é momento oportuno de parar e refletir. Essa proposta, depois de tudo, pode nos 
fazer oscilar em diferentes direções, conforme essa fixação nas mudanças de épo-
cas que podem vir tanto do que a celebram quando dos que a lamentam. Persu-
adir-nos de que estamos diante de algo completamente novo pode, nas mãos de 
alguns, ser um mecanismo para baixar nossa guarda, uma maneira de fazer com 
que deixemos certas posições não porque elas se mostraram equivocadas, mas, 
sim, pela simples “inadequação” a uma novidade, novidade que na realidade pode 
ser algo inexistente. Pode-nos levar também, nas mãos de outros, a nos concentrar 
em determinadas doenças que se apresentam como sendo urgentes, sintomas de 
uma doença terminal, fazendo com que negligenciemos a preocupação em lon-
go prazo com todos os problemas humanos. As teorias sobre a história não são 
inofensivas, não devemos permitir que elas determinem nossa agenda numa ou 
noutra direção.

Em relação ao cristianismo dito “pós-moderno” ou dito “emergente”, tenho, 
pois, minhas dúvidas, sobretudo no que diz respeito ao cristianismo que mui-
to facilmente se escandaliza diante do mal presente. Essas dúvidas se dissipam 
precisamente ao estudar Agostinho e seu mundo: No fim das contas, a época de 
Agostinho é muito semelhante a nossa época, logo não se justifica que fiquemos 



35

impressionados com alguma novidade aparente. Agostinho vive numa época de 
convulsão, de desmoronamento de uma unidade política estável, um momento 
em que muitos olham para trás em busca de um passado perdido, outros olham 
para a frente perguntando se o fim será iminente, outros perguntando aos astró-
logos a respeito do futuro mais próximo. Podemo-nos sentir familiarizados com 
os conflitos Norte-Sul e Leste-Oeste da referida época em relação à globalização 
e ao pluralismo. O próprio Agostinho recebera cartas indagando-lhe se, por aca-
so, todos não adoramos a um ser que “denominamos deus” em todas as religiões, 
se bem que em cada situação se parece mais como um conjunto múltiplo deuses; 
e seu interlocutor pagão apresentou isso a Agostinho com engenhosos parado-
xos, dizendo-lhe que por meio dessa multiplicidade de deuses, todos adoramos 
uma unidade última em uma “discorde concordia”.4 Não há nada novo debaixo 
do sol.

Diante de tudo isso, não podemos deixar de reconhecer certos fenômenos 
sociais como algo que vimos de perto, pense no desejo da carreira profissional do 
jovem Agostinho. Aliás, essa obsessão já vinha de sua família, que fez mais de 
um sacrifício com o objetivo de tornar o filho um homem de sucesso “a serviço 
das honras humanas e das falsas riquezas”.5 Ao ler as Confissões cuidadosamente, 
nos saltará aos olhos a quantidade de pessoas que estavam na mesma situação de 
Agostinho. Quase todos os homens que ele menciona em sua obra, amigos que 
ele faz em sua própria caminhada espiritual, são africanos de origem, mas em 
alguma etapa de sua ascenção profissional em Roma ou Milão: seu amigo Alípio 
sai na sua frente ao chegar a Roma para estudar Direito, buscando o caminho do 
mundo, “que seus pais tanto lhe haviam decantado”.6 Ao ler isso somos tentados a 
pensar em muitos evangélicos latino-americanos que faz uma viagem semelhan-
te, tanto em termos geográficos ao retornar do norte, quanto em termos de sua 
biografia espiritual, seus pais não tiveram a sorte de ter uma educação muito boa, 
mas tiveram razoável êxito e possibilidades de pagar uma melhor educação para 
seus filhos; fazem generosos esforços e os estimulam a continuar estudando para 
que se destaquem. Contudo, o leitor de as Confissões ou de uma boa biografia de 

4Carta 16, 4.
5Confesiones I, 9, 14.
6Confesiones VI, 8, 13.



36

Agostinho, saberá que cada um desses personagens — Alípio, Evódio, o próprio 
Agostinho —, uma década depois se encontram ao regressar para a África. Con-
tudo, não como renomados professores de retórica, mas, sim, como bispos. Não 
sabemos qual foi a reação de seus pais, o que passou pela cabeça deles, mas ao que 
parece, o futuro de sucesso não era como amigos do imperador em Milão e sim 
como amigos de Deus, na África.7

No entanto, temos de ser cautelosos ao afirmar que na África estava o fu-
turo. Nada sabemos, nós os homens do futuro, e tampouco sabemos o que real-
mente é ser bem-sucedido. Ademais, na África, isso não durou muito se aferida 
segundo critérios triviais de sucesso. Poucas gerações a frente de Agostinho, a 
África já parecia completamente infrutífera para o cristianismo. Mas não foi 
uma perda completa; ainda que o cristianismo não tenha durado muito tempo na 
África, foi a partir dos escritos cristãos produzidos nessa terra que o restante do 
cristianismo foi nutrido nos séculos seguintes bem como no início da Reforma 
Protestante.8

Esse fato levanta-nos a questão agostiniana da Reforma e o sentido que ela 
pode ter para evangélicos hoje, e como eles podem se aproximar de Agostinho. 
Ninguém duvida, a Reforma é um movimento agostinianismo, do começo ao fim. 
Aliás, em grande parte não é um acontecimento limitado ao século XVI, mas nos 
séculos subsequentes pode-se afirmar que algum tipo de agostinianismo conti-
nuou sendo a norma. Vê-se que ainda no protestantismo liberal do século XIX, 
essa regra é cumprida (Harnack, Troeltsch, Ritschl, todos escreveram ao menos 
um livro sobre Agostinho). Contudo, no século XX, essa relação entusiasmada a 
respeito de Agostinho mudou para uma relação que oscila ora a indiferença, ora 
a rejeição ou a uma aceitação apenas de lábios. Na verdade, aqueles que transitam 
no campo dos estudos especializados a respeito de Agostinho pode ter a im-
pressão, possivelmente correta, de que o século XX foi o século do “agostinianis-
mo-católico-romano.” E, via de regra, como costuma suceder em todos os cam-
pos, hoje há de tudo: temos diferentes tipos de agostinianismo liberal,9 alguma 

7A oposição entre os dois amigos encontra-se em Confesiones VIII, 6, 15.
8A esse respeito, veja Oden, Thomas. How Africa Shaped the Christian Mind IVP, 2008.
9Como o melhor expoente desta posição, veja Eric Gregory, Politics and the Order of 

Love, Chicago University Press,Chicago, 2010. 



37

proposta do agostinianismo secular10 e o agostinianismo crítico pós-moderno,11 
o qual Milbank procurou caracterizar a Ortodoxia Radical. Este, é importante 
lembrar, é um movimento anglo-católico, e ainda com pouco impacto sobre o 
restante do protestantismo.12

O que fica do agostinianismo protestante? O quanto desejaríamos que ficasse? 
O que fica, pode-se argumentar, é o agostinianismo de várias tradições confessio-
nais e robustas: artigos sobre “o cativeiro pelagiano da igreja” ainda podem ser 
encontrados nas melhores revistas de tradição reformada, aplicados devidamente 
aos problemas internos do próprio protestantismo.13 Mas, na maioria das vezes, 
pode-se afirmar que é um agostinianismo puramente antipelagiano. Sempre foi 
assim, me dirão que essa sempre foi a ênfase do agostinianismo protestante. Pode 
ser, mas essa ênfase não é exclusiva: As Institutas de Calvino teve início com uma 
reflexão a respeito do sensus divinitatis, algo típico do agostinianismo, a fé que 
busca o entendimento. Atualmente, entre nós, há somente resquício (embora ain-
da exista) desse agostinianismo.14   

Meu interesse em continuar com esse artigo começa aqui: o agostinianismo 
estritamente antipelagiano é, claro, uma manifestação de um cristianismo muito 
e exclusivamente centrado na redenção. Se estamos [re]decobrindo a necessidade 
de ir além da redenção, podemos voltar nossos olhos para aspectos de Agostinho 
que não estavam no centro de nossa atenção. Isso, diante do restante, faz ainda 
mais sentido em vista dos paralelos que já mencionei entre nossa época e a época 
de Agostinho. Se é verdade que tanto a nossa quanto a de Agostinho são épo-
cas semelhantes, certamente faz sentido nos perguntar quais controvérsias faziam 

10Joanna Vecchiarelli, “Hannah Arendt’s Secular Augustinianism” em Augustinian Stud-
ies 30, 2, 1999. 

11John Milbank, “Postmodern Critical Augustinianism: a Short Summa in Forty Two 
Responses to Unasked Questions”em Modern Theology 7, 3, 1991.

12Veja, porém, James, K. A. Smith (ed.), Radical Orthodoxy and the Reformed Tradition: 
Creation, Covenant, and Participation Baker, Grand Rapids, 2005.

13The Pelagian Captivity of the Church” é um título, na verdade, de R. C. Sproul em 
Modern Reformation 10, 3, 2001. 

14Que algo fique pode ser visto, por exemplo, em alguns textos programáticos de Alvin 
Plantinga. Veja, por exemplo, seu “Augustinian Christian Philosophy” em Gareth Matthews 
(ed.) The Augustinian Tradition University of California Press, Los Angeles, 1999. 



38

com que um homem sábio investisse o seu tempo. Quero que indaguemos a nós 
mesmos sobre o que significa ser um agostiniano aqui e agora, uma vez que já 
temos em mente que o pelagianismo foi, na verdade, a última controvérsia (tem-
porariamente falando) que Agostinho enfrentou.

II. As grandes controvérsias

Direcionemos, portanto, nosso olhar para Agostinho. A vida de Agostinho é 
uma jornada por todo o mercado religioso-filosófico da antiguidade tardia. Uma 
época à semelhança da nossa, pluralista e globalizada, com filosofias e religiões 
do oriente que disputavam o coração dos homens, e com um teatro similar aos 
nossos reality shows. Como dissera o próprio Agostinho, um tempo de amor ao 
luxo e de “desperdício diário em que os poderosos controlam os fracos”; homens 
que preferem a vida a uma casa;15 governantes que antes de qualquer coisa são 
“fornecedores de delícias”, em que é necessário que haja “prostitutas públicas” para 
aqueles que não podem pagar uma particular, tal medida é a única contra a pobre-
za.16 Antes de sua conversão, Agostinho vivenciou quase tudo que o mundo de sua 
época oferecia: ainda criança fora “católico popular”,17 e logo cedo desdenhou de 
todo cristianismo como sendo coisa infantil e de mulheres; tempo depois, em sua 
juventude, se tornou maniqueísta e cético; durante doze anos, teve uma concubina 
à qual abandonou para se casar — entretanto sendo longo o tempo para esperar 
(dois anos) o casamento, procurou outra concubina durante esse período de espe-
ra do matrimônio; até sua conversão, era um homem muito ocupado em alcançar 
o sucesso social — e obteve esse objetivo, chegando a trabalhar na mesma corte 
imperial. O próprio Agostinho veio depois a entender que esse desejo pela carreia 
profissional tornou-se um obstáculo à sua conversão, talvez tão grande quanto 
sua vida sexual desenfreada (embora grande parte dos leitores de as Confissões 
geralmente só se dá conta desta última dificuldade).

Contudo, não focarei nessa etapa da vida de Agostinho. O que procuro é 
aprender com as controvérsias, as quais ele se envolveu depois de se converter. 
Quais foram aqueles que Agostinho considerou que era importante discutir? Essa 

15Sermão 16, 2. 
16Para uma análise como esta veja sobretudo a Ciudad de Dios II, 20.
17Veja a passagem reveladora de as Confissões I, 11, 17. 



39

pergunta não é difícil de responder, tendo em vista que ele passou a maior parte 
da vida como cristão escrevendo livros em que os títulos começavam com um 
“contra”: contra Secundino, contra as duas cartas dos pelagianos, contra Félix, 
contra Maximiano, contra as cartas de Petiliano, etc. Na verdade, de alguma ma-
neira ele conseguiu passar em torno de treze anos discutindo com cada grupo, 
sempre pondo fim na polêmica no momento exato, e assim dar início à próxima 
discursão: treze anos com obras antimaniqueistas, antidonatistas e antipelagianos. 
Que esses grupos – maniqueus, donatistas e pelagianos – possam ser de interesse 
atual, é a afirmação que quero defender a seguir.  

Primeiro, porém, devemos conhecê-los. Agostinho ao se deparar com os 
maniqueus encontrou um grupo que (ao menos no norte da África) se apresen-
tava como cristãos — e que na realidade zombavam dos outros chamando-os de 
“semi-cristãos”18 —, mas que se entendiam a si mesmos como representantes de 
um cristianismo “intelectual”. Eles eram, por exemplo, críticos do Antigo Tes-
tamento e do que eles consideravam o antropomorfismo do mesmo. As críticas 
dos maniqueístas caíram numa terra fértil: quando Agostinho os conheceu, ele 
havia passado por uma experiência negativa ao ler Gênesis — então, eles, vieram 
prometendo que lhe daria argumentos e ele não seria convidado a sair pela fé19. O 
maniqueísmo é a forma mais madura que tomou o gnosticismo antigo. À maneira 
de todo movimento gnóstico, prometia certo conhecimento. E o que prometia 
conhecer era a respeito da condição existencial do homem: por que estamos maus 
se somos bons? Não é estranho que eles perceberam nossa situação como algo a 
ser descrito nesses termos. Afinal, muitas das vezes, o ser humano se sente dividi-
do: tem a percepção de estar inclinado, ao mesmo tempo, em direções distintas. É 
precisamente nessa distinta explicação desta experiência psicológica comum que 
se pode observar a diferença entre o cristianismo e o maniqueísmo. Depois de sua 
conversão, Agostinho veio a explicar que efetivamente nos deparamos, às vezes, 
presos entre “duas vontades”. Mas enquanto Agostinho, depois de sua conver-
são, explica isso como uma luta entre o velho homem e o novo homem, entre 
duas tendências de um mesmo homem — afirmando que o “eu está na verdade 

18Contra Fausto I, 3.
19Confissões III, 5, 9- 6, 10. 



40

presente nas duas tendências”20— os maniqueus acreditam que essa experiência na 
realidade mostra que o mal é algo que difere  de  nosso “verdadeiro eu”, que sentir 
essas duas tendências em nós é um indicio de que há na verdade “duas naturezas”, 
“duas mentes21”. O verdadeiro eu, de acordo com eles, é filho da luz, espiritual; o 
mal, ao contrário, provem de uma matéria alheia, na qual nosso verdadeiro eu está 
aprisionado. E a percepção que temos dessa luta em nós nada mais é do que um 
reflexo da eterna luta entre um princípio do bem e um princípio o mal.

Se existe algo que é característico do maniqueísmo é esta concepção do bem 
e do mal, sua concepção da história como uma luta entre duas substâncias opostas 
do bem e do mal. Nós cristãos desde o início reconhecemos que tal conceito do 
ponto de vista moral é correto: que a história é isso, uma luta entre o bem e o mal; 
mas a tese dos maniqueus não é uma tese moral mas, sim, metafísica: trata-se de 
realidades boas em guerra com realidade más, de um princípio eterno do bem em 
luta com um princípio eterno do mal. Ao contrário desta tese do maniqueus, os 
cristãos sustentam que não há um princípio eterno do mal, mas, sim, anjos caídos 
— que o único princípio eterno é o bem. Todavia, esta resposta cristã — de que 
o mal é uma privação, algo que não existe em si mesmo, mas, sim, como parasita 
da realidade — ninguém a defendeu e explicou de tal maneira como Agostinho. 
Conforme escreve em sua obra as Confissões: “As coisas que se corrompem são 
boas; se fossem o supremo bem não podia se corromper, mas tampouco podia 
se  corromper se de maneira alguma fossem boas”.22 O mal é uma desordem das 
coisas boas, ou o desejo desordenadamente de querer as coisas boas. De qualquer 
maneira, em um caso ou outro, o mal fica impossibilitado de qualquer pretensão 
de ser uma realidade última.

Seguimos, porém, para a próxima controvérsia. Já no final quando ainda 
enfrentava os maniqueus, Agostinho já estava começando um debate com ou-
tro grupo: os donatistas. Trata-se de um discursão que surgiu um século antes 
de Agostinho, diz respeito àqueles que cederam às perseguições. Até onde um 
“traidor” — e traditor era quem havia entregado (tradere) os livros sagrados para 
os perseguidores — podia continuar fazendo não apenas parte da igreja, mas 

20Confissões VIII, 5, 11.
21Confissões VIII, 10, 22.
22Confissões VII, 11, 17.



41

também continuar sendo um pastor que realiza atos eclesiásticos legítimos? Po-
deríamos resumir o conflito entre Agostinho e os donatistas com essa pergunta. A 
resposta dos donatistas é simples: para eles simplesmente não fazia sentido con-
ceber a ideia de que possa existir na igreja uma convivência pacífica entre maus e 
bons. Além disso, acreditavam em si mesmo como sendo os verdadeiros herdeiros 
da igreja dos mártires, que pareciam ter sido extinguidos com a cristianização do 
império: era necessário manter o ideal de uma igreja pura, e, portanto, pequena e 
perseguida. Agostinho, ao contrário, embora compartilhasse muito desse ideal23, 
se notabiliza pela maneira em que defende as ações da igreja como válidas a des-
peito da qualidade (ou falta de qualidade) moral dos membros dela. 

Seguramente, o texto que com frequência é mais citado por Agostinho sobre 
esse tema é o chamado de Cristo para não separar o trigo do joio antes do fim (Mt 
13). Para ele, os donatistas, ao romper a comunhão com outros cristãos, estavam 
ignorando essa advertência de Cristo, estavam antecipando o dia do juízo. Agos-
tinho relembra-os que cada geração — no que diz respeito a história da salvação 
— teve de aguentar certo grupo de “maus” em seu meio: 

Arão tolera a multidão que exige um ídolo. Ela ergue um ídolo e o adora; Moisés 
tolera a milhares de pessoas que murmuram contra Deus e também o ofendem; 
Davi tolera a Saul, que o perseguia.[...] Todos os santos servos e amigos de 
Deus tiveram de tolerar a alguns do seu povo; e não se separavam deles durante 
a participação dos sacramentos naquela época.24 

Sobre Cristo, ele diz a eles em outro lugar, não lhes interessa saber nada 
que não esteja na Bíblia; mas a imagem de igreja que eles constroem tem como 
fundamento a vaidade humana.25 Não resta dúvida de que isto é uma advertência 
digna de atenção a um protestantismo predisposto a se dividir diante de cada mal 
possível que venha a encontrar na própria comunhão.     

O próprio Agostinho certamente cometeu graves erros em sua luta con-
tra os donatistas. As suas cartas 93 e 185 constituem o primeiro esforço de um 
cristão para defender o uso da força contra outros crentes.  Ao criticar os do-

23Os seus vários sermões sobre os mártires testemunham, sobretudo, isso.
24Carta 43, 8, 23.
25Sobre a correção dos donatistas 1, 2. 



42

natistas, ele chegou a escrever que a época dos apóstolos e dos mártires já havia 
passado.26 Tempo depois, ele teve de se arrepender por escrever essas palavras e 
de reconhecer que sempre — até o fim da história — haverá perseguições.27 En-
tretanto, isso não deve ser um impedimento para que olhemos questões em que 
se detectam adequadamente os problemas dos donatistas. Agostinho diagnostica 
nelas problemas típicos do mundo evangélico contemporâneo: não são muitos os 
donatistas, eles são perseguidos. Por causa disso, eles, muitas vezes, falam como se 
esse fato fosse garantia de integridade, como se pelo fato de ser minoria e de ser 
perseguido bastasse como garantia de que estão professando a verdade.28 “O que 
fazemos é o que consideramos santo.”29 Esse pensamento deles é o que Agostinho 
contesta. Os donatistas gostam do embate, mas não da argumentação.30 

O que Agostinho reprova nos donatistas é, de certa forma, que a atitude 
reativa deles depende de determinadas falsas expectativas. Esperam um nível de 
perfeição muito alta para essa vida. Contudo, é precisamente nesse caso que ele 
concentrará toda sua discussão com os pelagianos na etapa final de sua vida. O 
Agostinho antipelagiano é, sem dúvida, o mais familiar para nós protestantes. 
Em as Confissões, Agostinho dissera a Deus “Dá o que tu ordenas e ordenas o que 
queres”,31 e quando as Confissões eram lidas publicamente, essa frase causava per-
plexidade no monge britânico Pelágio, que acreditava que colocar todas as coisas 
nas mãos de Deus amenizava a responsabilidade do homem. Pelágio certamente é 
diferente dos donatistas: estes são um movimento popular-eclesial norte africano, 
herança da igreja dos mártires, aquele é um asceta britânico; ao invés de liderar 
um movimento popular, a missão de Pelágio tem como objetivo central a elite. 
Entretanto, tanto um quanto o outro são reações comuns nos momentos de crise. 
E Agostinho capta corretamente o que eles têm em comum.

Normalmente apresenta-se o conflito descrevendo a Agostinho como o de-
fensor da graça, e a Pelágio como defensor do livre-arbítrio. Uma simples com-
pressão razoável destes dois homens e do que representam faz com que abando-

26Carta 93, 3, 9. 
27Cidade de Deus 18, 52.
28Carta 93, 7, 22. 
29Carta 93, 4, 14. 
30Contra as cartas de Petiliano II, 60, 136.
31Confissões X, 29, 40.



43

nemos esses clichês. O Agostinho antipelagiano também afirma ser um defensor 
da liberdade, assim como Pelágio também afirma ser um defensor da graça. É 
necessário perceber que compreender a graça, todavia, é que Pelágio e o seu cír-
culo representam. Poderíamos chamá-lo de uma concepção “exterior” da graça: 
Deus nos deu o livre-arbítrio, o conhecimento da lei e o exemplo de Cristo. Isso 
não é graça? Contudo, não é com o conhecimento da lei, mas com o amor que 
nos colocamos em marcha, que nos esvaziamos. Com isso, há a pergunta crítica 
de Agostinho: Procede de Deus o conhecimento que infla, e de nós, ao contrário, 
o amor que edifica?32 É nessa pergunta que podemos estabelecer um divisor de 
águas entre o agostinianismo e o pelagianismo, pois toda a graça exterior que 
Pelágio defende, Agostinho entende como necessário acrescentar a graça no in-
terior: não somente regá-la, mas também fazê-la crescer. Portanto, com isso, de-
veria não haver dúvidas de que surge uma maneira singular de olhar a liberdade. 
São conhecidas as palavras de Agostinho “Não é com a liberdade que se alcança 
a graça, mas, sim, com a graça que se alcança a liberdade”.33 No entanto, não diz 
respeito apenas do caminho que dá acesso à liberdade, e sim do que se entende 
por liberdade. Agostinho, porém, entende a liberdade como uma coisa diferente 
de autonomia — ele, na verdade, fala dela como uma imitação perversa de Deus34 —, 
sua preocupação torna-se, para nós, completamente contemporânea. É o mo-
mento de voltar o nosso olhar para a atualidade no que diz respeito a todas essas 
controvérsias.

III.  Quais discussões são importantes hoje?

Nós, evangélicos, estamos acostumados a ressaltar o caráter simples, pragmático, 
da fé cristã, com isso torna-se fácil para os evangélicos perder a capacidade de 
discutir com adversários semelhantes àqueles que Agostinho enfrentou. Tudo isso 
não é irrelevante para olharmos com atenção? Essas controvérsias não tiram nosso 
foco das batalhas morais que cremos ser fundamentais hoje? Na realidade, as 
controvérsias de hoje pressupõem um entendimento muito definido a respeito do 

32Sobre  a graça e o livre-arbítrio19, 40.
33Sobre a correção da Graça 8, 17.
34Veja a análise do mesmo fenômeno em as Confissões II, 6, 13 e Enarrationes in Psalmos 

70, II, 6. 



44

que é a liberdade, do que é o mal, do que é a convivência entre os que têm opiniões 
contrárias a essas controvérsias. Podemos ter uma ideia completamente errada se 
imaginarmos que, se não pensarmos a respeito do assunto, é possível falar com 
maturidade de temas específicos e polêmicos.

Portanto, não é incomum que Agostinho não tenha se limitado a discutir com 
ascéticos nem com pagãos, que não minimizou essas controvérsias entre cristãos, 
que não pregou um “mero” cristianismo, mas, sim, que sua mente passou pelo es-
forço purificador dessas três controvérsias.  Dito de outra forma: Agostinho é cris-
tão platônico, mas o platonismo cristão não é o agostinianismo especificamente, 
mas, sim, o platonismo de qualquer cristão culto daquele período: o próprio de  
Agostinho é o platonismo cristão que passou pelo filtro purificador das três contro-
vérsias que mencionamos aqui. Na verdade, devemos relembrar de que Agostinho 
escreveu uma grande obra contra o paganismo, A cidade de Deus, mas a escreveu 
depois de ter passado décadas de controvérsias com estes entendimentos rivais do 
cristianismo. Vejamos assim: a crítica vulgar ao platonismo defende que ele avil-
ta o mundo material, que representa uma filosofia política utópica e que conclui 
antecipadamente muito a respeito das forças humanas. Não importa o que quer 
que seja em todas essas coisas (e há algo, mas somente algo certo nessas críticas), 
a verdade é que as três grandes controvérsias doutrinais que analisamos podem 
ser vistas como corretivos a cada um destes perigos: o antimaniqueísmo retorna a 
Agostinho à valorização do mundo material, o antidonatismo ao reconhecimento 
do caráter diverso dos grupos humanos, o antipelagianismo ao descobrimento da 
ambivalência de nosso próprio coração.  Não é uma purificação menor.

A herança agostiniana que tem influenciado o Ocidente nem sempre é a 
melhor, e, certamente, ler livros cujo subtítulo é um “contra” costuma ser uma ex-
periência exaustiva. Contudo, um platonismo cristão purificado pelos três filtros 
dessas controvérsias tem ainda algo para nos dizer. Quais as lições que existem 
para nós nestas três controvérsias? Examinemo-las inversamente, começando pe-
los pelagianos. Os pelagianos, em última instância, defendiam a independência 
do homem, e isso é algo que está no âmago da cultura contemporânea. Quando 
afirmo isso, certamente não me refiro apenas ao desejo explícito de inserir a 
autonomia pessoal como polo que rege a nossa vida; pois, nosso “pelagianismo 
secular”, encontra-se da mesma forma representado no sucesso e nas reivindi-
cações meritocráticas de nossa cultura. Parte significativa de nosso cristianismo 



45

contemporâneo corresponde a uma versão simplória desse pelagianismo: um cris-
tianismo triunfalista que afirma seguir de vitória em vitória e no qual Deus é cla-
mado, mas que assume que tudo ou quase tudo depende do poder de quem pede, 
e assim sucessivamente. A força corretiva que a leitura de Agostinho oferece nesse 
contexto é inquestionável. 

Entretanto, são também inquestionáveis os riscos de que seja mal interpre-
tada. Há o perigo de que somente se perceba, aqui, a prioridade da graça, e não a 
compreensão da liberdade que decorre dela; Há também o perigo de que a reação 
ante a pretensão conduza a um pobre discurso paternalista. Esse tipo de defor-
mação é preocupante pela maneira em que perverte precisamente a misericórdia, 
pela qual Agostinho aceita a luta interna que acompanhará cada um de nós, até 
o final. A luta entre a carne e o espírito não significa apenas a vida debaixo da 
lei, conforme pensava Agostinho na juventude, mas, sim, também a vida debaixo 
da graça. Ao escrever Contra Juliano, Agostinho lembra-nos de que nem os que 
são contra nem os que são a favor do prazer podem negar a luta interna em que 
vivemos.35 Um antipelagianismo “raiz” não significa apenas afirmar a primazia da 
graça ou do caráter irremediavelmente caído do ser humano. Significa também 
um olhar de maturidade a respeito do caráter gradual e sempre incompleto que 
faz parte da nossa transformação nesta vida. Precisamos de um agostinianismo 
que se restrinja a um antipelagianismo; mas que não seja um menos do que isso. 

Já, todavia, os donatistas, nos dá vontade de querer tratá-los com mais sim-
patia. No meu coração e mente não há espaço para compreender os maniqueus 
e os pelagianos, mas posso entender os donatistas. Contudo, essa sensação que 
tenho me faz suspeitar de que muitos evangélicos também a tem, o que pode ser 
muito traiçoeiro: os donatistas representam um cristianismo reativo; esse cris-
tianismo que, muitas vezes, faz um excelente diagnostico da sociedade ao seu 
redor, mas que é estéril em relação a essa mesma sociedade. Tem de se perguntar 
se realmente os donatistas deveriam ser para nós mais simpáticos do que os mani-
queus e os pelagianos, ou se não compartilham com alguns dos mesmos problemas 
profundos. Enquanto o pelagianismo pode ser considerado uma resposta elitista 
e marcadamente ascética diante dos problemas de massificação da igreja, o dona-
tismo pode ser visto como uma reação popular africana e marcadamente eclesial 

35Contra Juliano II, 3, 6.



46

diante do mesmo desafio. Diante dos perigos de um cristianismo massificado e 
carente de exigência, o donatismo respondeu com o intuito de uma comunidade 
pura, sem traidores; o pelagianismo, ao contrário, respondeu colocando uma des-
tacada ênfase no dever de o homem tomar sobra suas mãos a salvação. 

Agostinho tem uma reação contrária a ambos, pois ambos pretendem nesta 
terra um tipo de perfeição que está reservado para a vida futura. Contudo, ter pre-
sentes esses paralelos, nos condiciona a outro olhar para sua realidade. Porque nós 
protestantes acostumamos a ter um olhar atento para denunciar qualquer forma 
moderna de pelagianismo, mas na maioria das vezes fazendo tal coisa de uma 
perspectiva donatista. O grande calvinista do século XIX, B.B. Warfield, escreveu 
numa ocasião em que a Reforma do século XVI era “o triunfo da doutrina agos-
tiniana da graça contra a doutrina agostiniana da igreja”. Assim, as igrejas atuais 
seriam, de certa forma, ramificações de um Agostinho dividido contra si mesmo. 
Mas se os dois movimentos, pelagianos e donatistas, estão relacionados conforme 
vimos aqui, logo não é possível se salvar de um dos problemas sem se proteger 
também contra o outro.36 

Tradicionalmente, tem se destacado o Agostinho antidonatista como posi-
ção eclesiológica: os reformadores protestantes somaram-se à tradição católica 
que os precedia em afirmar que a veracidade dos atos eclesiásticos não dependia 
da qualidade moral dos pastores, e, certamente, fizeram o correto ao seguir esse 
caminho. Mas somos capazes de enxergar como isso tem importância, além da 
eclesiologia, para toda nossa visão de mundo? Se quisermos pensar na relevância 
desta controvérsia para o agostinianismo hoje, devemos vê-la não apenas como 
uma tese sobre os sacramentos: o que está em jogo é um reconhecimento do ca-
ráter misto tanto da igreja quanto das restantes instituições e esferas da realidade. 
Particularmente, isso se torna realidade na concepção de tolerância decorrente de 
um olhar como este. Agostinho convidara aos donatistas para tolerar, mas não 
estava entendendo isso como um simples processo de pacificação ou indiferença 
diante dos conflitos. Lembrando novamente o exemplo de Moisés, este ficou 
furioso com aqueles que murmuravam contra Deus, mas ele os suportou com 

36Quanto à implicação mútua dessas controvérsias, veja Pelikan, Jaroslav. “An Augustin-
ian Dilemma: Augustine’s Doctrine of Grace versus Augustine’s Doctrine of the Church?” em 
Augustinian Studies (Villanova University) 18, 1987, pp. 1-29.



47

paciência, não removeu eles da comunhão do povo de Deus. “Corrigimos aqueles 
que são possíveis de corrigir, o restante toleramos”.37 Agostinho está chamando 
aos donatistas, particularmente, a suportar, a tolerar, mas está preservando a legi-
timidade de que considerem e declarem o mal que estão tolerando. Agindo assim, 
lembra-nos precisamente de que a tolerância é sinônimo não de frouxidão ou de 
indiferença, mas, sim, de paciência, que é uma virtude fundamental para resistir 
positivamente a males que não podemos mudar.38 Contudo, é importante relem-
brar que essa tolerância pode ser cultivada precisamente porque antes se afirma a 
bondade de tudo o que é criado. A asserção radical dessa bondade última é o que 
permite agir de maneira diferenciada diante do mal, e a não ser somente domi-
nado por ele: a posição antidonatista — e à medida que caminhamos deveríamos 
olhar com atenção para a conexão entre essas polemicas — depende do que foi 
afirmado contra o maniqueus. 

No entanto, a atualidade de Agostinho também se estende a pontos di-
ferentes de sua reação diante da mediocridade humana. As posições destes 
grupos relacionam-se também com o olhar que cada um deles tem no que 
diz respeito à vida intelectual do cristianismo. Os pelagianos são semelhantes 
a nossos amigos intelectuais-seculares, os donatistas a nossas próprias detur-
pações anti-intelectuais. Os pelagianos insultaram Agostinho por ele ser um 
mero “argumentador africano”, ele lhes respondia “Admitimos que a nossa 
doutrina é do povo”;39 os donatistas acusavam ele de “dialético”, que corrom-
pe a simplicidade da fé — Agostinho lhes respondia “Vocês querem brigar, 
não querem debater”.40Mas sua própria posição tem origem no debate com os 
maniqueus, em que aprendeu a iniciar pela fé, mas buscando a compreensão. 
Na verdade, ao olhar para trás, para a maneira como Agostinho foi parar no 
maniqueísmo na juventude, ele admite ter sido enganado pela promessa de 
uma “mera e simples razão”. Quem não seria seduzido por tal promessa, so-

37Carta 93, 9, 34
38Para uma aplicação desse entendimento de tolerância à situação contemporânea, veja 

meu ensaio “Uma disposição passageira? Em direção a uma concepção robusta de mera tole-
rância” em Una disposición pasajera Ediciones UDP, 2013. 

39Obra Inconclusa contra Juliano II, 2. Cf. também I, 33. 
40Contra as Cartas de Petiliano II, 60, 136.



48

bretudo um jovem que ansiava por conhecer a verdade?41 Essas palavras não 
devem ser interpretadas como um alerta contra a razão. Agostinho desenvol-
veu uma metafísica do bom caráter de tudo o que é real contra o maniqueísmo, 
mas por isso, precisamente, na controvérsia com os maniqueus, a polêmica  
adquire naturalmente propensão filosófica: de acordo com Agostinho, o mun-
do conhecido como bom é um mundo que nos convida para ser descoberto, 
seu “peso, número e medida.” Porém, o exercício racional que implica isso é 
uma prática de seres conscientes de sua enfermidade, na verdade com uma du-
pla enfermidade: ignorantia et difficultas. Trata-se não somente de que a nossa 
vontade seja fraca, tampouco de que apenas nos falte conhecimento, mas, sim, 
de que há um domínio da ignorância e da impotência, ambos nos aprisionam. 
Hoje, é comum reconhecer os pré-requisitos não cognitivos de conhecimento, 
a conclusão de que nossa capacidade de compreender é atingida por questões 
que diz respeito a como amamos, sentimos, cremos; todavia, Agostinho tem 
em vista uma relação singular da fé com a razão: ao implicar a aceitação do 
conhecimento e a concomitante submissão da nossa vontade, esta atende ao 
mesmo tempo nossas duas doenças, uma humanidade em que os problemas 
não se restringem nem à ignorância, nem à única incapacidade ou debilidade 
da vontade. 

É nessa controvérsia com os maniqueus, portanto, que se dá o início da 
elaboração agostiniana da relação entre fé e razão. Os maniqueus, que tomaram a 
iniciativa de oferecer a razão em lugar da fé, terminam nesta espécie esquisita de 
racionalismo mitológico, que define os maniqueus assim como a outros grupos 
gnósticos. Mas, por esse mesmo motivo, a resposta agostiniana ao maniqueísmo 
não é a simples afirmação da primazia da fé, mas uma dependência recíproca 
entre os dois. “Para crer compreenda minhas palavras, para compreender creia 
na palavra de Deus.”, disse em um sermão.42 O credo ut intellegam apresenta certa 
primazia da fé, mas tão estrutural ao projeto agostinianismo é a codependência de 
fé e razão que encontramos frequentemente em sua obra: “Nem todo o que pen-
sa crê, porque alguns pensam para não crerem; mas todo o que crê pensa, pensa 

41Sobre a utilidade de crer 1, 2.
42s. 46, 3. 



49

crendo e crê pensando”.43 E esta codependência, sem dúvida, é significativa para 
o modo como Agostinho vê as Escrituras: não apenas sua primazia é indiscutível, 
mas também não resta nenhuma dúvida para ele de que o conteúdo das Escrituras 
é tanto acessível aos doutores quanto aos incultos. Contudo, ao mesmo tempo, 
não poupa ironias sobre aqueles que vão até ela acreditando em uma suposta ins-
piração que lhes permita dispensar a humildade de aprender com outros.44

Embora tenha enfatizado o vínculo entre donatistas e pelagianos, há, pois, 
que relembrar que o que está por trás de tudo isso é, em primeiro lugar, uma posi-
ção antimaniqueista. Foi a controvérsia com os maniqueus que formou o intelecto 
de Agostinho, a que o deixou preparado para as duas controvérsias restantes. Ao 
enfrentar os maniqueus, Agostinho deixa seu nome marcado na grande tradição 
cristã de luta com correntes gnósticas. É aí onde permanece gravada no seu inte-
lecto a bondade da criação, a necessidade de iniciar com a fé, mas buscar o enten-
dimento, a necessidade de compreender o abismo radical entre Criador e criatura, 
a compreensão do paradoxo de tudo o que ocorre na história secular. No tempo 
como o nosso, em que os movimentos gnósticos estão longe de desaparecer, é 
imprescindível trazer de volta essa mentalidade.45

Uma realidade má não existe, e sim um mal que é a ausência de realidade; 
mas essa ausência de realidade é moralmente muito verdadeira, portanto, esta-
mos diante de qualquer coisa, menos uma minimização do mal. O valor prático 
dessa concepção do mal torna-se claro de imediato: se o mal não é um ente, uma 
realidade, um grupo, uma parte da realidade, não se pode destruí-lo. O que tem 
de fazer não é destruir o mal, mas, sim, reordenar nossa vontade. Entretanto, isso 
precisamente significa converte-se. Para ser antimaniqueista não basta apenas 
ter uma experiência de conversão, não se trata de simplesmente sair, como saiu  
Agostinho, de uma seita; significa ter uma visão de mundo centrada na conver-
são: na necessidade não de destruir o mal, mas, sim, de redimir o bem que está 
mal. Quiçá um dia estejamos em condições de falar ao mundo atual como falou  

43Sobre a predestinação dos santos, 5. 
44Para o acesso tanto do inculto quanto do doutor, veja Sobre a doutrina cristã II, 9, 14; 

para a ironia em relação à leitura puramente inspirada, veja o prefácio da mesma obra. 
45Para uma introdução ao renascimento do pensamento gnóstico, veja Eric Voegelin, 

Nueva Ciencia de la Política. Katz, Buenos Aires, 2006.



50

Agostinho ao maniqueus: “Junto-me a vocês para lamentar por tudo o que está 
mal, juntem-se vocês a nós em gratidão pelos bens em que estão o mal”.46

As três controvérsias as quais nos detemos podem bem ser lidas à luz da cria-
ção-queda-redenção como motivos que articulam a visão cristã de mundo; cada 
uma das controvérsias responde, em certo sentido, a uma crise ao redor da com-
preensão desses três aspectos. Conforme costuma-se dizer, a amplitude de nossa 
compreensão da redenção depende de nossa compreensão da criação; a pobreza 
de um agostinianismo puramente antipelagiano pode muito bem ser entendido 
dessa forma, que infelizmente é a grande parte do agostinianismo protestante 
vivo hoje. Os que conhecem algo da literatura do século XVI tem conhecimento 
de que a Reforma não se limitou apenas a um movimento antipelagiano, mas 
também estava atenta aos surtos maniqueístas e donatistas; contudo, as ênfases 
que ela nos legou nos deixou com um agostinianismo incompleto. Calvino escreve 
Augustinus totus noster, com isso querendo dizer que Agostinho estava totalmente 
do seu lado; chegou o momento de dizermos Augustus totus com outro sentido: 
que possamos mergulhar em um Agostinho mais complexo e mais completo. O 
proveito que isso pode dar ao cristianismo contemporâneo não será imediato; 
todavia, quem está procurando soluções imediatas certamente está longe de com-
preender a imensidão de problemas nos quais estamos inseridos.

Texto original: Agustinimo Protestante Hoy. Estudios Evangélicos.

Tradução: Ubevaldo G. Sampaio

46Contra a epístola do fundamento 30, 33. 

É Licenciado em Humanidades pela Universidad Adolfo 
Ibáñez, no Chile, e Doutor em Filosofia pela Universidade 
de Munique, na Alemanha. É professor do Instituto de 
Filosofia da Universidade dos Andes. É autor de livros 
introdutórios a C.S. Lewis, Dietrich Bonhoeffer (Clie, 2011) 
e Soren Kierkegaard (Clie, 2013). 

Sobre o autor

Manfred Svensson

http://estudiosevangelicos.org/agustinismo-protestante-hoy/

