Agostinianismo protestante hoje

Manfred Svensson

Santo Agostinho (Philippe de

Champaigne, c. 1645-50)

I. Introducao

afirmagio de alguns de que os tempos mudam nio é correta. Na verdade,

quem muda somos nds, nio algo abstrato chamado “o tempo”. O grande

mestre do cristianismo ocidental, Agostinho de Hipona, j tinha conhe-
cimento disso. Em meados do ano 410, ele pregara um sermio cuja introdugio
mencionava coisas das quais as pessoas falam: “Que época ruim”, “Que tempos
dificeis”! Nao ¢ diferente nos dias atuais, em que as pessoas, cristds e nio cristas,
reclamam das mesmas coisas. Santo Agostinho, no entanto, de maneira resoluta
rejeita esse tipo de queixa. Ele diz: “vivamos bem e os tempos serdo bons”. INds so-
mos o tempo, e da forma como somos assim serd o tempo.' Nossa forma de encarar
avida sofreria um impacto se levdssemos a sério Agostinho na maneira de formu-
larmos essas coisas? Comego propondo que essas palavras de Agostinho podem
ser uma corre¢io necessria a dois tipos de cristdos, que aparentemente podem
parecer muito distintos, mas tanto um quanto o outro estdo muito preocupados

com o que para eles significa ser a natureza inica do momento atual.

1Sermao 80,8.

32



O primeiro grupo de cristdos que me vem a mente so aqueles que tém uma
preocupagio muito acentuada a respeito da malignidade presente — ruim o bas-
tante para levar muitos a diagnosticar o mundo como muito doente, em estado
terminal. Nio resta divida de que tal postura é comum no nosso meio hoje, uma
postura de ver o mundo muito difundida nas igrejas e nas correntes teolégicas das
mais variadas. E um problema, todavia nio estou de acordo com a tendéncia de
que nomear o seu problema de “pessimismo” seja o correto. Entretanto, tampouco
concordo de chamar “otimismo” como base no que diz Agostinho “Vivamos bem
e os tempos serdo bons”, porque a resposta de Agostinho dificilmente seria uma
resposta que definiriamos como a mais otimista. Ele ao pregar, por exemplo, um
sermio sobre Efésios 5.15,16 “Redimi o tempo [...], porque os dias sdo maus”
— passagem biblica que teria sido utilizada para examinar o espirito de sua pré6-
pria época — Agostinho comeca o sermdo afirmando categoricamente que os
tempos sio maus... desde Addo.? Pode-se, entdo, concluir que Agostinho nio in-
clui no jogo esse primeiro grupo de cristdos, os que sofrem um disparate em rela-
¢do ao tempo presente; ao contrdrio, deixa-os fora por ele ser concretamente mais
pessimista do que eles, sobretudo no que diz respeito a extensio dos tempos ruins.

Contudo, acredito também que Agostinho advertiria ao segundo grupo, o
mais otimista, e, apesar disso, também muito preocupado em descobrir qual é o
espirito de nosso tempo. Refiro-me neste momento aqueles que tém prazer no
intuito de tentar descrever nossa época como “pés-moderna’, esses nos dizem que
estarfamos passando por uma “mudanca de paradigma’”, a qual a igreja deve se
ajustar, um periodo que, talvez, ndo signifique o fim, mas certamente um novo
tempo. Nio diferente do primeiro grupo de cristaos, Agostinho responderia a esse
segundo grupo, do 4mago da mensagem cristd, dizendo que as mudancas de pa-
radigmas de fato significativas ocorridas na histéria foram duas: a Queda e a Re-
dencio. Dito isso a maneira de John Webster, “A igreja e a teologia estdo entre o
intervalo da primeira vinda de Cristo em humildade, e a segunda vinda de Cristo,
em gléria”; Este intervalo — e ndo outro, cultural, pés-moderno ou qualquer outro

intervalo — é que determina o que a igreja e a teologia devem ser.’ Trata-se de um

2Sermdo167. 1. Veja também o sermdo 296, 11. De todos os textos de Agostinho, o mais
enfético a esse respeito é o sermio 346¢, 1-2.

John Webster, “‘Human Identity in a Postmodern Age” em Angus Morrison (ed.),
Tolerance and Truth Rutherford House, Edinburgo, 2007. p. 78.

33



movimento entre esses intervalos em que hd uma realidade nova a qual se ajustar.
Assim, diante disso, as supostas diferencas entre “moderno” e “pés-moderno” — a
medida que sempre existiram — ambas perdem a importancia, e nosso olhar mais
uma vez se abre para o que nés, homens de todas as épocas, temos em comum.

Entretanto, certamente convém aqui ser um pouco mais preciso no que diz
respeito ao que estou tentando dizer. Nio resta divida de que ¢ louvivel a tenta-
tiva de caracterizar nosso tempo de uma maneira que seja a mais correta possivel:
faz parte da natureza do cristdo e também de qualquer pessoa que pensa tentar
perceber seu préprio tempo, tentar entendé-lo, descrever seus sinais caracteristi-
cos para, com isso, ter uma ideia de como servir melhor em nosso tempo. E bom
que se faga isso e que seja feito da melhor maneira possivel (porque ¢é facil errar,
portanto ¢ fundamental que haja mais pessoas preocupadas em como fazer a coi-
sa da maneira correta). Mas quando esse intento vai em outra direcio — e isso
acontece facilmente —, para a afirmacio de que estamos entrando em um tempo
totalmente novo, diferente da histéria humana de outrora, quando termos como
“p6s-moderno”, “paradigma” adquiri a categoria de uma linguagem escatoldgica,
¢ momento oportuno de parar e refletir. Essa proposta, depois de tudo, pode nos
fazer oscilar em diferentes diregdes, conforme essa fixagio nas mudancas de épo-
cas que podem vir tanto do que a celebram quando dos que a lamentam. Persu-
adir-nos de que estamos diante de algo completamente novo pode, nas maos de
alguns, ser um mecanismo para baixar nossa guarda, uma maneira de fazer com
que deixemos certas posi¢des nio porque elas se mostraram equivocadas, mas,
sim, pela simples “inadequag¢do” a uma novidade, novidade que na realidade pode
ser algo inexistente. Pode-nos levar também, nas maos de outros, a nos concentrar
em determinadas doencgas que se apresentam como sendo urgentes, sintomas de
uma doenga terminal, fazendo com que negligenciemos a preocupagio em lon-
go prazo com todos os problemas humanos. As teorias sobre a histéria ndo sio
inofensivas, ndo devemos permitir que elas determinem nossa agenda numa ou
noutra direcgo.

Em relagdo ao cristianismo dito “pés-moderno” ou dito “emergente”, tenho,
pois, minhas davidas, sobretudo no que diz respeito ao cristianismo que mui-
to facilmente se escandaliza diante do mal presente. Essas duvidas se dissipam
precisamente ao estudar Agostinho e seu mundo: No fim das contas, a época de

Agostinho é muito semelhante a nossa época, logo nio se justifica que fiquemos

34



impressionados com alguma novidade aparente. Agostinho vive numa época de
convulsdo, de desmoronamento de uma unidade politica estdvel, um momento
em que muitos olham para trds em busca de um passado perdido, outros olham
para a frente perguntando se o fim serd iminente, outros perguntando aos astré-
logos a respeito do futuro mais préximo. Podemo-nos sentir familiarizados com
os conflitos Norte-Sul e Leste-Oeste da referida época em relagio a globalizac¢io
e ao pluralismo. O préprio Agostinho recebera cartas indagando-lhe se, por aca-
so, todos ndo adoramos a um ser que “denominamos deus” em todas as religides,
se bem que em cada situacdo se parece mais como um conjunto multiplo deuses;
e seu interlocutor pagdo apresentou isso a Agostinho com engenhosos parado-
x0s, dizendo-lhe que por meio dessa multiplicidade de deuses, todos adoramos
uma unidade dltima em uma “discorde concordia”.* Nao hd nada novo debaixo
do sol.

Diante de tudo isso, nio podemos deixar de reconhecer certos fenémenos
sociais como algo que vimos de perto, pense no desejo da carreira profissional do
jovem Agostinho. Alids, essa obsessdo ji vinha de sua familia, que fez mais de
um sacrificio com o objetivo de tornar o filho um homem de sucesso “a servi¢o
das honras humanas e das falsas riquezas”.> Ao ler as Confissées cuidadosamente,
nos saltard aos olhos a quantidade de pessoas que estavam na mesma situagio de
Agostinho. Quase todos os homens que ele menciona em sua obra, amigos que
ele faz em sua prépria caminhada espiritual, sdo africanos de origem, mas em
alguma etapa de sua ascengdo profissional em Roma ou Mildo: seu amigo Alipio
sai na sua frente ao chegar a Roma para estudar Direito, buscando o caminho do
mundo, “que seus pais tanto lhe haviam decantado”.® Ao ler isso somos tentados a
pensar em muitos evangélicos latino-americanos que faz uma viagem semelhan-
te, tanto em termos geogréficos ao retornar do norte, quanto em termos de sua
biografia espiritual, seus pais ndo tiveram a sorte de ter uma educagio muito boa,
mas tiveram razodvel éxito e possibilidades de pagar uma melhor educagio para
seus filhos; fazem generosos esforgos e os estimulam a continuar estudando para

que se destaquem. Contudo, o leitor de as Confissdes ou de uma boa biografia de

4Carta 16, 4.
*Confesiones 1,9, 14.
SConfesiones V1, 8, 13.

35



Agostinho, saberd que cada um desses personagens — Alipio, Evédio, o préprio
Agostinho —, uma década depois se encontram ao regressar para a Africa. Con-
tudo, ndo como renomados professores de retérica, mas, sim, como bispos. Nao
sabemos qual foi a reacdo de seus pais, o que passou pela cabeca deles, mas ao que
parece, o futuro de sucesso nio era como amigos do imperador em Mildo e sim
como amigos de Deus, na Africa’

No entanto, temos de ser cautelosos ao afirmar que na Africa estava o fu-
turo. Nada sabemos, nés os homens do futuro, e tampouco sabemos o que real-
mente é ser bem-sucedido. Ademais, na Africa, isso nio durou muito se aferida
segundo critérios triviais de sucesso. Poucas geragdes a frente de Agostinho, a
Africa ja parecia completamente infrutifera para o cristianismo. Mas nio foi
uma perda completa; ainda que o cristianismo nio tenha durado muito tempo na
Africa, foi a partir dos escritos cristdos produzidos nessa terra que o restante do
cristianismo foi nutrido nos séculos seguintes bem como no inicio da Reforma
Protestante.?

Esse fato levanta-nos a questdo agostiniana da Reforma e o sentido que ela
pode ter para evangélicos hoje, e como eles podem se aproximar de Agostinho.
Ninguém duvida, a Reforma ¢ um movimento agostinianismo, do comego ao fim.
Alids, em grande parte ndo é um acontecimento limitado ao século XVI, mas nos
séculos subsequentes pode-se afirmar que algum tipo de agostinianismo conti-
nuou sendo a norma. Vé-se que ainda no protestantismo liberal do século XIX,
essa regra ¢ cumprida (Harnack, Troeltsch, Ritschl, todos escreveram ao menos
um livro sobre Agostinho). Contudo, no século XX, essa relagio entusiasmada a
respeito de Agostinho mudou para uma relagio que oscila ora a indiferenca, ora
a rejei¢do ou a uma aceitagdo apenas de labios. Na verdade, aqueles que transitam
no campo dos estudos especializados a respeito de Agostinho pode ter a im-
pressdo, possivelmente correta, de que o século XX foi o século do “agostinianis-
mo-catdlico-romano.” E, via de regra, como costuma suceder em todos os cam-

pos, hoje hd de tudo: temos diferentes tipos de agostinianismo liberal,” alguma

’A oposigio entre os dois amigos encontra-se em Confesiones VIII, 6, 15.

8A esse respeito, veja Oden, Thomas. How Africa Shaped the Christian Mind IVP, 2008.

’Como o melhor expoente desta posigio, veja Eric Gregory, Politics and the Order of
Love, Chicago University Press,Chicago, 2010.

36



proposta do agostinianismo secular’® e o agostinianismo critico pés-moderno,"
o qual Milbank procurou caracterizar a Ortodoxia Radical. Este, é importante
lembrar, ¢ um movimento anglo-catélico, e ainda com pouco impacto sobre o
restante do protestantismo.'?

O que fica do agostinianismo protestante? O quanto desejariamos que ficasse?
O que fica, pode-se argumentar, ¢ o agostinianismo de vérias tradi¢des confessio-
nais e robustas: artigos sobre “o cativeiro pelagiano da igreja” ainda podem ser
encontrados nas melhores revistas de tradi¢do reformada, aplicados devidamente
aos problemas internos do préprio protestantismo.” Mas, na maioria das vezes,
pode-se afirmar que é um agostinianismo puramente antipelagiano. Sempre foi
assim, me dirdo que essa sempre foi a énfase do agostinianismo protestante. Pode
ser, mas essa énfase nio é exclusiva: As Institutas de Calvino teve inicio com uma
reflexdo a respeito do sensus divinitatis, algo tipico do agostinianismo, a fé que
busca o entendimento. Atualmente, entre nés, hd somente resquicio (embora ain-
da exista) desse agostinianismo.™

Meu interesse em continuar com esse artigo comega aqui: o agostinianismo
estritamente antipelagiano ¢, claro, uma manifesta¢do de um cristianismo muito
e exclusivamente centrado na redengio. Se estamos [re]decobrindo a necessidade
de ir além da redencio, podemos voltar nossos olhos para aspectos de Agostinho
que nio estavam no centro de nossa atencao. Isso, diante do restante, faz ainda
mais sentido em vista dos paralelos que j4 mencionei entre nossa época e a época
de Agostinho. Se é verdade que tanto a nossa quanto a de Agostinho sio épo-

cas semelhantes, certamente faz sentido nos perguntar quais controvérsias faziam

Joanna Vecchiarelli, “Hannah Arendt’s Secular Augustinianism” em Augustinian Stud-
ies 30,2,1999.

"John Milbank, “Postmodern Critical Augustinianism: a Short Summa in Forty Two
Responses to Unasked Questions’em Modern Theology 7, 3, 1991.

2Veja, porém, James, K. A. Smith (ed.), Radical Orthodoxy and the Reformed Tradition:
Creation, Covenant, and Participation Baker, Grand Rapids, 2005.

The Pelagian Captivity of the Church” é um titulo, na verdade, de R. C. Sproul em
Modern Reformation 10, 3,2001.

1Que algo fique pode ser visto, por exemplo, em alguns textos programéticos de Alvin
Plantinga. Veja, por exemplo, seu “Augustinian Christian Philosophy” em Gareth Matthews
(ed.) The Augustinian Tradition University of California Press, Los Angeles, 1999.

37



com que um homem sdbio investisse o seu tempo. Quero que indaguemos a nés
mesmos sobre o que significa ser um agostiniano aqui e agora, uma vez que j
temos em mente que o pelagianismo foi, na verdade, a tltima controvérsia (tem-

porariamente falando) que Agostinho enfrentou.

I1. As grandes controvérsias

Direcionemos, portanto, nosso olhar para Agostinho. A vida de Agostinho é
uma jornada por todo o mercado religioso-filoséfico da antiguidade tardia. Uma
época a semelhanga da nossa, pluralista e globalizada, com filosofias e religices
do oriente que disputavam o cora¢io dos homens, e com um teatro similar aos
nossos reality shows. Como dissera o préprio Agostinho, um tempo de amor ao
luxo e de “desperdicio didrio em que os poderosos controlam os fracos”; homens
que preferem a vida a uma casa;"® governantes que antes de qualquer coisa sio
“fornecedores de delicias”, em que é necessirio que haja “prostitutas publicas” para
aqueles que nao podem pagar uma particular, tal medida é a tinica contra a pobre-
za.'® Antes de sua conversio, Agostinho vivenciou quase tudo que o mundo de sua
época oferecia: ainda crianga fora “catélico popular”,’” e logo cedo desdenhou de
todo cristianismo como sendo coisa infantil e de mulheres; tempo depois, em sua
juventude, se tornou maniqueista e cético; durante doze anos, teve uma concubina
a qual abandonou para se casar — entretanto sendo longo o tempo para esperar
(dois anos) o casamento, procurou outra concubina durante esse periodo de espe-
ra do matrimonio; até sua conversio, era um homem muito ocupado em alcancar
o sucesso social — e obteve esse objetivo, chegando a trabalhar na mesma corte
imperial. O préprio Agostinho veio depois a entender que esse desejo pela carreia
profissional tornou-se um obstdculo a sua conversio, talvez tdo grande quanto
sua vida sexual desenfreada (embora grande parte dos leitores de as Confissoes
geralmente s6 se dd conta desta ultima dificuldade).

Contudo, nio focarei nessa etapa da vida de Agostinho. O que procuro é
aprender com as controvérsias, as quais ele se envolveu depois de se converter.

Quais foram aqueles que Agostinho considerou que era importante discutir? Essa

Y Sermao 16, 2.
16Para uma analise como esta veja sobretudo a Ciudad de Dios 11, 20.

"Veja a passagem reveladora de as Confissoes 1,11, 17.

38



pergunta nio ¢ dificil de responder, tendo em vista que ele passou a maior parte
da vida como cristdo escrevendo livros em que os titulos comegavam com um
“contra” contra Secundino, contra as duas cartas dos pelagianos, contra Félix,
contra Maximiano, contra as cartas de Petiliano, etc. Na verdade, de alguma ma-
neira ele conseguiu passar em torno de treze anos discutindo com cada grupo,
sempre pondo fim na polémica no momento exato, e assim dar inicio a préxima
discursdo: treze anos com obras antimaniqueistas, antidonatistas e antipelagianos.
Que esses grupos — maniqueus, donatistas e pelagianos — possam ser de interesse
atual, ¢ a afirmagio que quero defender a seguir.

Primeiro, porém, devemos conhecé-los. Agostinho ao se deparar com os
maniqueus encontrou um grupo que (a0 menos no norte da Africa) se apresen-
tava como cristdos — e que na realidade zombavam dos outros chamando-os de

“semi-cristios”®

—, mas que se entendiam a si mesmos como representantes de
um cristianismo “intelectual”. Eles eram, por exemplo, criticos do Antigo Tes-
tamento e do que eles consideravam o antropomorfismo do mesmo. As criticas
dos maniqueistas cairam numa terra fértil: quando Agostinho os conheceu, ele
havia passado por uma experiéncia negativa ao ler Génesis — entio, eles, vieram
prometendo que lhe daria argumentos e ele ndo seria convidado a sair pela £é*. O
maniqueismo ¢ a forma mais madura que tomou o gnosticismo antigo. A maneira
de todo movimento gndstico, prometia certo conhecimento. E o que prometia
conhecer era a respeito da condi¢do existencial do homem: por que estamos maus
se somos bons? Nio ¢ estranho que eles perceberam nossa situagio como algo a
ser descrito nesses termos. Afinal, muitas das vezes, o ser humano se sente dividi-
do: tem a percepgio de estar inclinado, a0 mesmo tempo, em diregdes distintas. E
precisamente nessa distinta explica¢do desta experiéncia psicolégica comum que
se pode observar a diferenca entre o cristianismo e o maniqueismo. Depois de sua
conversdo, Agostinho veio a explicar que efetivamente nos deparamos, as vezes,
presos entre “duas vontades”. Mas enquanto Agostinho, depois de sua conver-
s@o, explica isso como uma luta entre o velho homem e o novo homem, entre

duas tendéncias de um mesmo homem — afirmando que o “eu estd na verdade

8Contra Fausto 1, 3.
¥ Confissées 111, 5, 9- 6, 10.

39



presente nas duas tendéncias”*— os maniqueus acreditam que essa experiéncia na
realidade mostra que o mal é algo que difere de nosso “verdadeiro eu”, que sentir
essas duas tendéncias em nés é um indicio de que hd na verdade “duas naturezas”,

“duas mentes?”

. O verdadeiro eu, de acordo com eles, ¢ filho da luz, espiritual; o
mal, a0 contrdrio, provem de uma matéria alheia, na qual nosso verdadeiro eu estd
aprisionado. E a percep¢io que temos dessa luta em nés nada mais é do que um
reflexo da eterna luta entre um principio do bem e um principio o mal.

Se existe algo que ¢ caracteristico do maniqueismo ¢é esta concepgio do bem
e do mal, sua concepgio da histéria como uma luta entre duas substincias opostas
do bem e do mal. Nés cristdos desde o inicio reconhecemos que tal conceito do
ponto de vista moral ¢ correto: que a histdria € isso, uma luta entre o bem e o mal;
mas a tese dos maniqueus nio ¢ uma tese moral mas, sim, metafisica: trata-se de
realidades boas em guerra com realidade mds, de um principio eterno do bem em
luta com um principio eterno do mal. Ao contririo desta tese do maniqueus, os
cristdos sustentam que ndo hd um principio eterno do mal, mas, sim, anjos caidos
— que o unico principio eterno é o bem. Todavia, esta resposta cristd — de que
o mal é uma privagio, algo que nio existe em si mesmo, mas, sim, como parasita
da realidade — ninguém a defendeu e explicou de tal maneira como Agostinho.
Conforme escreve em sua obra as Confissdes: “As coisas que se corrompem sio
boas; se fossem o supremo bem nio podia se corromper, mas tampouco podia
se corromper se de maneira alguma fossem boas”.*> O mal é uma desordem das
coisas boas, ou o desejo desordenadamente de querer as coisas boas. De qualquer
maneira, em um caso ou outro, o mal fica impossibilitado de qualquer pretensao
de ser uma realidade Gltima.

Seguimos, porém, para a préxima controvérsia. Ja no final quando ainda
enfrentava os maniqueus, Agostinho ji estava come¢ando um debate com ou-
tro grupo: os donatistas. Trata-se de um discursdo que surgiu um século antes
de Agostinho, diz respeito aqueles que cederam as perseguicoes. Até onde um
“traidor” — e fraditor era quem havia entregado (#radere) os livros sagrados para

os perseguidores — podia continuar fazendo nio apenas parte da igreja, mas

2Conffisses V11, 5,11.
21 Conffissées V111, 10, 22.
22 Confissoes V11,11, 17.

40



também continuar sendo um pastor que realiza atos eclesidsticos legitimos? Po-
deriamos resumir o conflito entre Agostinho e os donatistas com essa pergunta. A
resposta dos donatistas ¢ simples: para eles simplesmente nio fazia sentido con-
ceber a ideia de que possa existir na igreja uma convivéncia pacifica entre maus e
bons. Além disso, acreditavam em si mesmo como sendo os verdadeiros herdeiros
da igreja dos martires, que pareciam ter sido extinguidos com a cristianiza¢io do
império: era necessdrio manter o ideal de uma igreja pura, e, portanto, pequena e
perseguida. Agostinho, ao contrério, embora compartilhasse muito desse ideal®,
se notabiliza pela maneira em que defende as agdes da igreja como vilidas a des-
peito da qualidade (ou falta de qualidade) moral dos membros dela.
Seguramente, o texto que com frequéncia é mais citado por Agostinho sobre
esse tema é o chamado de Cristo para nio separar o trigo do joio antes do fim (Mt
13). Para ele, os donatistas, a0 romper a comunhdo com outros cristaos, estavam
ignorando essa adverténcia de Cristo, estavam antecipando o dia do juizo. Agos-
tinho relembra-os que cada geragio — no que diz respeito a histéria da salvagao

— teve de aguentar certo grupo de “maus” em seu meio:

Ario tolera a multiddo que exige um idolo. Ela ergue um idolo e o adora; Moisés
tolera a milhares de pessoas que murmuram contra Deus e também o ofendem;
Davi tolera a Saul, que o perseguia.[...] Todos os santos servos e amigos de
Deus tiveram de tolerar a alguns do seu povo; e ndo se separavam deles durante

a participagdo dos sacramentos naquela época.**

Sobre Cristo, ele diz a eles em outro lugar, ndo lhes interessa saber nada
que nio esteja na Biblia; mas a imagem de igreja que eles constroem tem como
fundamento a vaidade humana.” Nio resta davida de que isto é uma adverténcia
digna de atengdo a um protestantismo predisposto a se dividir diante de cada mal
possivel que venha a encontrar na prépria comunhio.

O préprio Agostinho certamente cometeu graves erros em sua luta con-
tra os donatistas. As suas cartas 93 e 185 constituem o primeiro esforco de um

cristdo para defender o uso da forga contra outros crentes. Ao criticar os do-

20s seus vérios sermdes sobre os martires testemunham, sobretudo, isso.
%Carta 43, 8, 23.

B Sobre a correcio dos donatistas 1,2.

41



natistas, ele chegou a escrever que a época dos apéstolos e dos martires jd havia
passado.” Tempo depois, ele teve de se arrepender por escrever essas palavras e
de reconhecer que sempre — até o fim da histéria — havera persegui¢des.”’” En-
tretanto, isso ndo deve ser um impedimento para que olhemos questées em que
se detectam adequadamente os problemas dos donatistas. Agostinho diagnostica
nelas problemas tipicos do mundo evangélico contemporineo: nio sio muitos os
donatistas, eles sio perseguidos. Por causa disso, eles, muitas vezes, falam como se
esse fato fosse garantia de integridade, como se pelo fato de ser minoria e de ser
perseguido bastasse como garantia de que estdo professando a verdade.”® “O que
fazemos € o que consideramos santo.”” Esse pensamento deles é o que Agostinho
contesta. Os donatistas gostam do embate, mas ndo da argumentagio.*

O que Agostinho reprova nos donatistas ¢, de certa forma, que a atitude
reativa deles depende de determinadas falsas expectativas. Esperam um nivel de
perfei¢do muito alta para essa vida. Contudo, é precisamente nesse caso que ele
concentrard toda sua discussdo com os pelagianos na etapa final de sua vida. O
Agostinho antipelagiano é, sem duvida, o mais familiar para nés protestantes.
Em as Confissdes, Agostinho dissera a Deus “D4 o que tu ordenas e ordenas o que
queres”,*! e quando as Confissdes eram lidas publicamente, essa frase causava per-
plexidade no monge britinico Peldgio, que acreditava que colocar todas as coisas
nas maos de Deus amenizava a responsabilidade do homem. Pelagio certamente é
diferente dos donatistas: estes sio um movimento popular-eclesial norte africano,
heranga da igreja dos martires, aquele é um asceta britdnico; ao invés de liderar
um movimento popular, a missio de Peldgio tem como objetivo central a elite.
Entretanto, tanto um quanto o outro sio reagdes comuns nos momentos de crise.
E Agostinho capta corretamente o que eles tém em comum.

Normalmente apresenta-se o conflito descrevendo a Agostinho como o de-
fensor da graga, e a Peldgio como defensor do livre-arbitrio. Uma simples com-

pressdo razodvel destes dois homens e do que representam faz com que abando-

%Carta 93,3, 9.

2" Cidade de Deus 18, 52.

BCarta 93,7,22.

Y Carta 93, 4, 14.

OContra as cartas de Petiliano 11, 60, 136.
31 Confissees X, 29, 40.

42



nemos esses clichés. O Agostinho antipelagiano também afirma ser um defensor
da liberdade, assim como Peligio também afirma ser um defensor da graga. E
necessdrio perceber que compreender a graga, todavia, é que Peldgio e o seu cir-
culo representam. Poderiamos chama-lo de uma concepgio “exterior” da graca:
Deus nos deu o livre-arbitrio, o conhecimento da lei e o exemplo de Cristo. Isso
nio ¢ graca? Contudo, nio é com o conhecimento da lei, mas com o amor que
nos colocamos em marcha, que nos esvaziamos. Com isso, hi a pergunta critica
de Agostinho: Procede de Deus o conhecimento que infla, e de nés, ao contrario,
o amor que edifica? E nessa pergunta que podemos estabelecer um divisor de
dguas entre o agostinianismo e o pelagianismo, pois toda a graga exterior que
Peldgio defende, Agostinho entende como necessédrio acrescentar a graga no in-
terior: ndo somente regd-la, mas também fazé-la crescer. Portanto, com isso, de-
veria nio haver dividas de que surge uma maneira singular de olhar a liberdade.
Sdo conhecidas as palavras de Agostinho “Nao é com a liberdade que se alcanga
a graca, mas, sim, com a graga que se alcanga a liberdade”.”> No entanto, nio diz
respeito apenas do caminho que dé acesso a liberdade, e sim do que se entende
por liberdade. Agostinho, porém, entende a liberdade como uma coisa diferente
de autonomia — ele, na verdade, fala dela como uma imitagdo perversa de Deus* —,
sua preocupag¢do torna-se, para nds, completamente contemporinea. E o mo-
mento de voltar o nosso olhar para a atualidade no que diz respeito a todas essas

controvérsias.

III. Quais discussdes sdo importantes hoje?

N6s, evangélicos, estamos acostumados a ressaltar o cardter simples, pragmitico,
da fé cristd, com isso torna-se facil para os evangélicos perder a capacidade de
discutir com adversdrios semelhantes aqueles que Agostinho enfrentou. Tudo isso
nio ¢ irrelevante para olharmos com atengio? Essas controvérsias ndo tiram nosso
foco das batalhas morais que cremos ser fundamentais hoje? Na realidade, as

controvérsias de hoje pressupéem um entendimento muito definido a respeito do

328obre a graga e o livre-arbitriol9, 40.
38obre a correcdo da Graca 8,17.
#Veja a andlise do mesmo fendmeno em as Confissoes 11, 6, 13 ¢ Enarrationes in Psalmos

70,11, 6.

43



que ¢ a liberdade, do que é o mal, do que ¢ a convivéncia entre os que tém opinides
contrdrias a essas controvérsias. Podemos ter uma ideia completamente errada se
imaginarmos que, se nio pensarmos a respeito do assunto, é possivel falar com
maturidade de temas especificos e polémicos.

Portanto, ndo é incomum que Agostinho nio tenha se limitado a discutir com
ascéticos nem com pagaos, que ndo minimizou essas controvérsias entre cristaos,
que ndo pregou um “mero” cristianismo, mas, sim, que sua mente passou pelo es-
torgo purificador dessas trés controvérsias. Dito de outra forma: Agostinho ¢é cris-
tdo platonico, mas o platonismo cristio nio é o agostinianismo especificamente,
mas, sim, o platonismo de qualquer cristdo culto daquele periodo: o préprio de
Agostinho é o platonismo cristio que passou pelo filtro purificador das trés contro-
vérsias que mencionamos aqui. Na verdade, devemos relembrar de que Agostinho
escreveu uma grande obra contra o paganismo, A cidade de Deus, mas a escreveu
depois de ter passado décadas de controvérsias com estes entendimentos rivais do
cristianismo. Vejamos assim: a critica vulgar ao platonismo defende que ele avil-
ta o mundo material, que representa uma filosofia politica utépica e que conclui
antecipadamente muito a respeito das forcas humanas. Nao importa o que quer
que seja em todas essas coisas (e ha algo, mas somente algo certo nessas criticas),
a verdade é que as trés grandes controvérsias doutrinais que analisamos podem
ser vistas como corretivos a cada um destes perigos: o antimaniqueismo retorna a
Agostinho a valoriza¢io do mundo material, o antidonatismo ao reconhecimento
do cariter diverso dos grupos humanos, o antipelagianismo ao descobrimento da
ambivaléncia de nosso préprio coragdo. Nio é uma purificagio menor.

A heranca agostiniana que tem influenciado o Ocidente nem sempre € a
melhor, e, certamente, ler livros cujo subtitulo é um “contra” costuma ser uma ex-
periéncia exaustiva. Contudo, um platonismo cristio purificado pelos trés filtros
dessas controvérsias tem ainda algo para nos dizer. Quais as licdes que existem
para nds nestas trés controvérsias? Examinemo-las inversamente, comegando pe-
los pelagianos. Os pelagianos, em ultima instincia, defendiam a independéncia
do homem, e isso ¢ algo que estd no @mago da cultura contemporinea. Quando
afirmo isso, certamente nio me refiro apenas ao desejo explicito de inserir a
autonomia pessoal como polo que rege a nossa vida; pois, nosso “pelagianismo
secular”, encontra-se da mesma forma representado no sucesso e nas reivindi-

cagdes meritocriticas de nossa cultura. Parte significativa de nosso cristianismo

44



contemporineo corresponde a uma versio simpldria desse pelagianismo: um cris-
tianismo triunfalista que afirma seguir de vitéria em vitéria e no qual Deus é cla-
mado, mas que assume que tudo ou quase tudo depende do poder de quem pede,
e assim sucessivamente. A for¢a corretiva que a leitura de Agostinho oferece nesse
contexto é inquestiondvel.

Entretanto, sdo também inquestionaveis os riscos de que seja mal interpre-
tada. Hé o perigo de que somente se perceba, aqui, a prioridade da graca, e ndo a
compreensio da liberdade que decorre dela; Ha também o perigo de que a reagio
ante a pretensio conduza a um pobre discurso paternalista. Esse tipo de defor-
magio é preocupante pela maneira em que perverte precisamente a misericérdia,
pela qual Agostinho aceita a luta interna que acompanhard cada um de nds, até
o final. A luta entre a carne e o espirito nio significa apenas a vida debaixo da
lei, conforme pensava Agostinho na juventude, mas, sim, também a vida debaixo
da graca. Ao escrever Contra Juliano, Agostinho lembra-nos de que nem os que
sdo contra nem os que sdo a favor do prazer podem negar a luta interna em que
vivemos.* Um antipelagianismo “raiz” nio significa apenas afirmar a primazia da
graca ou do cardter irremediavelmente caido do ser humano. Significa também
um olhar de maturidade a respeito do cardter gradual e sempre incompleto que
faz parte da nossa transformagio nesta vida. Precisamos de um agostinianismo
que se restrinja a um antipelagianismo; mas que nio seja um menos do que isso.

J4, todavia, os donatistas, nos dd vontade de querer trati-los com mais sim-
patia. No meu corag¢io e mente nio hd espaco para compreender os maniqueus
e os pelagianos, mas posso entender os donatistas. Contudo, essa sensagdo que
tenho me faz suspeitar de que muitos evangélicos também a tem, o que pode ser
muito traigoeiro: os donatistas representam um cristianismo reativo; esse cris-
tianismo que, muitas vezes, faz um excelente diagnostico da sociedade ao seu
redor, mas que ¢ estéril em relagdo a essa mesma sociedade. Tem de se perguntar
se realmente os donatistas deveriam ser para nés mais simpdticos do que os mani-
queus e os pelagianos, ou se nao compartilham com alguns dos mesmos problemas
profundos. Enquanto o pelagianismo pode ser considerado uma resposta elitista
e marcadamente ascética diante dos problemas de massificagdo da igreja, o dona-

tismo pode ser visto como uma reagdo popular africana e marcadamente eclesial

3 Contra Juliano 11, 3, 6.

45



diante do mesmo desafio. Diante dos perigos de um cristianismo massificado e
carente de exigéncia, o donatismo respondeu com o intuito de uma comunidade
pura, sem traidores; o pelagianismo, ao contrério, respondeu colocando uma des-
tacada énfase no dever de o homem tomar sobra suas mios a salvagio.

Agostinho tem uma reagio contrdria a ambos, pois ambos pretendem nesta
terra um tipo de perfei¢do que esta reservado para a vida futura. Contudo, ter pre-
sentes esses paralelos, nos condiciona a outro olhar para sua realidade. Porque nés
protestantes acostumamos a ter um olhar atento para denunciar qualquer forma
moderna de pelagianismo, mas na maioria das vezes fazendo tal coisa de uma
perspectiva donatista. O grande calvinista do século XIX, B.B. Warfield, escreveu
numa ocasiao em que a Reforma do século XVI era “o triunfo da doutrina agos-
tiniana da graca contra a doutrina agostiniana da igreja”. Assim, as igrejas atuais
seriam, de certa forma, ramifica¢des de um Agostinho dividido contra si mesmo.
Mas se os dois movimentos, pelagianos e donatistas, estdo relacionados conforme
vimos aqui, logo nio é possivel se salvar de um dos problemas sem se proteger
também contra o outro.*

Tradicionalmente, tem se destacado o Agostinho antidonatista como posi-
¢do eclesioldgica: os reformadores protestantes somaram-se a tradigdo catélica
que os precedia em afirmar que a veracidade dos atos eclesidsticos ndo dependia
da qualidade moral dos pastores, e, certamente, fizeram o correto ao seguir esse
caminho. Mas somos capazes de enxergar como isso tem importincia, além da
eclesiologia, para toda nossa visio de mundo? Se quisermos pensar na relevincia
desta controvérsia para o agostinianismo hoje, devemos vé-la nio apenas como
uma tese sobre os sacramentos: o que estd em jogo ¢ um reconhecimento do ca-
rater misto tanto da igreja quanto das restantes instituicoes e esferas da realidade.
Particularmente, isso se torna realidade na concepgio de tolerincia decorrente de
um olhar como este. Agostinho convidara aos donatistas para tolerar, mas nio
estava entendendo isso como um simples processo de pacificagio ou indiferenga
diante dos conflitos. Lembrando novamente o exemplo de Moisés, este ficou

furioso com aqueles qué murmuravam contra DCU.S, mas ele os suportou com

*Quanto 2 implicagio mutua dessas controvérsias, veja Pelikan, Jaroslav. “An Augustin-
ian Dilemma: Augustine’s Doctrine of Grace versus Augustine’s Doctrine of the Church?”em
Augustinian Studies (Villanova University) 18,1987, pp. 1-29.

46



paciéncia, ndo removeu eles da comunhio do povo de Deus. “Corrigimos aqueles
que sdo possiveis de corrigir, o restante toleramos”.*” Agostinho estd chamando
aos donatistas, particularmente, a suportar, a tolerar, mas estd preservando a legi-
timidade de que considerem e declarem o mal que estio tolerando. Agindo assim,
lembra-nos precisamente de que a tolerancia ¢ sinénimo nio de frouxidao ou de
indiferenga, mas, sim, de paciéncia, que é uma virtude fundamental para resistir
positivamente a males que nio podemos mudar.*® Contudo, é importante relem-
brar que essa tolerincia pode ser cultivada precisamente porque antes se afirma a
bondade de tudo o que é criado. A asser¢io radical dessa bondade dltima é o que
permite agir de maneira diferenciada diante do mal, e a ndo ser somente domi-
nado por ele: a posi¢io antidonatista — e a medida que caminhamos deveriamos
olhar com atengdo para a conexdo entre essas polemicas — depende do que foi
afirmado contra o maniqueus.

No entanto, a atualidade de Agostinho também se estende a pontos di-
ferentes de sua reagdo diante da mediocridade humana. As posi¢des destes
grupos relacionam-se também com o olhar que cada um deles tem no que
diz respeito a vida intelectual do cristianismo. Os pelagianos sdo semelhantes
a nossos amigos intelectuais-seculares, os donatistas a nossas préprias detur-
pag¢des anti-intelectuais. Os pelagianos insultaram Agostinho por ele ser um
mero “argumentador africano”, ele lhes respondia “Admitimos que a nossa
doutrina é do povo”;* os donatistas acusavam ele de “dialético”, que corrom-
pe a simplicidade da fé — Agostinho lhes respondia “Vocés querem brigar,
nio querem debater”.*Mas sua prépria posi¢io tem origem no debate com os
maniqueus, em que aprendeu a iniciar pela fé, mas buscando a compreensio.
Na verdade, ao olhar para trds, para a maneira como Agostinho foi parar no
maniqueismo na juventude, ele admite ter sido enganado pela promessa de

« M ~ ~ . .
uma “mera e simples razdo”. Quem nio seria seduzido por tal promessa, so-

S Carta 93,9, 34

8Para uma aplicagio desse entendimento de tolerincia 2 situagdo contemporinea, veja
meu ensaio “Uma disposi¢do passageira? Em dire¢io a uma concep¢io robusta de mera tole-
rancia” em Una disposicion pasajera Ediciones UDP, 2013.

¥ 0bra Inconclusa contra Juliano 11, 2. Cf. também I, 33.

O Contra as Cartas de Petiliano 11,60, 136.

47



bretudo um jovem que ansiava por conhecer a verdade?*! Essas palavras ndo
devem ser interpretadas como um alerta contra a razdo. Agostinho desenvol-
veu uma metafisica do bom cariter de tudo o que é real contra o maniqueismo,
mas por isso, precisamente, na controvérsia com os maniqueus, a polémica
adquire naturalmente propensio filoséfica: de acordo com Agostinho, 0 mun-
do conhecido como bom ¢ um mundo que nos convida para ser descoberto,
seu “peso, nimero e medida.” Porém, o exercicio racional que implica isso é
uma pratica de seres conscientes de sua enfermidade, na verdade com uma du-
pla enfermidade: ignorantia et difficultas. Trata-se nio somente de que a nossa
vontade seja fraca, tampouco de que apenas nos falte conhecimento, mas, sim,
de que hd um dominio da ignorincia e da impoténcia, ambos nos aprisionam.
Hoje, ¢ comum reconhecer os pré-requisitos nio cognitivos de conhecimento,
a conclusdo de que nossa capacidade de compreender ¢ atingida por questoes
que diz respeito a como amamos, sentimos, cremos; todavia, Agostinho tem
em vista uma relagdo singular da fé com a razdo: ao implicar a aceita¢do do
conhecimento e a concomitante submissio da nossa vontade, esta atende ao
mesmo tempo nossas duas doengas, uma humanidade em que os problemas
ndo se restringem nem a ignorancia, nem a Unica incapacidade ou debilidade
da vontade.

E nessa controvérsia com os maniqueus, portanto, que se dd o inicio da
elaboragdo agostiniana da relagio entre fé e razdo. Os maniqueus, que tomaram a
iniciativa de oferecer a razdo em lugar da fé, terminam nesta espécie esquisita de
racionalismo mitolégico, que define os maniqueus assim como a outros grupos
gnésticos. Mas, por esse mesmo motivo, a resposta agostiniana ao maniqueismo
nio é a simples afirmac¢do da primazia da fé, mas uma dependéncia reciproca
entre os dois. “Para crer compreenda minhas palavras, para compreender creia
na palavra de Deus.”, disse em um sermédo.* O credo ut intellegam apresenta certa
primazia da fé, mas tdo estrutural ao projeto agostinianismo ¢é a codependéncia de
fé e razdo que encontramos frequentemente em sua obra: “Nem todo o que pen-

sa cré, porque alguns pensam para nio crerem; mas todo o que cré pensa, pensa

U 8obre a utilidade de crer 1, 2.
425,46, 3.

48



crendo e cré pensando”.” E esta codependéncia, sem duvida, é significativa para
o modo como Agostinho vé as Escrituras: ndo apenas sua primazia ¢ indiscutivel,
mas também ndo resta nenhuma duivida para ele de que o contetido das Escrituras
é tanto acessivel aos doutores quanto aos incultos. Contudo, a0 mesmo tempo,
nio poupa ironias sobre aqueles que vao até ela acreditando em uma suposta ins-
pira¢do que lhes permita dispensar a humildade de aprender com outros.*

Embora tenha enfatizado o vinculo entre donatistas e pelagianos, ha, pois,
que relembrar que o que estd por tris de tudo isso ¢, em primeiro lugar, uma posi-
¢do antimaniqueista. Foi a controvérsia com os maniqueus que formou o intelecto
de Agostinho, a que o deixou preparado para as duas controvérsias restantes. Ao
enfrentar os maniqueus, Agostinho deixa seu nome marcado na grande tradi¢do
cristd de luta com correntes gnésticas. E af onde permanece gravada no seu inte-
lecto a bondade da criagdo, a necessidade de iniciar com a fé, mas buscar o enten-
dimento, a necessidade de compreender o abismo radical entre Criador e criatura,
a compreensio do paradoxo de tudo o que ocorre na histéria secular. No tempo
como 0 nosso, em que os movimentos gndsticos estio longe de desaparecer, é
imprescindivel trazer de volta essa mentalidade.*

Uma realidade m4 nio existe, e sim um mal que ¢ a auséncia de realidade;
mas essa auséncia de realidade ¢ moralmente muito verdadeira, portanto, esta-
mos diante de qualquer coisa, menos uma minimizagio do mal. O valor pritico
dessa concepgio do mal torna-se claro de imediato: se o mal ndo ¢ um ente, uma
realidade, um grupo, uma parte da realidade, nao se pode destrui-lo. O que tem
de fazer nio € destruir o mal, mas, sim, reordenar nossa vontade. Entretanto, isso
precisamente significa converte-se. Para ser antimaniqueista no basta apenas
ter uma experiéncia de conversdo, ndo se trata de simplesmente sair, como saiu
Agostinho, de uma seita; significa ter uma visio de mundo centrada na conver-
sdo: na necessidade nio de destruir o mal, mas, sim, de redimir o bem que estd

mal. Qui¢d um dia estejamos em condigdes de falar ao mundo atual como falou

B8obre a predestinagio dos santos, 5.

“Para o acesso tanto do inculto quanto do doutor, veja Sobre a doutrina crista 11,9, 14;
para a ironia em relagdo a leitura puramente inspirada, veja o preficio da mesma obra.

“Para uma introdugio ao renascimento do pensamento gnéstico, veja Eric Voegelin,
Nueva Ciencia de la Politica. Katz, Buenos Aires, 2006.

49



Agostinho ao maniqueus: “Junto-me a vocés para lamentar por tudo o que estd
mal, juntem-se vocés a nés em gratiddo pelos bens em que estio o mal”.*

As trés controvérsias as quais nos detemos podem bem ser lidas a luz da cria-
¢io-queda-redengdo como motivos que articulam a visio cristd de mundo; cada
uma das controvérsias responde, em certo sentido, a uma crise ao redor da com-
preensio desses trés aspectos. Conforme costuma-se dizer, a amplitude de nossa
compreensio da reden¢do depende de nossa compreensio da criagio; a pobreza
de um agostinianismo puramente antipelagiano pode muito bem ser entendido
dessa forma, que infelizmente é a grande parte do agostinianismo protestante
vivo hoje. Os que conhecem algo da literatura do século XVI tem conhecimento
de que a Reforma nio se limitou apenas a um movimento antipelagiano, mas
também estava atenta aos surtos maniqueistas e donatistas; contudo, as énfases
que ela nos legou nos deixou com um agostinianismo incompleto. Calvino escreve
Augustinus totus noster, com isso querendo dizer que Agostinho estava totalmente
do seu lado; chegou o momento de dizermos Augustus totus com outro sentido:
que possamos mergulhar em um Agostinho mais complexo e mais completo. O
proveito que isso pode dar ao cristianismo contemporineo nio serd imediato;
todavia, quem estd procurando solugdes imediatas certamente estd longe de com-
preender a imensiddo de problemas nos quais estamos inseridos.

Texto original: Agustinimo Protestante Hoy. Estudios Evangélicos.

Tradugdo: Ubevaldo G. Sampaio

Sobre o autor

E Licenciado em Humanidades pela Universidad Adolfo
Ibafiez, no Chile, e Doutor em Filosofia pela Universidade
de Munique, na Alemanha. E professor do Instituto de
Filosofia da Universidade dos Andes. E autor de livros
introdutorios a C.S. Lewis, Dietrich Bonhoeffer (Clie, 2011)
e Soren Kierkegaard (Clie, 2013).

Manfred Svensson

*Contra a epistola do fundamento 30, 33.

50


http://estudiosevangelicos.org/agustinismo-protestante-hoy/

