Fratelli tutti: o altissimo preco
do universalismo catolico

Leonardo De Chirico

Papa Francisco

oi definida, com razdo, como o “manifesto politico” do pontificado do Papa
Francisco. De fato, hd politica e sociologia demais na nova enciclica /7a-
telli tutti,um documento longo — longuissimo — que se assemelha mais
a um livro do que a uma carta. Francisco quer defender a causa da fraternidade
universal e da amizade social. Para fazé-lo, fala de fronteiras a eliminar, de desper-
dicios a evitar, de direitos humanos nio suficientemente universais, de globaliza-
¢oes injustas, de pandemias onerosas, de migrantes a acolher, de sociedades aber-
tas, de solidariedade, de direitos dos povos, de intercimbios, de local e universal,
de populismo, de limites da visdo politica liberal, de governanga mundial, de amor
politico, de reconhecimento do outro, da injusti¢a da guerra, da aboli¢4o da pena
de morte. Sdo todos temas “politicos” interessantes que, se nio fosse por alguns
comentdrios sobre a pardbola do bom samaritano que entremeiam os capitulos,
poderiam ter sido escritos por um férum de sociélogos e agentes humanitdrios
de alguma organizacio internacional, talvez depois de haverem lido, por exemplo,
Edgar Morin e Zygmunt Bauman.
Sdo os temas que o Papa Francisco disseminou em tantos discursos e na

sua outra enciclica, Laudato 5i’ (2015), sobre o cuidado do meio-ambiente. Nio

4


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

por acaso, ele préprio ¢, de longe, o autor mais citado (cerca de 180 vezes), como
testemunho da tendéncia circular do seu pensamento (que precisa se autocitar
para consolidar-se) e da “novidade” em relagdo aos temas tradicionais da doutrina
social da Igreja Catélica Romana. A visdo proposta por Fratelli tutti é de uma
globalizagdo vista desde Roma (do lado vaticano, além do Tibre), por parte de um
papa jesuita e sul-americano.

E somente no oitavo capitulo (o ultimo) da enciclica que o papa trata do tema
da fraternidade com as religides e que o seu discurso se torna mais “teolégico”.
Esta segio pode ser considerada uma interpretagio, por parte do Papa, do “Do-
cumento sobre a fraternidade humana em prol da paz mundial e da convivéncia
comum’”, que o préprio Francisco assinara em Abu Dabi com o Grio Imam de
Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb, em 2019. Na realidade, mais do que uma reflexdo
organica, esta se¢do se assemelha mais a uma miscelanea de citagées (ou melhor,
de autocitagdes) que, entrecruzando planos e justapondo questdes, acabam por
confundir mais do que esclarecer. Parece ser o método jesuita em agio, tendo em
vista o “discernimento” sucessivo: atirar muita poeira no ar, esperando que ela se
assente em um cercadinho; lanc¢ar na mesa tantas cartas de modo que cada um
faca o seu proprio jogo; empilhar tantas palavras de modo que cada um as com-
bine como bem entender.

Nio obstante a desordem do discurso, a sua mensagem de fundo é suficien-
temente clara: somos todos irmaos, porquanto filhos do mesmo Deus. Esta ¢é a
verdade teol6gica do Papa Francisco. O melhor comentério sobre este aspecto da
enciclica veio do juiz Mohamed Mahmoud Abdel Salam, que participou da apre-
sentac¢io oficial no Vaticano. Assim disse ele: “Como jovem mugulmano estudioso
da xaria (lei) do isla e das suas ciéncias, encontro-me — com tanto amor e entusias-
mo — em concordancia com o Papa, e partilho de todas as palavras que escreveu
na enciclica. Sigo, com satisfa¢io e esperanga, todas as suas propostas, feitas num
espirito gentil para o renascimento da fraternidade humana”. Se um mugulmano
convicto e sincero partilha de “todas as palavras” do Papa, quer dizer que o escrito
¢ deista — no méiximo, teista —, mas nio biblicamente e trinitariamente cristao.

Quando fala de Deus, ele o faz em termos tdo genéricos e gerais que podem
se encaixar bem na religido mugulmana, hinduista, entre outras, e até na ma-
¢onica. Como confirmagio decisiva disto, Fratelli tutti encerra com uma “Oragido

ao Criador”, que poderia ser usada tanto numa mesquita quanto num templo

5


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/

magdnico. Depois de remover a “pedra de tropeco” de Jesus Cristo, todos podem
voltar-se a uma divindade ndo tdo bem definida para sentir-se “fratelli”: irmaos
numa divindade 4 imagem e semelhan¢a da humanidade, e ndo irmaos e irmas
com base na obra de Jesus Cristo, morto e ressurreto pelos pecadores. Fratelli tutti
modificou geneticamente o sentido da fraternidade compreendida biblicamente,
transferindo-o 2 humanidade comum. Ao fazé-lo, perderam-se os limites biblicos
da palavra, substituidos por contornos e contetdo do tipo pan-religioso. Serd que

isto é um servigo ao evangelho de Jesus Cristo?

O que diz Fratelli tutti?

Segue abaixo uma série de afirmagées da enciclica (extraidas do oitavo capitulo),

com breve comentirio.

Como crentes, pensamos que, sem uma abertura ao Pai de todos, nio podem haver [sic]
razaes solidas e estdveis para o apelo a fraternidade. Estamos convencidos de que so com
esta consciéncia de filhos que nao sio drfaos, podemos viver em paz entre nds. Com efei-
to, a razdo, por si 56, € capaz de ver a igualdade entre os homens e estabelecer uma con-

vivéncia civica entre eles, mas néo consegue fundar a fraternidade. (Pardgrafo 272)

Para o Papa Francisco, se ndo partirmos do fato de que somos filhos do mesmo
Pai, ndo poderemos sequer viver civilizadamente uns com os outros. No entanto, a
segunda citagio (do Papa Bento XVI) diz algo diferente: para Ratzinger, a razdo hu-
mana permite apreender a igualdade entre os homens e estabelecer uma convivéncia
civilizada. Francisco confundiu a vida civilizada com a fraternidade. E possivel viver

civilizadamente sem ser irmaos? Para o Papa Bento, sim; para o Papa Francisco, nio.

A Igreja valoriza a agio de Deus nas outras religices e nada rejeita do que, nessas
religides, existe de verdadeiro e santo. Olha com sincero respeito esses modos de agir e
viver, esses preceitos e doutrinas que (...) refletem néo raramente um raio da verdade
que ilumina todos os homens. Todavia, como cristios, nao podemos esconder que, se a
maisica do Evangelho parar de vibrar nas nossas entranhas, perderemos a alegria que
brota da compaixio, a ternura que nasce da confianga, a capacidade da reconciliacdo
que encontra a sua fonte no facto de nos sabermos sempre perdoados-enviados. Se a
maisica do Evangelho cessar de repercutir nas nossas casas, nas nossas pragas, nos postos

de trabalho, na politica e na economia, teremos extinguido a melodia que nos desafiava



a lutar pela dignidade de todo o homem e mulher. Outros bebem doutras fontes. Para
nds, este manancial de dignidade humana e fraternidade estd no Evangelho de Jesus
Cristo. Dele brota, para o pensamento cristdo e para a agio da Igreja, o primado re-
servado a relagdo, ao encontro com o mistério sagrado do outro, a comunhio universal

com a humanidade inteira, como vocacdo de todos. (Par. 277)

Aqui € citado o Vaticano II (Noszra aetate, par. 2), mas omite-se a segunda
parte do pardgrafo do texto conciliar, onde ao menos se faz referéncia a Jesus, “ca-
minho, verdade e vida”. Esta referéncia explicita a Cristo foi substituida pela su-
gestdo da “musica do Evangelho”, tdo insipida que ndo comporta nenhuma critica
as religides. Entdo, é dito que, “para nés” (os catélicos), o manancial da dignidade
humana estd no Evangelho. E para os outros? Serd que se deve aceitar a ideia de

que haja tantas “fontes” legitimas, todas elas boas e justas?

Buscar a Deus com coragdo sincero, desde que nio o ofusquemos com os nossos interesses
ideoldgicos ou instrumentais, ajuda a reconhecer-nos como companheiros de estrada,

verdadeiramente irmaos. (Par. 274)

Buscar a Deus com coragio sincero seria a condi¢io para ser verdadeiramen-
te irmdos? Nio, biblicamente falando, somos todos criaturas de Deus, indepen-
dentemente do fato de buscar a Deus ou nio. Somos “verdadeiramente” irmaos

nio se buscamos a Deus, mas se fomos achados por Deus em Jesus Cristo.

Podemos encontrar um bom acordo entre culturas e religioes diferentes; testemunha que
as coisas que temos em comum sao tantas e tao importantes que é possivel individuar
uma estrada de convivéncia serena, ordenada e pacifica, na aceitagio das diferengas e

na alegria de sermos irmdos porque filhos de um tinico Deus. (Par. 279)

Aqui, a retérica muito em voga na linguagem ecuménica contemporanea (“sio
maiores as coisas que unem do que as que dividem”) é transferida para a relagio
entre as religioes. De novo, a convivéncia se baseia na fraternidade em um tnico

Deus, e nio na possibilidade de conviver civilizadamente enquanto seres humanos.

...0 amor de Deus ¢ 0 mesmo para cada pessoa, seja qual for a religido. E se é um ateu,
¢ 0 mesmo amor. Quando chegar o iltimo dia e houver a luz suficiente na terra para

poder ver as coisas como sio, ndo faltario surpresas! (Par. 281)


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html

Numa citagio de si préprio, o Papa Francisco proclama que o amor de Deus
¢ o mesmo para todos, até para os ateus. A insinuagdo é que mesmo os ateus serdo

salvos: esta é a surpresa. Mas serd que o evangelho diz isto?

O culto sincero e humilde a Deus leva, ndo a discriminacdo, ao ddio e a violéncia, mas
ao respeito pela sacralidade da vida, ao respeito pela dignidade e a liberdade dos outros

e a um solicito compromisso em prol do bem-estar de todos. (Par. 283)

Correto, mas muito parcial e, no fundo, desorientador: o culto a Deus nio
compreende também (e de modo decisivo) o mandamento de anunciar a todos a
Jesus Cristo, tinico caminho, verdade e vida, sem o qual nio se tem acesso ao Pai

e, portanto, ndo se estd salvo?

O insustentavel custo teoldgico da enciclica

Muita gente — a esmagadora maioria das pessoas — néo lerd a longa enciclica
Fratelli tutti do Papa Francisco. Ouvird apenas algumas frases ou falas repetidas
aqui e ali como slogans. Aquilo, porém, que todos (ou quase todos) reterdo estd no
eficaz incipit do documento: Fratelli tutti, somos todos irmdos (e irmds). E uma
poderosissima mensagem universalista e inclusiva que comunica a ideia de que
as linhas de demarcacio entre crentes ou nio, ateus e agndsticos, mugulmanos e
cristdos, evangélicos e catélicos, sio todas tdo fluidas e relativas que nio desfazem
os lagos de fraternidade comuns a todos. Ja a Revoluc¢do Francesa promovera a
“fraternidade” como pertenca laica a cidadania humana (ao lado da “liberdade” e
da “igualdade”), mas agora o Papa a conjuga num sentido teolégico. Somos “ir-
maos” nao por sermos cidaddos, mas, sim, filhos do mesmo Deus. Somos todos
filhos de Deus e, portanto, irméaos uns dos outros.

Em Fratelli tutti, di-se a compreensivel ansia de moderar os conflitos, su-
perar as injusticas, encerrar as guerras. Tal preocupagdo é louvivel, ainda que, nas
andlises e nas propostas, hd coloragdes politicas que podem ser legitimamente
discutidas. O problema ¢ a chave teolégica escolhida para superar as divisdes: a
declaragdo de fraternidade humana em nome de uma filiagdo divina. O Papa usa
uma categoria teoldgica (“todos irmdos por serem todos filhos de Deus”), a fim de
criar as condi¢des para um mundo melhor.

Quais seriam as consequéncias teoldgicas de tal operagdo, do ponto de vista

evangélico? Aqui vdo algumas. Acima de tudo, Fratelli tutti suscita uma questio

8



soterioldgica. Se somos todos irmaos por sermos todos filhos de Deus, quer dizer
que todos serdo salvos? Toda a enciclica estd permeada de uma forte inspiragio
universalista que inclui os ateus (pardgrafo 281). As religides, em sentido amplo,
sdo sempre invocadas em sentido positivo (pardgrafos 277-279), nio havendo
nenhum aceno a uma critica biblica as religies nem a necessidade do arrepen-
dimento e da fé em Jesus Cristo como chave de recepgio da salvagio. Tudo na
enciclica leva a pensar que todos, por serem irmios, serdo salvos. Isto entende
quem a lé por completo e ndo lhe escuta somente alguns slogans.

Em seguida, hd uma questio cristoldgica. Mesmo que Jesus Cristo seja citado
aqui e ali, as suas reivindicacdes exclusivas e as suas afirmagdes “ofensivas” ficam
silenciadas. Francisco habilmente apresenta a Jesus Cristo ndo como a “pedra
angular” sobre a qual todo o edificio da vida estd em pé ou desmorona, mas como
a pedra apenas dos cristdos que o reconhecem. Acima de Jesus Cristo, segundo a
enciclica, hd um “Deus” que ¢ pai de todos. Sdo filhos deste “Deus” mesmo sem
reconhecer a Jesus Cristo como Senhor e Salvador. Jesus fica, entdo, reduzido ao
nivel de modelo exemplar dos cristdos somente, ao passo que os demais “irmios”
sdo, contudo, filhos que prescindem da fé em Cristo.

A esta consequéncia cristolégica se associa um aspecto eclesiolggico. Se somos
todos “irmdos”, ha um sentido em que somos todos parte da mesma igreja que
redne os irmaos e as irmds. Os limites entre humanidade e igreja sdo estreitados ao
ponto que as duas comunidades se tornam coincidentes. A humanidade é a igreja
e a igreja é¢ a humanidade. Isto se alinha com a visdo sacramental da Igreja Catélica
que, segundo o Vaticano II, entende-se como o “sinal e o instrumento da intima
unifo com Deus e da unidade de todo o género humano” (Lumen gentium, par. 1).
De acordo com a enciclica, todo o género humano adentra a igreja sem passar pela
té em Cristo, mas, sim, com base na filia¢io divina e na fraternidade humana.

O custo teoldgico de Fratelli tutti é enorme. A mensagem que envia é de-
vastadora, do ponto de vista biblico. S6 a partir do documento papal, a opinido
publica dentro e fora da Igreja Catélica Romana verd consolidar-se a ideia de
que Deus, enfim, salva a todos, que Jesus Cristo ¢ um entre tantos e que a igreja é
inclusiva de todos, com base na humanidade comum e partilhada, e ndo com base
no arrependimento e na fé. Este nao ¢ o evangelho de Jesus Cristo. Que esta men-
sagem venha da “cdtedra de Pedro” é uma grave responsabilidade que Francisco e

a sua igreja assumem diante de Deus.


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html

ApOs Fratelli tutti, sera mais dificil dizer
que ndo somos todos irmaos

Apés Fratelli tutti, a enciclica do Papa Francisco sobre fraternidade universal,
serd possivel ainda evangelizar dizendo que, por causa do pecado, ndo somos to-
dos irmidos, sem causar nenhum choque e reagdes particularmente negativas? Se
ja somos todos irmaos, porquanto filhos do mesmo Deus, quais serdo as impli-
cagdes de longa duragio sobre o testemunho evangélico que quer ser fiel ndo a
sensibilidade universalista do “politicamente correto bergogliano”, mas a mensa-
gem biblica do evangelho de Jesus Cristo?

Depois de ter analisado brevemente a tltima se¢io da enciclica (a que apre-
senta a moldura teolégica da fraternidade humana baseada na filiagdo divina de
todos) e depois de ter indicado os seus gigantescos custos teolégicos, pode ser ttil
debrugar-se sobre as projecoes imagindveis na pratica missiondria evangélica e
nos desafios que esta devera enfrentar.

A linguagem inclusiva do “somos todos irmdos” se tornard parte das “es-
truturas de plausibilidade” da sensibilidade religiosa do mundo contemporaneo.
A religido “correta”, qualquer que seja ela, serd aquela expurgada do cincer da
separagdo e a servico da inclusio de todos. Quem ndo aceitar a retérica do “to-
dos irmios” serd visto como portador de uma cultura religiosa divisiva, violenta,
proselitista, sectdria. Serd percebido como afetado por um preconceito arrogante
e altivo que exclui do abrago da fraternidade os que creem de maneira diferente,
os agndsticos e os ateus. Serd visto como semeador de divisdes. Serd acusado de
elevar a doutrina a arma de conflito. O préprio Papa Francisco disse vérias vezes
que, se alguém nio é “ecuménico” (inclusivo), é “proselitista” (mau). ApSs Fratelli
tutti, para os evangélicos, serd ainda mais dificil anunciar a mensagem segundo a
qual quem nfo cré em Cristo Jesus foi julgado e estd sob o justo juizo de Deus.
Serd ainda mais drduo dizer, com brandura e coragem, que somente em Jesus
Cristo estd a salvagio.

A tragica ironia deste Papa é que, se, por um lado, apresentou-se como o
arauto da retomada da “missdo” e da “igreja em saida” (cf. “Evangelii gaudium”,
2013), por outro, foi o Papa que, com a sua ambiguidade jesuita e, agora, com
o seu universalismo catélico, deixou a auténtica missdo cristd mais complicada
do que era (nfo que antes fosse simples). Usou as palavras “missio”, “antincio”,

€ ey . ) 1 .
igreja missiondria”, mas as esvaziou de sentido evangélico, eliminando-lhes o

10


http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html

significado biblico e preenchendo-as com contetddo vazio e inécuo. Fratelli tutti
demonstra que a missdo que o Papa Francisco tem em mente nio é a pregacio
do evangelho em palavras e obras, mas a extensdo a todos de uma mensagem de
fraternidade universal.

Apés o Concilio de Trento (1545-1563) e até o Vaticano II (1962-1965),
o catolicismo se relacionou com o diferente de si (protestantes, outras religides,
movimentos culturais e sociais) solidamente a partir da sua “romanidade”, concla-
mando todos a voltarem ao rebanho. Os “irmios” eram somente os catélicos em
comunhio com o Papa romano. Os demais eram “pagidos”, “hereges”, “cismaticos”
excluidos da graga sacramental acessivel somente mediante o sistema hierdrquico
da Igreja Catélica Romana. Com o Vaticano II, foi a “catolicidade” de Roma que
prevaleceu sobre a “romanidade”. Os protestantes se tornaram “irmios separa-
dos”, as demais religides passaram a ser vistas de modo positivo, as pessoas em
geral foram aproximadas como “cristdos anénimos”. Agora, segundo a enciclica
de Francisco, somos “todos irmaos”. A dilatagio da catolicidade aumentou ainda
mais. Do sermos excluidos da “romanidade” de Roma, passamos todos a ser in-
cluidos na “catolicidade” de Roma.

Além de enfrentar os desafios subsequentes para a missdo, nesse clima inclu-
sivo e universalista, serd que os evangélicos entenderio a dinimica do catolicismo
romano que, dentro da tensdo entre os polos da romanidade e da catolicidade,
caminha para ser o “sinal e o instrumento da intima unido com Deus e da unidade
de todo o género humano” (Lumen gentium, par. 1)? Serd que entenderemos que
o ecumenismo catélico estd dentro de um projeto ainda maior que abarca a tudo
e a todos, de modo que toda a catolicidade do mundo seja cum et sub Petro (com

e sob o centro romano)?

Publicado originalmente como “Fratelli tutti’: il prezzo altissimo dell'uni-

versalismo cattolico” (9 de outubro de 2020).

Tradugdo: Djair Dias Filho

11


https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/quando-papa-francesco-parla-di-riforma-cosa-ha-in-mente

12

Leonardo De Chirico

Sobre o autor

Nascido em Mantua, na Lombardia, graduou-se em
histéria na Universidade de Bolonha, fez seus estudos
teoldgicos na Faculdade Teoldgica Evangélica do Pais
de Gales e doutorou-se em teologia no King’s College de
Londres. Frequentou o curso de aperfeicoamento em
bioética na Universidade de Padua. Foi pastor de uma
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde entdo,
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma.

E professor de teologia histérica no IFED de Padua
(1997-), editor-chefe da revista Studi di teologia (2003-)
e diretor do Centro de estudos de ética e bioética do
IFED, bem como da Reformanda Initiative. Entre os
seus livros, estdo Evangelical Theological Perspectives
on Post-Vatican II Roman Catholicism (2003), Il papato
(2015), Quale unita? L’ecumenismo in discussione
(2016), Maria. Una guida evangelica (2017). Com Pietro
Bolognesi e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di
teologia evangelica (2007, reimpr. 2013). Mora em
Roma com a sua esposa e dois filhos.



