
4

Fratelli tutti: o altíssimo preço 
do universalismo católico

Leonardo De Chirico

Foi definida, com razão, como o “manifesto político” do pontificado do Papa 
Francisco. De fato, há política e sociologia demais na nova encíclica Fra-
telli tutti, um documento longo — longuíssimo — que se assemelha mais 

a um livro do que a uma carta. Francisco quer defender a causa da fraternidade 
universal e da amizade social. Para fazê-lo, fala de fronteiras a eliminar, de desper-
dícios a evitar, de direitos humanos não suficientemente universais, de globaliza-
ções injustas, de pandemias onerosas, de migrantes a acolher, de sociedades aber-
tas, de solidariedade, de direitos dos povos, de intercâmbios, de local e universal, 
de populismo, de limites da visão política liberal, de governança mundial, de amor 
político, de reconhecimento do outro, da injustiça da guerra, da abolição da pena 
de morte. São todos temas “políticos” interessantes que, se não fosse por alguns 
comentários sobre a parábola do bom samaritano que entremeiam os capítulos, 
poderiam ter sido escritos por um fórum de sociólogos e agentes humanitários 
de alguma organização internacional, talvez depois de haverem lido, por exemplo, 
Edgar Morin e Zygmunt Bauman.

São os temas que o Papa Francisco disseminou em tantos discursos e na 
sua outra encíclica, Laudato si’ (2015), sobre o cuidado do meio-ambiente. Não 

Pa
pa

 F
ra

nc
is

co

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


5

por acaso, ele próprio é, de longe, o autor mais citado (cerca de 180 vezes), como 
testemunho da tendência circular do seu pensamento (que precisa se autocitar 
para consolidar-se) e da “novidade” em relação aos temas tradicionais da doutrina 
social da Igreja Católica Romana. A visão proposta por Fratelli tutti é de uma 
globalização vista desde Roma (do lado vaticano, além do Tibre), por parte de um 
papa jesuíta e sul-americano. 

É somente no oitavo capítulo (o último) da encíclica que o papa trata do tema 
da fraternidade com as religiões e que o seu discurso se torna mais “teológico”. 
Esta seção pode ser considerada uma interpretação, por parte do Papa, do “Do-
cumento sobre a fraternidade humana em prol da paz mundial e da convivência 
comum”, que o próprio Francisco assinara em Abu Dabi com o Grão Imam de 
Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb, em 2019. Na realidade, mais do que uma reflexão 
orgânica, esta seção se assemelha mais a uma miscelânea de citações (ou melhor, 
de autocitações) que, entrecruzando planos e justapondo questões, acabam por 
confundir mais do que esclarecer. Parece ser o método jesuíta em ação, tendo em 
vista o “discernimento” sucessivo: atirar muita poeira no ar, esperando que ela se 
assente em um cercadinho; lançar na mesa tantas cartas de modo que cada um 
faça o seu próprio jogo; empilhar tantas palavras de modo que cada um as com-
bine como bem entender. 

Não obstante a desordem do discurso, a sua mensagem de fundo é suficien-
temente clara: somos todos irmãos, porquanto filhos do mesmo Deus. Esta é a 
verdade teológica do Papa Francisco. O melhor comentário sobre este aspecto da 
encíclica veio do juiz Mohamed Mahmoud Abdel Salam, que participou da apre-
sentação oficial no Vaticano. Assim disse ele: “Como jovem muçulmano estudioso 
da xaria (lei) do islã e das suas ciências, encontro-me — com tanto amor e entusias-
mo — em concordância com o Papa, e partilho de todas as palavras que escreveu 
na encíclica. Sigo, com satisfação e esperança, todas as suas propostas, feitas num 
espírito gentil para o renascimento da fraternidade humana”. Se um muçulmano 
convicto e sincero partilha de “todas as palavras” do Papa, quer dizer que o escrito 
é deísta — no máximo, teísta —, mas não biblicamente e trinitariamente cristão. 

Quando fala de Deus, ele o faz em termos tão genéricos e gerais que podem 
se encaixar bem na religião muçulmana, hinduísta, entre outras, e até na ma-
çônica. Como confirmação decisiva disto, Fratelli tutti encerra com uma “Oração 
ao Criador”, que poderia ser usada tanto numa mesquita quanto num templo 

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
http://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/
https://www.agensir.it/quotidiano/2020/10/4/fratelli-tutti-abdel-salam-un-appello-alla-concordia-rivolto-ad-un-mondo-in-discordia/


6

maçônico. Depois de remover a “pedra de tropeço” de Jesus Cristo, todos podem 
voltar-se a uma divindade não tão bem definida para sentir-se “fratelli”: irmãos 
numa divindade à imagem e semelhança da humanidade, e não irmãos e irmãs 
com base na obra de Jesus Cristo, morto e ressurreto pelos pecadores. Fratelli tutti 
modificou geneticamente o sentido da fraternidade compreendida biblicamente, 
transferindo-o à humanidade comum. Ao fazê-lo, perderam-se os limites bíblicos 
da palavra, substituídos por contornos e conteúdo do tipo pan-religioso. Será que 
isto é um serviço ao evangelho de Jesus Cristo? 

O que diz Fratelli tutti?

Segue abaixo uma série de afirmações da encíclica (extraídas do oitavo capítulo), 
com breve comentário. 

Como crentes, pensamos que, sem uma abertura ao Pai de todos, não podem haver [sic] 
razões sólidas e estáveis para o apelo à fraternidade. Estamos convencidos de que só com 
esta consciência de filhos que não são órfãos, podemos viver em paz entre nós. Com efei-
to, a razão, por si só, é capaz de ver a igualdade entre os homens e estabelecer uma con-
vivência cívica entre eles, mas não consegue fundar a fraternidade. (Parágrafo 272)

Para o Papa Francisco, se não partirmos do fato de que somos filhos do mesmo 
Pai, não poderemos sequer viver civilizadamente uns com os outros. No entanto, a 
segunda citação (do Papa Bento XVI) diz algo diferente: para Ratzinger, a razão hu-
mana permite apreender a igualdade entre os homens e estabelecer uma convivência 
civilizada. Francisco confundiu a vida civilizada com a fraternidade. É possível viver 
civilizadamente sem ser irmãos? Para o Papa Bento, sim; para o Papa Francisco, não. 

A Igreja valoriza a ação de Deus nas outras religiões e nada rejeita do que, nessas 
religiões, existe de verdadeiro e santo. Olha com sincero respeito esses modos de agir e 
viver, esses preceitos e doutrinas que (…) refletem não raramente um raio da verdade 
que ilumina todos os homens. Todavia, como cristãos, não podemos esconder que, se a 
música do Evangelho parar de vibrar nas nossas entranhas, perderemos a alegria que 
brota da compaixão, a ternura que nasce da confiança, a capacidade da reconciliação 
que encontra a sua fonte no facto de nos sabermos sempre perdoados-enviados. Se a 
música do Evangelho cessar de repercutir nas nossas casas, nas nossas praças, nos postos 
de trabalho, na política e na economia, teremos extinguido a melodia que nos desafiava 



7

a lutar pela dignidade de todo o homem e mulher. Outros bebem doutras fontes. Para 
nós, este manancial de dignidade humana e fraternidade está no Evangelho de Jesus 
Cristo. Dele brota, para o pensamento cristão e para a ação da Igreja, o primado re-
servado à relação, ao encontro com o mistério sagrado do outro, à comunhão universal 
com a humanidade inteira, como vocação de todos. (Par. 277)

Aqui é citado o Vaticano II (Nostra aetate, par. 2), mas omite-se a segunda 
parte do parágrafo do texto conciliar, onde ao menos se faz referência a Jesus, “ca-
minho, verdade e vida”. Esta referência explícita a Cristo foi substituída pela su-
gestão da “música do Evangelho”, tão insípida que não comporta nenhuma crítica 
às religiões. Então, é dito que, “para nós” (os católicos), o manancial da dignidade 
humana está no Evangelho. E para os outros? Será que se deve aceitar a ideia de 
que haja tantas “fontes” legítimas, todas elas boas e justas? 

Buscar a Deus com coração sincero, desde que não o ofusquemos com os nossos interesses 
ideológicos ou instrumentais, ajuda a reconhecer-nos como companheiros de estrada, 
verdadeiramente irmãos. (Par. 274)

Buscar a Deus com coração sincero seria a condição para ser verdadeiramen-
te irmãos? Não, biblicamente falando, somos todos criaturas de Deus, indepen-
dentemente do fato de buscar a Deus ou não. Somos “verdadeiramente” irmãos 
não se buscamos a Deus, mas se fomos achados por Deus em Jesus Cristo. 

Podemos encontrar um bom acordo entre culturas e religiões diferentes; testemunha que 
as coisas que temos em comum são tantas e tão importantes que é possível individuar 
uma estrada de convivência serena, ordenada e pacífica, na aceitação das diferenças e 
na alegria de sermos irmãos porque filhos de um único Deus. (Par. 279)

Aqui, a retórica muito em voga na linguagem ecumênica contemporânea (“são 
maiores as coisas que unem do que as que dividem”) é transferida para a relação 
entre as religiões. De novo, a convivência se baseia na fraternidade em um único 
Deus, e não na possibilidade de conviver civilizadamente enquanto seres humanos. 

...o amor de Deus é o mesmo para cada pessoa, seja qual for a religião. E se é um ateu, 
é o mesmo amor. Quando chegar o último dia e houver a luz suficiente na terra para 
poder ver as coisas como são, não faltarão surpresas! (Par. 281)

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_po.html


8

Numa citação de si próprio, o Papa Francisco proclama que o amor de Deus 
é o mesmo para todos, até para os ateus. A insinuação é que mesmo os ateus serão 
salvos: esta é a surpresa. Mas será que o evangelho diz isto? 

O culto sincero e humilde a Deus leva, não à discriminação, ao ódio e à violência, mas 
ao respeito pela sacralidade da vida, ao respeito pela dignidade e a liberdade dos outros 
e a um solícito compromisso em prol do bem-estar de todos. (Par. 283)

Correto, mas muito parcial e, no fundo, desorientador: o culto a Deus não 
compreende também (e de modo decisivo) o mandamento de anunciar a todos a 
Jesus Cristo, único caminho, verdade e vida, sem o qual não se tem acesso ao Pai 
e, portanto, não se está salvo? 

O insustentável custo teológico da encíclica

Muita gente — a esmagadora maioria das pessoas — não lerá a longa encíclica 
Fratelli tutti do Papa Francisco. Ouvirá apenas algumas frases ou falas repetidas 
aqui e ali como slogans. Aquilo, porém, que todos (ou quase todos) reterão está no 
eficaz incipit do documento: Fratelli tutti, somos todos irmãos (e irmãs). É uma 
poderosíssima mensagem universalista e inclusiva que comunica a ideia de que 
as linhas de demarcação entre crentes ou não, ateus e agnósticos, muçulmanos e 
cristãos, evangélicos e católicos, são todas tão fluidas e relativas que não desfazem 
os laços de fraternidade comuns a todos. Já a Revolução Francesa promovera a 
“fraternidade” como pertença laica à cidadania humana (ao lado da “liberdade” e 
da “igualdade”), mas agora o Papa a conjuga num sentido teológico. Somos “ir-
mãos” não por sermos cidadãos, mas, sim, filhos do mesmo Deus. Somos todos 
filhos de Deus e, portanto, irmãos uns dos outros.  

Em Fratelli tutti, dá-se a compreensível ânsia de moderar os conflitos, su-
perar as injustiças, encerrar as guerras. Tal preocupação é louvável, ainda que, nas 
análises e nas propostas, há colorações políticas que podem ser legitimamente 
discutidas. O problema é a chave teológica escolhida para superar as divisões: a 
declaração de fraternidade humana em nome de uma filiação divina. O Papa usa 
uma categoria teológica (“todos irmãos por serem todos filhos de Deus”), a fim de 
criar as condições para um mundo melhor. 

Quais seriam as consequências teológicas de tal operação, do ponto de vista 
evangélico? Aqui vão algumas. Acima de tudo, Fratelli tutti suscita uma questão 



9

soteriológica. Se somos todos irmãos por sermos todos filhos de Deus, quer dizer 
que todos serão salvos? Toda a encíclica está permeada de uma forte inspiração 
universalista que inclui os ateus (parágrafo 281). As religiões, em sentido amplo, 
são sempre invocadas em sentido positivo (parágrafos 277-279), não havendo 
nenhum aceno a uma crítica bíblica às religiões nem à necessidade do arrepen-
dimento e da fé em Jesus Cristo como chave de recepção da salvação. Tudo na 
encíclica leva a pensar que todos, por serem irmãos, serão salvos. Isto entende 
quem a lê por completo e não lhe escuta somente alguns slogans. 

Em seguida, há uma questão cristológica. Mesmo que Jesus Cristo seja citado 
aqui e ali, as suas reivindicações exclusivas e as suas afirmações “ofensivas” ficam 
silenciadas. Francisco habilmente apresenta a Jesus Cristo não como a “pedra 
angular” sobre a qual todo o edifício da vida está em pé ou desmorona, mas como 
a pedra apenas dos cristãos que o reconhecem. Acima de Jesus Cristo, segundo a 
encíclica, há um “Deus” que é pai de todos. São filhos deste “Deus” mesmo sem 
reconhecer a Jesus Cristo como Senhor e Salvador. Jesus fica, então, reduzido ao 
nível de modelo exemplar dos cristãos somente, ao passo que os demais “irmãos” 
são, contudo, filhos que prescindem da fé em Cristo. 

A esta consequência cristológica se associa um aspecto eclesiológico. Se somos 
todos “irmãos”, há um sentido em que somos todos parte da mesma igreja que 
reúne os irmãos e as irmãs. Os limites entre humanidade e igreja são estreitados ao 
ponto que as duas comunidades se tornam coincidentes. A humanidade é a igreja 
e a igreja é a humanidade. Isto se alinha com a visão sacramental da Igreja Católica 
que, segundo o Vaticano II, entende-se como o “sinal e o instrumento da íntima 
união com Deus e da unidade de todo o gênero humano” (Lumen gentium, par. 1). 
De acordo com a encíclica, todo o gênero humano adentra a igreja sem passar pela 
fé em Cristo, mas, sim, com base na filiação divina e na fraternidade humana. 

O custo teológico de Fratelli tutti é enorme. A mensagem que envia é de-
vastadora, do ponto de vista bíblico. Só a partir do documento papal, a opinião 
pública dentro e fora da Igreja Católica Romana verá consolidar-se a ideia de 
que Deus, enfim, salva a todos, que Jesus Cristo é um entre tantos e que a igreja é 
inclusiva de todos, com base na humanidade comum e partilhada, e não com base 
no arrependimento e na fé. Este não é o evangelho de Jesus Cristo. Que esta men-
sagem venha da “cátedra de Pedro” é uma grave responsabilidade que Francisco e 
a sua igreja assumem diante de Deus. 

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html


10

Após Fratelli tutti, será mais difícil dizer  
que não somos todos irmãos

Após Fratelli tutti, a encíclica do Papa Francisco sobre fraternidade universal, 
será possível ainda evangelizar dizendo que, por causa do pecado, não somos to-
dos irmãos, sem causar nenhum choque e reações particularmente negativas? Se 
já somos todos irmãos, porquanto filhos do mesmo Deus, quais serão as impli-
cações de longa duração sobre o testemunho evangélico que quer ser fiel não à 
sensibilidade universalista do “politicamente correto bergogliano”, mas à mensa-
gem bíblica do evangelho de Jesus Cristo?

Depois de ter analisado brevemente a última seção da encíclica (a que apre-
senta a moldura teológica da fraternidade humana baseada na filiação divina de 
todos) e depois de ter indicado os seus gigantescos custos teológicos, pode ser útil 
debruçar-se sobre as projeções imagináveis na prática missionária evangélica e 
nos desafios que esta deverá enfrentar. 

A linguagem inclusiva do “somos todos irmãos” se tornará parte das “es-
truturas de plausibilidade” da sensibilidade religiosa do mundo contemporâneo. 
A religião “correta”, qualquer que seja ela, será aquela expurgada do câncer da 
separação e a serviço da inclusão de todos. Quem não aceitar a retórica do “to-
dos irmãos” será visto como portador de uma cultura religiosa divisiva, violenta, 
proselitista, sectária. Será percebido como afetado por um preconceito arrogante 
e altivo que exclui do abraço da fraternidade os que creem de maneira diferente, 
os agnósticos e os ateus. Será visto como semeador de divisões. Será acusado de 
elevar a doutrina a arma de conflito. O próprio Papa Francisco disse várias vezes 
que, se alguém não é “ecumênico” (inclusivo), é “proselitista” (mau). Após Fratelli 
tutti, para os evangélicos, será ainda mais difícil anunciar a mensagem segundo a 
qual quem não crê em Cristo Jesus foi julgado e está sob o justo juízo de Deus. 
Será ainda mais árduo dizer, com brandura e coragem, que somente em Jesus 
Cristo está a salvação. 

A trágica ironia deste Papa é que, se, por um lado, apresentou-se como o 
arauto da retomada da “missão” e da “igreja em saída” (cf. “Evangelii gaudium”, 
2013), por outro, foi o Papa que, com a sua ambiguidade jesuíta e, agora, com 
o seu universalismo católico, deixou a autêntica missão cristã mais complicada 
do que era (não que antes fosse simples). Usou as palavras “missão”, “anúncio”, 
“igreja missionária”, mas as esvaziou de sentido evangélico, eliminando-lhes o 

http://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


11

significado bíblico e preenchendo-as com conteúdo vazio e inócuo. Fratelli tutti 
demonstra que a missão que o Papa Francisco tem em mente não é a pregação 
do evangelho em palavras e obras, mas a extensão a todos de uma mensagem de 
fraternidade universal.  

Após o Concílio de Trento (1545-1563) e até o Vaticano II (1962-1965), 
o catolicismo se relacionou com o diferente de si (protestantes, outras religiões, 
movimentos culturais e sociais) solidamente a partir da sua “romanidade”, concla-
mando todos a voltarem ao rebanho. Os “irmãos” eram somente os católicos em 
comunhão com o Papa romano. Os demais eram “pagãos”, “hereges”, “cismáticos”: 
excluídos da graça sacramental acessível somente mediante o sistema hierárquico 
da Igreja Católica Romana. Com o Vaticano II, foi a “catolicidade” de Roma que 
prevaleceu sobre a “romanidade”. Os protestantes se tornaram “irmãos separa-
dos”, as demais religiões passaram a ser vistas de modo positivo, as pessoas em 
geral foram aproximadas como “cristãos anônimos”. Agora, segundo a encíclica 
de Francisco, somos “todos irmãos”. A dilatação da catolicidade aumentou ainda 
mais. Do sermos excluídos da “romanidade” de Roma, passamos todos a ser in-
cluídos na “catolicidade” de Roma. 

Além de enfrentar os desafios subsequentes para a missão, nesse clima inclu-
sivo e universalista, será que os evangélicos entenderão a dinâmica do catolicismo 
romano que, dentro da tensão entre os polos da romanidade e da catolicidade, 
caminha para ser o “sinal e o instrumento da íntima união com Deus e da unidade 
de todo o gênero humano” (Lumen gentium, par. 1)? Será que entenderemos que 
o ecumenismo católico está dentro de um projeto ainda maior que abarca a tudo 
e a todos, de modo que toda a catolicidade do mundo seja cum et sub Petro (com 
e sob o centro romano)? 

Publicado originalmente como “‘Fratelli tutti’: il prezzo altissimo dell’uni-
versalismo cattolico” (9 de outubro de 2020). 

Tradução: Djair Dias Filho

https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/fratelli-tutti-il-prezzo-altissimo-delluniversalismo-cattolico
https://www.locicommunes.it/articoli/quando-papa-francesco-parla-di-riforma-cosa-ha-in-mente


12

Nascido em Mântua, na Lombardia, graduou-se em 
história na Universidade de Bolonha, fez seus estudos 
teológicos na Faculdade Teológica Evangélica do País 
de Gales e doutorou-se em teologia no King’s College de 
Londres. Frequentou o curso de aperfeiçoamento em 
bioética na Universidade de Pádua. Foi pastor de uma 
igreja evangélica em Ferrara (1997-2009) e, desde então, 
pastoreia a igreja reformada batista Breccia di Roma. 
É professor de teologia histórica no IFED de Pádua 
(1997- ), editor-chefe da revista Studi di teologia (2003- ) 
e diretor do Centro de estudos de ética e bioética do 
IFED, bem como da Reformanda Initiative. Entre os 
seus livros, estão Evangelical Theological Perspectives 
on Post-Vatican II Roman Catholicism (2003), Il papato 
(2015), Quale unità? L’ecumenismo in discussione 
(2016), Maria. Una guida evangelica (2017). Com Pietro 
Bolognesi e Andrea Ferrari, editou o Dizionario di 
teologia evangelica (2007, reimpr. 2013). Mora em 
Roma com a sua esposa e dois filhos. 

Sobre o autor

Leonardo De Chirico


