
Teologia Brasileira
Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova	 2

Editorial	 3

A nova, instigante e controversa perspectiva paulina: 
um ensaio sobre a “nova perspectiva em Paulo” 
e seus desdobramentos na teologia 
contemporânea	 4
Tiago Rossi Marques

“Alegra-te, coração; teu Senhor ressuscitou”	 22
John Webster

A estrutura pactual da doutrina da perseverança 
dos santos	 29
Isaias Lobão Pereira Júnior

Qual o momento do batismo com o 
Espírito Santo?	 35
Thiago Vieira

Lançamentos	 42

Nº 86 | 2021 ISSN 2238-0388



A Revista Teologia Brasileira tem o objetivo de 
proporcionar um espaço para discussão e produção 
de teologia que seja bíblica, confessional, relevante, 

sensível e aberta ao diálogo sobre temas que contemplem a 
realidade de nosso país. Para isso, contamos com o apoio de 
uma equipe que, em contato com pesquisadores, pastores, 
mestres e escritores, torna possível a veiculação de conteúdo 
que estimule a reflexão bíblica e teológica.

Corpo editorial

Editor responsável: 
Franklin Ferreira

Coordenador de produção:
Sérgio Siqueira Moura

Revisão: 
Josiane de Almeida e Jonathan Silveira

Contato:
teologiabrasileira@vidanova.com.br

Teologia brasileira, uma produção 
de Edições Vida Nova



Editorial

Já está disponível mais uma edição da revista Teologia 
Brasileira! Nesta edição, apresentamos um ensaio de  
Tiago Rossi Marques sobre a teologia da nova perspecti-

va em Paulo (NPP). Tiago faz uma análise minuciosa sobre as 
origens, pensamento e implicações da NPP, trazendo ao deba-
te James Dunn, N. T. Wright, John Piper, entre outros.

Também apresentamos um belo artigo de John Webster 
sobre a realidade da ressurreição de Cristo. A ressurreição de 
Jesus nos confere novidade de vida e nos garante que um dia 
ressuscitaremos em glória. A ressurreição significa que Jesus 
vive, que ele é presente, radiante, eloquente, que ele governa e 
é o doador da vida. 

Isaias Lobão, por sua vez, escreve sobre a doutrina da per-
severança dos santos. Isaias nos mostra como o Espírito Santo 
nos convence do pecado, nos compelindo ao arrependimento e, 
assim, nos auxiliando no processo de santificação.

Por fim, Thiago Vieira nos apresenta uma reflexão sobre o 
batismo com o Espírito Santo. Analisando diversas passagens 
do livro de Atos, Thiago nos mostra que na verdade todos os 
cristãos são batizados com o Espírito e que o dom de línguas 
não é uma condição para esse batismo.

No vídeo desta edição, Jonas Madureira fala sobre o  
Espírito Santo e seu importantíssimo papel na criação do 
universo e na história da redenção.

Boa leitura!

https://youtu.be/FlG8nIECjLk


4

A nova, instigante e controversa 
perspectiva paulina: um ensaio 
sobre a “nova perspectiva em Paulo” 
e seus desdobramentos na teologia 
contemporânea

Tiago Rossi Marques

INTRODUÇÃO

Colocar-se diante da teologia paulina é uma tarefa que, ao mesmo tempo, 
nos provoca admiração e contentamento, assim como também de-
manda de seu leitor profunda reverência e extenso labor. Deste modo, 

aquele que se ocupa ao estudo dos escritos de Paulo, já assimilou, antes de 
tudo, a vasta contribuição do apóstolo para com a tradição cristã desde seus 
primórdios até a sua forma mais contemporânea e derradeira. 

Udo Schnelle (2010)1 aponta-nos o fato de Paulo ser talvez o teólogo 
de maior proeminência na geração dos escritores do século I. Para Schnelle 
(2010, p.17), “cada geração do cristianismo necessita de uma nova abordagem 

1SCHNELLE, Udo. Paulo: vida e pensamento. Academia Cristã. São Paulo: Paulus, 2010.

Po
m

pe
o 

G
ira

la
m

o 
Ba

to
ni

 (1
70

8-
17

87
), 

Sã
o 

Pa
ul

o,
 

Ba
si

ld
on

 P
ar

k,
 T

he
 N

at
io

na
l T

ru
st

, R
ei

no
 U

ni
do



5

do apóstolo Paulo, sua vida e suas cartas”, sendo assim crucial a retomada dos 
estudos da teologia paulina de tempos em tempos devido sua riqueza e precio-
sidade. Ler Paulo é se colocar diante de uma fonte constante de ensino sobre 
a fé cristã, as boas novas do evangelho de Cristo Jesus, as relações entre a fé 
cristã e a fé judaica, assim como os frutos e efeitos dos princípios evangélicos 
sobre a vida de piedade e seu contexto eclesiástico.

Do ponto de vista do trato para com Paulo e sua teologia, a necessidade 
de retorno ao estudo paulino tem se mostrado evidente ao longo do tempo 
na medida em que novas tendências interpretativas e explicativas da teologia 
paulina2 — algumas destas já em franco declínio, como no caso do liberalismo 
teológico aplicado aos escritos apostólicos no século passado — são apresen-
tadas regularmente pela academia teológica no ocidente. Dentre estas novas 
tendências, destacamos nesse ensaio aquela cuja raiz se estabelece na teologia 
de Albert Schweitzer, no início do século XX, em seus escritos referentes ao 
ensino paulino sobre o “estar em Cristo”, nas propostas de Krister Stendahl 
(1977) mediante o texto Paul and the Palestiniam Judaism e ampliado por Ja-
mes Dunn (1982) com o aprimoramento do argumento de Stendahl em The 
New Perspective on Paul. Por fim, estende-se até as abordagens de N. T. Wright 
no final do século XX (1997) por meio do texto What Saint Paul Really Said: 
Was Paul of Tarsus the Real Founder of Christianity? ( JOHNSON, 2004).3

Esta nova proposta introduz uma “Nova Perspectiva” acerca de alguns impor-
tantes temas como a “justificação”, a “lei e graça” e as “obras da Lei”, todos presentes 
na teologia paulina como expostas na epístola aos Romanos e na epístola aos Gálatas, 
majoritariamente. Tal abordagem tem sido nomeada de “Nova Perspectiva sobre 
Paulo” (NPP), “Nova Perspectiva em Paulo”, ou como a “Teologia da Nova Perspectiva” 

2Dentre as mais recentes, destacamos os estudos da teologia paulina na reconsidera-
ção da “graça” sob a ótica histórica e antropológica do “dom”, em diálogo com os escritos 
no período do Segundo Templo, e a reavaliação da teologia de Paulo, tanto em Gálatas 
quanto em Romanos, do “evento Cristo” enquanto “dádiva” (dom). Ver: BARCLAY, John 
M. G. Paulo e o Dom. 1ª ed., São Paulo: Paulus, 2018.   

3JOHNSON, Phil. A velha perspectiva sobre Paulo: uma introdução crítica de “O 
que São Paulo realmente disse”. 2004. Disponível em: https://www.gty.org/files/pdf/
PA451152_08.pdf.

https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf
https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf


6

(TNP) por James Dunn (2011)4 desde o ano de 1982 em uma conferência intitulada 
de “T. W. Manson Memorial Lecture”, realizada na Universidade de Manchester.

 Souza (2012, p. 1)5 aponta-nos que “nesta nova abordagem, a carta de 
Paulo aos Gálatas, bem como Romanos, passa por outra investigação histó-
rica e exame do comportamento teológico dos judeus do primeiro século da 
Era Cristã”. Nesse sentido, esta “Nova Perspectiva” expõe-nos uma teologia 
paulina que, na realidade, debatia o posicionamento e a relação entre gentios e 
judeus na igreja cristã do primeiro século ao invés de ser uma aguerrida con-
testação às “obras da Lei”, à “autojustificação” e ao “legalismo” judaico.

Ao assim proceder, a NPP busca reinterpretar Paulo afirmando o equívo-
co interpretativo por parte do protestantismo reformado tradicional. Na reali-
dade, este equívoco hermenêutico já estaria presente desde Santo Agostinho, 
um importante pai da igreja cristã dos primeiros séculos, perpetuando-se nos 
movimentos da Reforma Protestante no século XVI, especificamente pautados 
na compreensão particular de Lutero sobre a “justificação pela fé” e as “obras 
da Lei”. Tais compreensões estariam influenciadas por suas “angústias subjeti-
vas” em relação aos desvios doutrinários do Catolicismo Romano com ambas 
as doutrinas (STENDAHL, 1963).6

Deste modo, os proponentes desta “Nova Perspectiva” rejeitam esta con-
cepção de que o universo religioso judaico, como descrito por Paulo em 
Gálatas, era um universo legalista em constante busca por justificação me-
diante as “obras da Lei”. Dunn (2011, p.55) irá argumentar afirmando que: 

(...) “em um aspecto mais amplo, ‘obras da Lei’ era a preocupação em preservar 
o caráter distinto e separado de Israel em relação às (outras) nações, e que esse 
aspecto tem sido, mas não deveria ser, ignorado em nossas tentativas de explicar 
a formulação-chave de Paulo: ‘uma pessoa é justificada pela fé, sem as [separa-
damente das] obras da Lei’ (Rm 3.28).”

4DUNN, James D. G. A nova perspectiva sobre Paulo. Santo André: Academia Cris-
tã; São Paulo, 2011.

5SOUZA, Gaspar de. Introdução à nova perspectiva paulina: um ensaio. Revista Teo-
logia Brasileira, v. 11, p. 1, 2012.

6STENDAHL, Krister. The Apostle Paul and the Introspective Conscience of the West. 
The Harvard Theological Review, vol 56, No. 3, p. 199-215, 1963.



7

Por conseguinte, como demonstra-nos Leite (2014)7, a “Lei” em Gálatas 
não estava relacionada com a questão soteriológica em si. Antes, “era muito mais 
uma forma de identificação, de delimitação de fronteiras para o povo de Israel, 
dentre as quais se destacam as regras alimentares, a guarda do sábado, as festas 
judaicas e a circuncisão” (LEITE, 2014, p. 38, grifo nosso).

Ademais, este novo arcabouço interpretativo criticaria aquele entendi-
mento fundamental da teologia reformada histórica e tradicional quanto às 
questões soteriológicas ligadas à teologia de Paulo acerca da matéria da “justi-
ficação pela fé” — doutrina esta descrita por Lutero como “o artigo pelo qual 
a igreja permanece de pé ou cai” (BAYER, 2007, p. 71).8 James Dunn (2011, 
p.54-55)9 procura esclarecer este posicionamento quando afirma:

“Desde o início, minha preocupação tem sido sempre não agredir ou negar a 
doutrina cristã clássica da justificação pela fé. Minha preocupação tem sido 
sempre que a doutrina da justificação, da forma em que foi redescoberta (ou 
reafirmada) por Lutero e elaborada consistentemente no âmbito do protes-
tantismo, negligenciou aspectos importantes, particularmente da formulação 
paulina original no contexto de sua missão. No meu ensaio ‘Justice of God’ 
[ Justiça de Deus] protesto contra a conclusão da interpretação tradicional de 
que Paulo teria afirmado sua doutrina contra um legalismo judaico degene-
rado. Aponto para o fato de que o ensinamento paulino sobre a justificação 
é uma expressão de sua missão aos gentios e representa um protesto contra a 
presunção e o desdém nacionais ou étnicos em relação às (outras) nações; daí 
a ênfase inicial e efetivamente central da carta aos Romanos, que afirma que 
o evangelho é ‘para todas as pessoas que creem, judeus primeiro, mas também 
gregos’ (Rm 1.16).”

7LEITE, Francisco Benedito. A epístola aos Gálatas e a nova perspectiva sobre Paulo: 
para compreender a discussão paulina. Revista Kerygma. Engenheiro Coelho, SP, volume 9, 
número 1, p. 33-45, 2014.

8BAYER, Oswald. A teologia de Martim Lutero: uma atualização. São Leopoldo: Si-
nodal, 2007.

9DUNN, James D. G. A nova perspectiva sobre Paulo. Santo André: Academia Cris-
tã; São Paulo, 2011.



8

Em vista disso, outro ponto a ser levantado seria aquele referente à epístola 
aos Gálatas. Segundo Lopes (2006, p. 87)10, Gálatas se estabeleceria como “a 
carta-chave de todo esse debate” no qual se busca propor uma revisão e uma rein-
terpretação doutrinária da abordagem tradicional, mediante a influência do “ba-
ckground Histórico-Crítico” (SOUZA, 2012, p. 6)11, uma vez que a ortodoxia 
convencional havia se equivocado quanto à teologia paulina e suas proposições.

AMPLIANDO A DISCUSSÃO NO CAMPO

Isto posto, nos cabe aqui uma exposição mais detalhada dos principais pontos de-
fendidos pela “Nova Perspectiva Paulina”. Nesta nova proposta, intenta-se propor 
um resgate e uma correção do que poderia ser compreendido como compreensões 
e interpretações equivocadas advindas da comunidade epistêmica teológica pro-
testante e reformada sobre a teologia paulina.

É importante ressaltar, porém, que não há pleno consenso entre os teólo-
gos da “Nova Perspectiva”, ao menos não no tocante a todos os pontos des-
ta abordagem, sendo possível, inclusive, afirmarmos uma multiplicidade de 
enfoques dentro da própria NPP.12 Carriker (2011)13, em resposta ao artigo 
de Nicodemus (2006) em que o autor busca estabelecer um movimento de 

10LOPES, Augustus Nicodemus. A nova perspectiva sobre Paulo: um estudo sobre as 
“obras da lei” em Gálatas. Revista Fides Reformata XI, N 1, p. 83-94, 2006.

11SOUZA, Gaspar de. Introdução à nova perspectiva paulina: um ensaio. Revista Teo-
logia Brasileira, v. 11, p. 1, 2012.

12Apesar de lidarmos com a Nova Perspectiva em Paulo como um termo genera-
lizado para as novas pesquisas e leituras na teologia paulina, nos cabe aqui ressaltar que 
o mesmo termo aponta para uma grande variedade de leituras e um amplo espectro de 
abordagens sobre a teologia de Paulo, contendo aproximações e distanciamentos entre 
elas, as quais são inseridas sob o “guarda-chuva conceitual” do que aqui referenciamos 
como NPP. Ver: MCKNIGHT, Scot; OROPEZA, B. J. Perspectives on Paul: Five Views. 
Grand Rapids: Baker Academic, 2020. WITHERINGTON III, Ben; MYERS, Jason A. 
Voices and Views on Paul: Exploring Scholarly Trends. Downers Grove: InterVarsity Press, 
2020. WRIGHT, N. T. Pauline Perspectives: Essays on Paul, 1978-2013. Minneapolis: For-
tress Press, 2013. WRIGHT, N. T. Paul and His Recent Interpreters. Minneapolis: Fortress 
Press, 2015.

13CARRIKER, Timóteo. Uma Nova Heresia?. Ultimato, 26 de setembro, 2011. Dis-
ponível em: http://ultimato.com.br/sites/timcarriker/2011/09/26/uma-nova-heresia/

http://ultimato.com.br/sites/timcarriker/2011/09/26/uma-nova-heresia/


9

diálogo e antítese no tocante às bases doutrinárias da “Nova Perspectiva 
sobre Paulo”, aponta-nos os próprios desacordos internos à NPP, como: (a) 
a discordância de Wright com Sanders, especialmente sobre alguns aspectos 
referentes à interpretação que o próprio Sanders faz de como o apóstolo Paulo 
confronta seus oponentes em Gálatas e Romanos; (b) sobre a diferenciação 
entre a “conversão” e o “chamado” de Paulo, estabelecida por Stendahl e criti-
cada por Wright; (c) as diferenças entre o posicionamento de Dunn e Wright 
no tocante ao sentido paulino para com a ideia de “obras da Lei” em Gálatas 
e Romanos; (d) a distinção entre um posicionamento mais radical de H. J. 
Shoeps, em contraposição ao de H. Räisänen, e isto dentro da chamada NPP 
(CARRIKER, 2011). É justamente por conta destas e outros discrepâncias 
que Carriker (2011, p. 1) concluirá que “hoje, as vertentes da NPP são tantas 
e tão distantes que a denominação NPP fica cada vez menos útil”.

Entretanto, isto não nos impede que busquemos apontar aquilo que seria 
um corpus fundamental compartilhado entre os proponentes desta “Perspectiva”, 
capaz de categorizá-la como “Nova” em detrimento à “Antiga”, mesmo quando se 
constata a dificuldade em se afirmar uma unidade indissolúvel entre estas. Ainda 
assim, seria possível a identificação dos pontos distintivos entre a “Nova Perspec-
tiva” e as proposições anteriores a ela. 

Johnson (2004, p. 64)14 argumenta que N. T. Wright tem sido um destes pro-
ponentes da NPP que vem “adotando, adaptando e popularizando os elementos 
dos primeiros autores da Nova Perspectiva (principalmente, Dunn e Sanders)”. 
Na seção abaixo, abordaremos alguns tópicos referentes à “Nova Perspectiva” e 
seus proponentes através da estrutura proposta por Johnson (2004)15 em quatro 
pontos centrais, sendo eles: (a) a não oposição paulina a um possível “legalismo”; 
(b) a reconciliação racial como a ênfase primária de Paulo; (c) o evangelho ma-
joritariamente como uma declaração de vitória; (d) a redefinição da “justificação 
pela fé” e seus efeitos na “Imputação de Justiça”.

14JOHNSON, Phil. A velha perspectiva sobre Paulo: uma introdução crítica de “O que 
São Paulo realmente disse”. 10 de janeiro, 2004. Disponível em: https://www.gty.org/files/
pdf/PA451152_08.pdf

15JOHNSON, Phil. A velha perspectiva sobre Paulo: uma introdução crítica de “O que 
São Paulo realmente disse”. 10 de janeiro, 2004. Disponível em: https://www.gty.org/files/
pdf/PA451152_08.pdf

https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf
https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf
https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf
https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf


10

Para tanto, buscaremos focar em dois destes expoentes, os teólogos James 
Dunn e N. T. Wright, abordando os demais acadêmicos de forma periférica. Pos-
teriormente, uma vez exposto os fundamentos gerais da NPP, apresentaremos 
uma cartilha analítica atinente aos últimos debates estabelecido entre a “Nova 
Perspectiva” como proposta por N. T. Wright e as leituras reformadas mais con-
servadoras e ligadas a tradição, tendo como seu represente, para os fins deste 
ensaio, o pastor e teólogo John Piper.

FUNDAMENTOS GERAIS E A NOVA PERSPECTIVA PAULINA

a)	 Paulo e a questão do “legalismo judaico” e as “obras da Lei”

A “Nova Perspectiva de Paulo” partirá do pressuposto de que o judaísmo do pri-
meiro século não poderia ser interpretado como uma religião de justiça própria, 
demandando uma soteriologia em que a salvação estaria condicionada às obras e 
aos méritos humanos. Este equívoco seria fruto da falha exegética dos intérpretes 
neotestamentários ao aplicarem os “conflitos de Agostinho com Pelágio, e o con-
flito de Lutero com o Catolicismo Romano, sobre o seu entendimento do conflito 
de Paulo com os judaizantes” ( JOHNSON, 2004, p. 65). 

Ao contrário disto, a “Nova Perspectiva” asseverará que o contexto re-
ligioso judaico do primeiro século não poderia ser definido como legalista. 
Antes, utilizando de fontes históricas não-canônicas, este judaísmo deveria ser 
interpretado como uma religião pautada na graça e na misericórdia de Deus, 
cujos alicerces estariam na aliança do Senhor para com o seu povo Israel, em 
que as “obras da Lei” seriam praticadas como instrumento de manutenção 
do fiel dentro do círculo da aliança (LOPES, 2006)16. A salvação, como nos 
aponta Sanders (1977)17, deveria ser compreendida em termos de aliança e 
pacto em que, por um lado, Deus escolhe a Israel e, por outro, a Lei deveria 
ser observada para que o judeu permanecesse usufruindo esta aliança. James 

16LOPES, Augustus Nicodemus. A nova perspectiva sobre Paulo: um estudo sobre as 
“obras da lei” em Gálatas. Revista Fides Reformata XI, N 1, p. 83-94, 2006.

17SANDERS, E. P. Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Reli-
gion. Fortress Press: Philadelphia, 1977.



11

Dunn (2011)18 descreve esse conceito em termos “sanderianos”, chamando-o 
de “nomismo da aliança”. Ademais, a rejeição paulina para com as “obras da 
Lei” contemplaria, na realidade, a tentativa por parte dos judaizantes, fariseus 
e até mesmo do apóstolo Pedro, de conformar o mundo gentílico às expressões 
religiosas judaicas impondo-lhes as leis dietéticas, a guarda do sábado, a ob-
servâncias das festividades judaicas e a circuncisão.

b)	 Reconciliação ente judeus e gentios

Para a NPP, em geral, a doutrina paulina não buscava a diferenciação e se-
paração entre judeus e gentios no sentido mais comum dado pela ortodoxia 
reformada comumente. Pelo contrário, sua maior preocupação era a aproxima-
ção entre ambos os povos. Sua teologia ocupava-se em denunciar justamente 
os abusos por parte dos judaizantes e dos fariseus para com os gentios. Deste 
modo, as exortações de Paulo não possuíam um caráter soteriológico por si. 
Antes, sabendo da intolerância destes grupos para com a comunidade gentí-
lica, negando-os muitas vezes a comunhão, Paulo buscava com sua exortação 
uma “harmonia racial e a diversidade na comunidade da aliança”, bem como 
a rejeição do exclusivismo racial e cultural dos líderes judeus daquele tempo 
( JOHNSON, 2004)19.

c)	 O evangelho como as “boas novas” declaradas

Neste ponto, a mensagem do evangelho seria, na realidade, um anúncio sobre o 
senhorio de Cristo, que por meio de sua morte e ressureição, obteve para si este 
direito. O ponto fulcral aqui seria o de que nesta “Nova Perspectiva” haveria uma 
crítica à compreensão tradicional reformada de que a mensagem do evangelho é 
uma mensagem de redenção pessoal em Cristo Jesus contra os efeitos do pecado 
e da queda nos homens.

18DUNN, James D. G. A nova perspectiva sobre Paulo. Santo André: Academia Cris-
tã; São Paulo, 2011.

19JOHNSON, Phil. A velha perspectiva sobre Paulo: uma introdução crítica de “O que 
São Paulo realmente disse”. 10 de janeiro, 2004. Disponível em: https://www.gty.org/files/
pdf/PA451152_08.pdf

https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf
https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf


12

N. T. Wright (1997, p. 45, tradução nossa)20 aponta para o fato de que o 
evangelho “então, não é um sistema de como as pessoas são salvas. O anún-
cio do evangelho resulta em pessoas sendo salvas”. O desdobramento disso 
se dá também na não demanda do caráter expiatório em que o homem ca-
rece da misericórdia e da graça substitutiva, associada à justificação impu-
tada no crente mediante os méritos de Cristo, para se perceber livre da ira 
de Deus. Questões como perdão pessoal, redenção do indivíduo e a própria 
expiação, como foi apontado, se tornam assuntos de ordem mais periférica  
( JOHNSON, 2004).21

Disto desdobra-se então o próximo e último ponto referente aos funda-
mentos gerais da NPP, sendo ele a ressignificação ou redefinição da doutrina da 
“justificação pela fé”.

d)	 Redefinição da doutrina da “justificação pela fé” e seus efeitos  
	 na doutrina da “imputação da justiça”

A questão levantada sobre a doutrina da “justificação pela fé” advém da percep-
ção de que o protestantismo reformado histórico e tradicional não realizou uma 
correta interpretação da teologia paulina, iniciando-se por Lutero. Deste modo, 
a NPP conclui que o apóstolo, ao escrever sobre a doutrina da justificação, o faz 
mediante uma visão corporativa, nacional, racial e social. Ao invés da relacionar-se 
com outras doutrinas, como as de ordem soteriológica por exemplo, a justificação 
paulina estará mais associada a uma perspectiva eclesiológica.

N. T. Wright irá estabelecer esta relação na medida em que utiliza dos 
esquemas dos textos de Qumram para estabelecer um conceito de justificação 
mais próximo àquele dos primeiros leitores. Wright (1997, p. 119, tradução 
nossa)22 irá afirmar que:

20WRIGHT, N. T. What Saint Paul Really Said: Was Paul of Tarsus the Real Founder 
of Christianity? Lion Publishing PLC: U.K., 1997. “It is not, then, a system of how people 
get saved. The announcement of the gospel results in people being saved”.

21JOHNSON, Phil. A velha perspectiva sobre Paulo: uma introdução crítica de “O que 
São Paulo realmente disse. 10 de janeiro, 2004. Disponível em: https://www.gty.org/files/
pdf/PA451152_08.pdf

22WRIGHT, N. T. What Saint Paul Really Said: Was Paul of Tarsus the Real Founder 
of Christianity? Lion Publishing PLC: U.K, 1997. “Justification in this setting, then, is 

https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf
https://www.gty.org/files/pdf/PA451152_08.pdf


13

(...) “a justificação neste contexto não é uma questão de como alguém se torna 
participante desta comunidade do verdadeiro povo de Deus, mas de como você diz 
quem pertence a esta comunidade, não ao menos no período de tempo antes do 
evento escatológico em si, quanto esta questão se tornará publicamente notória.”

Assim, a justificação seria aquela em que Deus declara o homem absolvido 
dos seus pecados e culpas, inserindo o crente como parte-membro da comunida-
de da aliança. Wright (1997, p. 122, tradução nossa)23 apontará que:

“O que Paulo quis dizer com justificação, neste contexto, deveria, portanto, estar 
claro. Não seria o ‘como você se torna um cristão’, nem tampouco ‘como você pode 
saber quem é um membro da família da aliança’. Quando duas pessoas comparti-
lham a fé cristã, diz Paulo, elas podem compartilhar da comunhão-da-mesa, não 
importando qual seja sua ascendência. E tudo isso é baseado integralmente, é 
claro, na teologia da cruz. ‘Estou crucificado com Cristo’, ele escreve, ‘todavia 
eu vivo; não eu, mas Cristo vive em mim’ (2.19). A cruz aniquilou a distinção 
privilegiada que Saulo de Tarso supunha desfrutar; a nova vida que ele possuía 
como apóstolo Paulo é uma vida definida, não por sua antiga existência, mas 
unicamente pelo Messias crucificado e ressuscitado.”

Por conseguinte, conclui Wright (1997, p. 122, tradução nossa)24, que “jus-
tificação, em Gálatas, é a doutrina que insiste que todos que compartilham fé em 

not a matter of how someone enters the communis of the true people of God, but of 
how you tell who belongs to that community, not least in the period of time before the 
eschatological event itself, when the matter will become public knowledge.”

23WRIGHT, N. T. What Saint Paul Really Said: Was Paul of Tarsus the Real Founder of 
Christianity? Lion Publishing PLC: U.K, 1997. “What Paul means by justification, in this 
context, should therefore be clear It is not ‘how you become a Christian’, so much as ‘how you 
can tell who is a member of the covenant family’. When two people share Christian faith, 
says Paul, they can share table-fellowship, no matter what their ancestry. And all this is based 
four-square, of course, on the theology of the cross. ‘I am crucified with Christ,’ he writes, 
‘nevertheless I live; yet not I, but Christ lives in me’ (2.19). The cross has obliterated the privi-
leged distinction that Saul of Tarsus supposed himself to enjoy; the new life he has as Paul the 
apostle is a life defined, not by his old existence, but solely by the crucified and risen Messiah.”

24WRIGHT, N. T. What Saint Paul Really Said: Was Paul of Tarsus the Real Founder 
of Christianity? Lion Publishing PLC: U.K, 1997. “Justification, in Galatians, is the doc-
trine which insists that all who share faith in Christ belong at the same table, no matter 
what their racial differences, as together they wait for the final new creation.”



14

Cristo pertencem à mesma mesa, não importa quais suas diferenças raciais, pois 
juntos esperam a nova criação final”. Nesse sentido, justificação seria então o ato 
divino que torna o crente participante da aliança com Deus em Cristo Jesus.

Sendo a doutrina da “justificação” estabelecida nestes termos pela “Nova 
Perspectiva de Paulo”, a doutrina reformada da “imputação de justiça” também 
demandará reformulações. O entendimento de que a “imputação” seria a aplica-
ção da justiça inerente a Cristo Jesus àquele que nele crê, tornando-o justificado e 
justo perante Deus, estaria equivocada do ponto de vista exegético proveniente da 
tradição reformada mais consolidada. N. T. Wright demonstra que o ponto basilar 
interpretativo estaria na linguagem utilizada por Paulo ao tratar de justificação 
e justiça, linguagem esta tipicamente utilizada em tribunais. Assim, quando 
os homens são declarados justos neste ambiente, isto significaria “o status que 
eles têm quando o tribunal se coloca em seu favor. Nada mais, nada menos.” 
(WRIGHT, 1997, p. 98, tradução nossa)25.

Como resultado disto, Wright (1997, p. 98, tradução nossa)26 afirma:

“Se usarmos a linguagem do tribunal, não faz sentido dizer que o juiz imputa, 
comunica, lega, transmite ou de outra forma transfere sua justiça para o que-
relante ou o réu. Justiça não é um objeto, uma substância ou um gás que pode 
ser passado através da sala do tribunal. Para o juiz ser justo não significa que o 
tribunal o tenha concedido favor. Para o queixoso ou réu ser justo não significa 
que ele ou ela tenha tentado o caso de forma adequada ou imparcial. Imaginar 
o réu de algum modo recebendo a justiça do juiz é simplesmente um erro de 
categoria. Não é assim que a linguagem funciona.”

25Idem. “the status they have when the court finds in their favor. Nothing more, 
nothing less”.

26Idem. “If we use the language of the law court, it makes no sense whatever to say 
that the judge imputes, imparts, bequeaths, conveys or otherwise transfers his righteous-
ness to either the plaintiff or the defendant. Righteousness is not an object, a substance 
or a gas which can be passed across the courtroom. For the judge to be righteous does not 
mean that the court has found in his favor. For the plaintiff or defendant to be righteous 
does not mean that he or she has tried the case properly or impartially. To imagine the 
defendant somehow receiving the judge’s righteousness is simply a category mistake. 
That is not how the language works.”



15

Portanto, a ideia de justiça em Cristo não poderia ser associada com aque-
la advinda de formulações como os “méritos de Cristo”. Isso se dá mediante ao 
fato de que, como assevera Wright (2005, p. 12)27, “a justiça de Jesus é aquilo 
que resulta de sua vindicação como Messias na ressurreição”. Destarte, a “jus-
tiça de Deus” se referirá à justiça do Senhor como criador e Deus da alian-
ça com seu povo. Com isso Wright não negaria a doutrina da “imputação”. 
Ele aponta para esta doutrina presente em textos como 1Coríntios 1.30-31 e  
2Coríntios 5.21, onde Paulo trata da imputação da justiça de Cristo juntamente 
com a imputação de sabedoria, redenção, santificação e vocação, como no caso 
do apostolado de Paulo, por exemplo. A rejeição por parte de Wright se dá 
para com o entendimento de que esta doutrina, como estabelecida por Lutero e  
Calvino, estaria presente em Romanos 3.21-26 (CARRIKER, 2011).28

Tendo levantado as questões e os contornos concernentes à NPP, bem 
como a forma pela qual seus proponentes a concebem, passaremos então à 
exposição da cartilha comparativa proposta por Wax (2009)29 em que o en-
saísta busca demonstrar ambos os posicionamentos teológicos, tanto o de 
John Piper, quanto o de N. T. Wright, acerca da teologia paulina. Para tanto, 
faremos também uma breve introdução panorâmica sobre o desenvolvimento 
do debate estabelecido entre Wright e Piper acerca da doutrina da “justificação” 
e de seus desdobramentos.

“JUSTIFICAÇÃO” E “IMPUTAÇÃO”: N. T. WRIGHT  
E JOHN PIPER EM DISPUTA

A “Nova Perspectiva sobre Paulo”, em cerca de vinte e cinco anos de cons-
trução e desenvolvimento, acumulou para si adeptos e opositores ferrenhos. 

27WRIGHT, N. T. Paulo em diferentes perspectivas. Palestra 1: pontos iniciais e refle-
xões introdutórias. Auburn Avenue Presbyterian Church. Monroe, Louisiana, 2005. Dis-
ponível em: http://ntwrightpage.com/files/2016/05/DiferentesPerspectivas.pdf

28CARRIKER, Timóteo. Uma Nova Heresia?. Ultimato, 26 de setembro, 2011. Dis-
ponível em: http://ultimato.com.br/sites/timcarriker/2011/09/26/uma-nova-heresia/

29WAX, Trevin. The Justification Debate: A Primer. Two of the world’s most promi-
nent pastor-theologians on justification—and what difference it makes. John Piper and N.T. 
Wright. Christianity Today, June 26, 2009. Disponível em: http://www.christianitytoday.
com/ct/2009/june/29.34.html

http://ntwrightpage.com/files/2016/05/DiferentesPerspectivas.pdf
http://ultimato.com.br/sites/timcarriker/2011/09/26/uma-nova-heresia/
http://www.christianitytoday.com/ct/2009/june/29.34.html
http://www.christianitytoday.com/ct/2009/june/29.34.html


16

Deste último grupo, alguns importantes nomes como D. A. Carson, Sinclair 
Ferguson, Lingon Duncan, John Piper e outros, têm buscado evidenciar, por 
meio de seus textos e artigos, os pontos de possível desacordo e contradição 
entre a “Nova Perspectiva” e a compreensão tradicional da “Velha Perspectiva”.

No cerne deste debate, destacamos aqui aquele ponto concernente à matéria 
da “justificação pela fé” e da “imputação de justiça”, ambas postas em disputa no 
debate firmado entre Wright e Piper. O texto inaugural What Saint Paul Really 
Said: Was Paul of Tarsus the Real Founder of Christianity? se deu por parte de Wri-
ght em 1997, estabelecendo os parâmetros e apresentando a “Nova Perspectiva”. 
Em resposta a Wright, John Piper escreve The Future of Justification: A Response 
to N. T Wright30 em 2007, na tentativa de demonstrar que, ao ler a proposta de 
Wright, fica evidente que “seu retrato do evangelho — e, particularmente, sua 
doutrina da justificação — está tão desfigurado que fica difícil reconhecê-lo como 
biblicamente fiel” (PIPER, 2007, p. 15, tradução nossa).31

 No entanto, a tréplica veio em seguida com a publicação de Justification: 
God’s Plan & Paul’s Vision por N. T. Wright em 2009. Aqui, Wright (2009, p. 9, 
tradução nossa) afirma que “uma resposta inicial se fazia necessário” ao texto de 
John Piper. Para tanto, Wright irá discutir alguns tópicos como (1) “a natureza e 
o escopo da salvação”, (2) “o significado de salvação” e (3) “o significado de justificação”, 
argumentando que “a forma pela qual Paulo define tais coisas, não são as mesmas 
que Piper” (WRIGHT, 2009, p. 11, tradução nossa)32. Importante é mencionar 
que, antes dos escritos de 2009, Wright desenvolveu categorias fundamentais de 
seu pensamento sobre o próprio apóstolo Paulo, a doutrina da justificação e a 
influência judaica, helenista e romana na formação do pensamento paulino em 
Paul: In Fresh Perspective33, publicado em 2005 — categorias estas partícipes dos 
escritos posteriores em 2009.

30Publicado em português pela editora Tempo de Colheita em 2011 sob o título O 
futuro da justificação: uma resposta a N. T. Wright.

31PIPER, John. The Future of Justification: A Response to N. T. Wright. Crossway 
Books: Wheaton, Illinois, 2007.

32WRIGHT, N. T. Justification: God’s Plan & Paul’s Vision. InterVarsity Press: 
Downers Grove, Illinois, 2009.

33Publicado em português pela editora Loyola, em 2009, sob o título Paulo: novas 
perspectivas.



17

Visando a clarificação argumentativa de ambos os autores, sintetizaremos 
abaixo o raciocínio de ambos por meio da cartilha esquemática proposta por 
Trevin Wax (2009), na revista Christianity Today, sob o título de The Justifi-
cation Debate: A Primer (“O debate em torno da justificação: uma cartilha”), 
nos seguintes assuntos: (1) O problema, (2) A Lei, (3) A aliança, (4) Justiça de 
Deus, (5) Judaísmo do primeiro século, (6) O evangelho, (7) Como isto ocorre 
e (8) Justificação futura.

O DEBATE EM TORNO DA JUSTIFICAÇÃO: UMA CARTILHA34

1)	 O problema

Piper: 	Deus criou um mundo bom que foi submetido à futilidade devido à es-
colha pecaminosa e pérfida dos primeiros seres humanos. Por causa desta ofensa 
contra a glória de Deus, os seres humanos estão alienados de seu Criador e mere-
cem sua justa condenação por seus pecados.

Wright: Deus criou um mundo bom, projetado para ser cuidado e conduzi-
do ao seu propósito pretendido mediante os portadores de sua imagem, os seres 
humanos. Este propósito foi contrariado pela escolha pecaminosa dos primeiros 
seres humanos. Por causa da pecaminosidade humana, o mundo carece de endi-
reitamento e seu propósito original de ser conduzido à realização. O propósito de 
Deus ao “endireitar” os seres humanos é o de que, através deles, o mundo possa 
ser endireitado.

2)	 A Lei/A aliança

Piper (Lei): Deus revelou-se através da Lei, a qual apontava para Cristo como 
seu fim e objetivo, ordenou a obediência que vem da fé, aumentou a transgressão, 
e serrou a boca de todos os seres humanos, porque ninguém operou a justiça da 
lei de modo a não carecer de um substituto.

Wright (aliança): Deus fez uma aliança com Abraão, a fim de pôr em curso 
o seu plano para salvar o seu mundo através da família de Abraão. Deus deu ao 

34WAX, Trevin. The Justification Debate: A Primer. Two of the world’s most promi-
nent pastor-theologians on justification—and what difference it makes. John Piper and N.T. 
Wright. Christianity Today, June 26, 2009. Disponível em: http://www.christianitytoday.
com/ct/2009/june/29.34.html (tradução nossa).

http://www.christianitytoday.com/ct/2009/june/29.34.html
http://www.christianitytoday.com/ct/2009/june/29.34.html


18

seu povo a Torá, sua santa Lei, como um pedagogo — uma maneira de impedir 
que Israel, o povo rebelde de Deus, se desviasse totalmente do caminho até a vin-
da do Messias. Israel deveria incorporar a Lei e, assim, ser uma luz para as nações. 
No entanto, Israel falhou nessa tarefa.

3)	 Justiça de Deus

Piper: A essência da justiça de Deus é a sua fidelidade inabalável para susten-
tar a glória do seu nome em tudo que ele faz. Nenhuma ação isolada, como o 
guardar da aliança, é a justiça de Deus. Pois todos os seus atos são realizados 
em justiça. A essência da justiça humana é a fidelidade inabalável para sus-
tentar a glória de Deus em tudo o que fazemos. O problema é que todos nós 
ficamos aquém desta glória; isto é, ninguém é justo.

Wright: A justiça de Deus se refere à sua própria fidelidade à aliança que 
fez com Abraão. Israel foi infiel a esta comissão. O que agora é exigido, se for 
para lidar com o pecado no mundo e o criar de uma família global para Abraão, 
é um fiel israelita que pode permanecer fiel à aliança no lugar de Israel.

4)	 Judaísmo do primeiro século

Piper: Muitos judeus nos dias de Jesus (como os fariseus descritos nos Evan-
gelhos) não viam a necessidade de um substituto a fim de serem justos perante 
Deus, mas procuravam estabelecer sua própria justiça por meio das “obras 
da Lei”. Seja guardando o sábado ou não cometendo adultério, essas obras se 
tornaram a base para uma posição justificada perante Deus. A inclinação para 
confiar nos próprios atos cerimoniais e morais é universal, à parte da graça 
divina.

Wright: Os judeus nos dias de Jesus acreditavam que a Lei lhes foi dada 
como pessoas que já estavam em aliança com Deus. Portanto, a Lei não era vista 
como um meio de se ganhar o favor de Deus, mas como um sinal de que alguém 
já estava em uma aliança com Deus. As “obras da Lei” não são meios de se mere-
cer o favor de Deus, mas distintivos da identidade da aliança pelos quais se deter-
mina quem está na aliança e quem não está. Muitos judeus nos dias de Paulo se 
apegavam a esses indicadores de identidade (sábado, circuncisão) de uma maneira 
que tornava sua identidade judaica exclusiva. Portanto, seu exclusivismo estava 
impedindo a promessa de Deus de fluir para as nações.



19

5)	 O evangelho

Piper: O cerne do evangelho é a boa nova de que Cristo morreu por nossos 
pecados e foi ressuscitado dentre os mortos. O que a torna boa nova é que a 
morte de Cristo promoveu uma justiça perfeita perante Deus e sofreu uma 
condenação perfeita de Deus, ambas as quais são contabilizadas como nossas 
por meio da fé somente, de modo que temos vida eterna com Deus nos novos 
céus e na nova terra.

 Wright: O evangelho é o anúncio real de que o Jesus crucificado e res-
surreto, o qual morreu por nossos pecados e ressuscitou de acordo com as 
Escrituras, foi entronizado como o verdadeiro Senhor do mundo. Quando 
este evangelho é pregado, Deus chama as pessoas à salvação, por pura graça, 
conduzindo-as ao arrependimento e fé em Jesus Cristo como o seu Senhor 
ressurreto.

6)	 Como isto ocorre

Piper: Pela fé, somos unidos a Cristo Jesus de maneira que, em união com ele, 
sua perfeita justiça e punição sejam contadas como nossas (imputada a nós). 
Desta forma, a perfeição é providenciada, o pecado é perdoado, a ira é remo-
vida e Deus é totalmente por nós. Em vista disso, apenas Cristo seria a base 
da nossa justificação, e a fé que nos une a ele é o meio ou o instrumento da 
nossa justificação. Confiar em Cristo como Salvador, Senhor e Bem Supremo 
de nossas vidas produz o fruto do amor, ou então, tal confiança estará morta.

 Wright: O próprio Deus, na pessoa de Jesus Cristo (o fiel israelita), veio, 
permitindo a continuação de seu plano para resgatar os seres humanos, e, através 
deles, o mundo. O Messias representa o seu povo, ocupando seu lugar, assumin-
do a morte que eles mereciam. Deus justifica (declara justos) todos aqueles que 
estão “em Cristo”, de maneira que a vindicação de Jesus em sua ressurreição se 
torna a vindicação de todos aqueles que nele confiam. Justificação refere-se à 
declaração de Deus de quem está na aliança (esta família mundial de Abraão por 
meio da qual os propósitos de Deus podem agora ser estendidos ao mundo mais 
amplamente) e é feita com base na fé em Jesus Cristo somente, não nas “obras da 
Lei” (isto é, nos distintivos de identidade étnica que outrora mantinham judeus e 
gentios separados).



20

7)	 Justificação futura

Piper: A justificação presente é baseada na obra substitutiva de Cristo so-
mente, desfrutada em união com ele pela fé somente. A justificação futura é a 
confirmação e declaração pública de que em Cristo Jesus somos perfeitamente 
inocentes diante de Deus. Este julgamento final está em acordo com as nossas 
obras. Ou seja, o fruto do Espírito Santo em nossas vidas será apresentado 
como a evidência e a confirmação da verdadeira fé e união com Cristo. Sem 
essa transformação validadora, não haverá salvação futura.

 Wright: A justificação presente é o anúncio emitido com base na fé e 
na fé somente de quem faz parte da família da aliança de Deus. O presente 
veredicto dá a garantia de que a sentença a ser anunciada no Último Dia irá 
se corresponder a este; o Espírito Santo dá o poder por meio do qual aquele 
futuro veredicto, quando dado, será visto como estando em concordância com 
a vida que o crente então viveu.

APONTAMENTOS FINAIS

Buscamos nesse breve ensaio estabelecer um panorama histórico dos estudos 
paulinos e suas disputas como apresentado pela “Nova Perspectiva em Paulo” e 
seus principais proponentes, expondo suas origens e seu debate interno, além de 
descrevermos os pontos fundamentais e gerais concernentes a esta “Nova Pers-
pectiva”. Para tanto, recorremos a fontes primárias e secundárias na tentativa de 
estabelecer um movimento de diálogo entre os autores e seus leitores, além de 
expormos o debate atual em torno dos pressupostos da “Nova Perspectiva Pauli-
na” e seus críticos, especificamente abordando a disputa entre N. T. Wright e John 
Piper, firmando assim os parâmetros atuais de discussão entre ambos.

A “Nova Perspectiva de Paulo” tem sido vastamente criticada pelos adep-
tos da “Velha Perspectiva”, incluindo aqui aqueles pertencentes ao contexto 
brasileiro, na medida em que buscam demonstrar os pontos contraditórios na 
exegese e hermenêutica dos proponentes desta “Nova Perspectiva”. Contudo, 
mediante o conteúdo aqui trabalhado, nos parece sensato afirmar a necessi-
dade de não somente lidar com as produções mais tradicionais da teologia 
paulina como também o considerar das novas pesquisas em âmbito acadêmico 
no tema, principalmente no tocante aos documentos judaicos do primeiro  



21

século, o contexto e a cultura judaica do período neotestamentário e os estudos 
paulinos mais recentes.

Com isso, entretanto, não queremos afirmar de imediato que a “Nova 
Perspectiva Paulina” deva ser assimilada pela academia sem que haja a devida 
ponderação crítica dos elementos distintivos desta abordagem; ou que se deva 
assumi-la imediatamente como uma leitura mais precisa e relevante do que a 
“Velha Perspectiva” na esteira da tradição reformada, pelo simples fato de ser 
esta mais recente do que aquela, sem com isso submetê-las e averiguá-la à luz 
das Escrituras e da boa tradição. Antes, devemos refletir melhor sobre os pon-
tos que poderiam lançar mais luz doutrinária às formulações teológicas que 
buscamos compreender acerca da teologia de Paulo, visando possíveis pontos 
de consenso e dissenso entre Velha e Nova perspectivas. Nesse sentido, reco-
mendamos aos colegas de pesquisa interessados a prosseguirem nas leituras 
sobre o tópico em questão, além de encorajá-los ao maior engajamento nas 
produções acadêmicas e literárias sobre esta importante, controversa, porém, 
necessária temática.

Bacharel em Relações Internacionais pelo Centro 
Universitário de Belo Horizonte UNI-BH, com 
enfoque em filosofia política e filosofia reformacional 
(dooyeweerdiana); Mestre em Relações Internacionais 
pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais 
(PUC-Minas), com enfoque em Política Internacional, 
Teologia Pública, Teologia Política e Kuyperianismo; 
Doutorando em Relações Internacionais pela Pontifícia 
Universidade Católica de Minas Gerais (PUC-Minas); 
Bacharel em Teologia pelo Seminário Martin Bucer, 
com enfoque em Teologia Pública e Política; Pós-
Graduado (Especialista) em Estudos Teológicos 
pelo Centro de Pós-Graduação Andrew Jumper da 
Universidade Presbiteriana Mackenzie; Professor 
Adjunto e membro do Conselho Administrativo no 
Seminário Martin Bucer Brasil; Vice-Presidente e 
Pastor Adjunto da Igreja Batista Novo Riacho na região 
metropolitana de Belo Horizonte, Minas Gerais; Casado 
com Nathana Rossi.

Sobre o autor

Thiago Rossi Marques



22

“Alegra-te, coração; teu Senhor 
ressuscitou”

John Webster

I

A confissão cristã da ressurreição abrange duas grandes questões: primeiro, 
que Jesus Cristo é aquele que vive, foi morto e agora vive para todo sem-
pre (Ap 1.18), e, segundo, que juntamente com ele Deus “nos deu vida” 

(Ef 2.5). Esses dois elementos da confissão — sua cristologia e sua soteriologia — 
estão conectados, mas permanecem em uma sequência estrita e irreversível. É ape-
nas porque Deus ressuscitou Cristo dentro os mortos que nós também possuímos 
novidade de vida; o que experimentamos e confessamos a respeito de nossa própria 
ressurreição é totalmente derivativo da realidade principal: “Cristo foi ressuscitado 
dentre os mortos pela glória do Pai” (Rm 6.4). No entanto, não conheceríamos a 
ressurreição de Cristo em sua plena abrangência se não considerássemos também 
sua extensão no reino das criaturas, seus efeitos e poder generativo. 

II

O que dizer daquele que ressuscitou dentre os mortos?
Ele vive. Ele é “o primeiro e o último. Eu sou o que vive” (Ap 1.17f ). A vida do 



23

ressuscitado não é meramente a retomada de sua existência antes da Sexta-Feira 
da Paixão. Antes, é uma vida que manifesta sua eterna divindade: ele é vida. O 
Cristo ressurreto possui vida infinita, incriada, a vida do próprio Deus. A vida 
criada é contingente e limitada; não surge de si mesma, mas é um dom de Deus, 
não pode por si mesma manter a si mesma e possui começo e fim. A vida do 
ressuscitado é vida divina. Ela tem seu fundamento inteiramente em Deus, repro-
duzindo a eterna relação entre Pai e Filho: “Pois assim como o Pai tem vida em 
si mesmo, assim também concedeu ao Filho ter vida em si mesmo” ( Jo 5.26). A 
ressurreição manifesta o fato de que a vida do Filho de Deus é perfeita, sem co-
meço ou fim, além de aumento ou diminuição, não sujeita a nenhuma corrupção, 
infinitamente plena e realizada. “Eu sou a ressurreição e a vida” ( Jo 11.25).

Ele é presente. “[E] eu estou convosco todos os dias, até o final dos tempos” 
(Mt 28.20). Por sua ressurreição e seu completamento na ascensão, Cristo é exal-
tado ao domínio da realidade que lhe é próprio, aos lugares celestiais e à direita 
do Pai (Ef 1.20). Esse domínio é “muito acima” (Ef 1.21), a metáfora espacial 
indicando a diferença absoluta entre esse reino incriado e os lugares e eventos 
criados. Ainda assim, sua exaltação não significa ausência. Precisamente por-
que ele não é limitado por tempo e espeço criados, ele é presente sem restrições.  
O exaltado é onipresente. Sua “posição” celestial não é uma restrição ou inibição 
(“lá” e, portanto, “não aqui”), mas o fundamento de sua presença em todo tempo 
e em todo lugar.

Ele está presente por sua própria iniciativa, por sua própria capacidade ili-
mitada. Ele não está presente porque foi convocado pelo desejo, súplica ou imagi-
nação das criaturas. Ele está presente em liberdade e bondade divina, ou seja, em 
graça, por sua própria provisão e autodoação amorosa. Tampouco é sua presença 
tal que o coloque ao dispor das criaturas. Sua presença é sempre um presente, não 
uma posse. Isso pode ser visto no caráter estranhamente fugaz de suas aparições 
após a ressurreição: “Então os olhos deles foram abertos, e o reconheceram; e ele 
desapareceu de diante deles” (Lc 24.31). O caráter evanescente de sua presen-
ça ressurreta indica não a fragilidade de sua realidade, mas sua espontaneidade 
transcendente, sua plenitude absoluta de vida incriada que não pode ser contida. 

Ele é radiante. “Seu rosto brilhava como o sol no seu fulgor” (Ap 1.16).  
O Cristo ressurreto compartilha da glória e do esplendor de Deus. Deus é em 
si mesmo luz e glória, e, portanto, radiante, pois sua glória é resplandecente, não 



24

autocontida. O resplendor de Deus, que acompanha e ilumina suas criaturas, 
tem sua instância supremamente concentrada na encarnação do Filho; nele “a 
verdadeira luz, que ilumina a todo homem, estava chegando ao mundo” ( Jo 1.9). 
No entanto, porque essa realidade luminosa “resplandece nas trevas” ( Jo 1.5), seu 
resplendor não é reconhecido por criaturas que permanecem presas na escuridão. 
Há certa medida de ambiguidade na glória encarnada: a luz que é derramada 
pela profecia e paixão do Filho é contestada, ignorada ou rejeitada. “E o julga-
mento é este: A luz veio ao mundo, e os homens amaram as trevas em lugar da 
luz, pois suas obras eram más. Porque todo aquele que pratica o mal odeia a luz 
e não vem para a luz, para que as suas obras não sejam expostas” ( Jo 3. 19-20).  
A ressurreição indica que um fim foi definido para essa ambiguidade. Ela ainda 
não apaga todas as trevas, mas dá início ao trabalho de dissipá-las e promete 
sua erradicação total. Em si mesmo de maneira irresistível e completamente ra-
diante, o Cristo ressurreto irradia a luz divina, inaugurando e expandindo a todo 
tempo seu domínio, chamando as criaturas “das trevas para a sua maravilhosa 
luz” (1Pe 2.9), e convocando para si os “filhos da luz” que são “luz no Senhor” 
(Ef 5.8). “Porque Deus, que disse: Das trevas brilhará a luz, foi ele mesmo quem 
brilhou em nosso coração, para iluminação do conhecimento da glória de Deus 
na face de Cristo” (2Co 4.6).

Ele é eloquente. “[E] ouvi atrás de mim uma voz forte, como de trombeta... 
sua voz era como a voz de muitas águas” (Ap 1.10,15). Vivo, presente e radiante, o 
Cristo ressurreto fala, ele se dirige a nós. Sua palavra não é mais uma voz concor-
rente lutando para ser ouvida. É, antes, infinitamente autoritativa, incomparável, 
a voz que possui precedência sobre todas as outras. Ele é o primeiro falante, a  
Palavra divina. Ele não fala diretamente, mas indiretamente, através de seus em-
baixadores, os profetas e apóstolos que ele nomeia, santifica, inspira e autoriza 
como seus arautos para levarem sua palavra aos seus semelhantes. Ao chamá-los 
para o seu serviço, Cristo não renuncia ao seu cargo de profeta, mas o exerce de 
modo instrumental e intermediado, para que o mundo não seja destituído da 
instrução divina. Ao falar dessa maneira, ele comunica a si mesmo: “eu sou o 
primeiro e o último” (Ap 1.17). Ele conforta e abençoa as criaturas: “Não temais” 
(Mt 28.10); “Paz seja convosco” ( Jo 20.21). E ele comissiona e dirige aqueles que 
escutam sua voz: “Ide...” (Mt 28.19). 



25

III

O que dizer sobre a segunda questão da confissão da ressurreição, sua extensão na 
vida das criaturas e sua efetividade ad extra? Vivo com vida divina, resplandecente 
e eloquentemente presente, o Cristo ressurreto se coloca em uma relação dupla 
com as criaturas: ele as governa e lhes concede uma parte de sua vida. 

Ele governa. “Ele existe antes de todas as coisas, e nele tudo subsiste” (Cl 1.17). 
Seu governo possui um aspecto duplo: seu senhorio e seu exercício no governo 
das criaturas, por meio do qual o bem delas é assegurado.

O Cristo ressurreto é “a cabeça de todo principado e poder” (Cl 2.10). Seu 
senhorio é incomensurável. Ele não é meramente um entre vários senhores, nem 
mesmo o mais poderoso. Seu governo é “muito acima de todo principado, autori-
dade, poder, domínio (Ef 1.21); ele é o Senhor, a quem todos os outros são rela-
tivos, mas ele mesmo não é relativo a ninguém. A ressurreição não concede esse 
senhorio a ele, fazendo-o adquirir e exercer uma nova soberania até então não 
possuída. A Páscoa manifesta aquilo que ele é e possui em virtude de sua eterna 
divindade: uma dignidade e posição eminentes e uma autoridade suprema, que 
são antecedentes e intrínsecas. Além disso, seu senhorio é tanto legítimo (porque 
surge e é exercido de acordo com a natureza e propósito justos de Deus) quanto 
infinito em seu alcance: “todas as coisas” estão “debaixo dos seus pés” (Ef 1.22).

Esse seu senhorio é exercido em seu bom governo de todas as coisas criadas. 
Como governante da criação, o Cristo ressurreto estabelece e ordena todas as cria-
turas, confirmando suas naturezas, mantendo-as e levando-as à plenitude. Dessa 
forma, seu governo é totalmente benevolente e benéfico, preservando, protegendo 
e aperfeiçoando seus súditos. Pelo exercício de seu bom senhorio, toda a ordem 
criada, “sujeita à inutilidade” e que “geme e agoniza” (Rm 8.20,22), é “libertada 
do cativeiro da degeneração” (Rm 8.21) e colocada no caminho da consumação. 
Sua ressurreição tanto causa quanto antecipa “novos céus e nova terra” (2Pe 3.13).

Ele é o doador da vida. “Ele vos deu vida” (Ef 2.1). O Cristo ressurreto co-
munica a vida que ele possui em si mesmo em sua relação com o Pai. Ele con-
cede uma participação criatural em sua vivacidade a seu corpo, àquele grupo de 
criaturas humanas a quem ele se une em comunhão. Esse compartilhar de vida é 
a representação externa da bondade de Deus. É propriedade da bondade divina 
desejar e trazer à existência vida além de si mesmo, fazer com que outra realidade 
exista. A primeira performance externa disso é a obra da criação a partir do nada. 



26

A segunda é a obra da reconciliação e regeneração, na qual Deus faz com que 
criaturas mortas tenham “vida juntamente com Cristo” (Ef 2.5). Estar “em” Cristo 
— receber essa distribuição infinitamente generosa de vida — é fazer parte da 
nova criação. Há também uma intencionalidade notável aqui, um direcionamento 
e concentração da qual o apóstolo testifica em Efésios: “Ele vos deu vida”. A reno-
vação cósmica iniciada pela ressurreição possui também uma operação e aplicação 
inescapavelmente particular: vós.

IV

Dois pontos a título de conclusão...
Primeiro: como podemos saber que Jesus Cristo ressuscitou dentre os mor-

tos e nós com ele? Sabemos em virtude da instrução divina e do exercício da razão 
fiel e regenerada. 

A ressurreição do Filho de Deus é um mistério que acontece como um ato 
divino secreto, não observado e não observável. Não sabemos nada do que acon-
teceu na tumba; a passagem do Filho da morte para a vida é inteiramente oculta. 
Sua ressurreição não é mais um episódio na história do mundo. É um ato como 
o primeiro ato criacional de Deus, um ato que traz um mundo à existência, não 
um evento no mundo, mas a própria condição para que haja um mundo. Além 
disso, quando o ressuscitado se apresenta para ser conhecido, ele não o faz como 
alguém que ocupa um lugar no mundo da mesma maneira que nós o fazemos ou 
como ele mesmo escolheu fazer em alguma medida antes de sua morte. Como o 
ressuscitado, ele se apresenta de modo real, tangível, articulado, imponente, mas, 
não obstante, livre e autônomo. Ele se faz inesperadamente presente, ele se apro-
xima — vindo de uma distância infinita — e, de modo igualmente inesperado, 
desaparece de vista. 

Porque o Cristo ressurreto é o Senhor de sua própria automanifestação, ele 
não é um objeto de conhecimento como qualquer outro. Não o conhecemos como 
poderíamos conhecer alguma realidade inerte da qual possamos fazer uma ava-
liação, nem mesmo como conhecemos outras pessoas que ocupam um lugar no 
mundo. Em ambos os casos, exercemos uma certa iniciativa cognitiva, trazendo 
essas realidades para o nosso campo de conhecimento. Não é assim com ele: ele 
se apresenta e detém a primazia em nosso conhecimento.  Nosso conhecimento 
não é e não pode ser compreensão, como se estivéssemos “capturando-o” com a 



27

mente; é, antes, um conhecimento cujo objeto é inesgotável, alguém que não pode 
ser limitado e contido pela inteligência criada.

Certamente, ele “apresentou-se vivo também a eles, com muitas provas in-
contestáveis” (At 1.3). Mas que tipo de provas? Não evidências ou garantias que 
são a matéria-prima para a razão onicompetente, mas sinais que conduzem a 
mente a uma realidade que é conhecida em fé e na confissão da fé: “Senhor meu 
e Deus meu!” ( Jo 20.28). Como conhecimento da fé, o conhecimento do Cristo  
ressurreto tem como seu elemento objetivo a revelação divina (ele “apresentou-se”). 
Seu desenvolvimento subjetivo correspondente é a ensinabilidade, que emerge no 
curso da conversão das afeições e da vontade a Deus. Além disso, a docilidade (e 
com ela o conhecimento) aumenta à medida que passamos a viver em novidade 
de vida, abandonando paixões desordenadas e disposições mentais reprováveis, e 
acomodando-nos a boa ordem, clareza e paz da vida regenerada. 

Segundo: Como esse ensino sobre a ressurreição deve ser “usado”? Que dis-
posições e atos são exigidos de nós para que sua beleza e bondade nos beneficiem? 

“Alegra-te, coração; teu Senhor ressuscitou” — dizia George Herbert. Bene-
ficiar-se da ressurreição requer uma certa objetividade, uma atenção autoesque-
cida à pura realidade de que ele ressuscitou e que ele é “teu Senhor”. Contemplar 
— meditar atentamente — essa (sua) realidade é atentar-se para sua vivacidade 
e nossa inclusão em seu escopo e efeito. É conduzir mente, desejo e vontade para 
a nova ordem de realidade que ele instituiu e que abrange e governa nossas vidas. 
Tal contemplação é, no presente, imperfeita, frequentemente defeituosa, porque 
nossa regeneração ainda não foi plenamente concluída, e as realidades do pecado 
e da morte continuam a nos deixar perplexos, frustrados e muitas vezes opri-
midos. Mas aqui somos ajudados pelo Espírito Santo que o ressuscitado envia 
em seu nome. Por meio de sua orientação, podemos começar a conhecer, amar e 
louvar aquele que em sua plenitude de vida e bondade nos alcança. E, por isso: 
alegre-se, coração.

Traduzido por Breno Nunes.
Texto original: “Rise, heart; thy Lord is risen”. Reformation 21.

https://www.reformation21.org/articles/rise-heart-thy-lord-is-risen.php


28

(1955–2016) foi um clérigo e teólogo anglicano inglês 
que escreveu nas áreas de teologia sistemática, histórica 
e moral. Nasceu em Mansfield, Inglaterra, em 20 de junho 
de 1955, e foi educado na Bradford Grammar School e na 
Universidade de Cambridge. Após uma distinta carreira, 
ele faleceu em sua casa na Escócia em 25 de maio de 
2016 com a idade de 60 anos. No momento de sua 
morte, ele era o Chair of Divinity no St. Mary’s College, 
University of St Andrews, Escócia.

Sobre o autor

John Webster



29

A estrutura pactual da doutrina  
da perseverança dos santos

Isaias Lobão Pereira Júnior 

A perseverança dos santos é um dom de Deus, pelo qual os eleitos, que fo-
ram justificados e santificados pela graça de Cristo são selados pelo Es-
pírito Santo, de modo que nunca se afastam completamente dessa graça.1

INTRODUÇÃO

Marcelo foi criado em uma pequena cidade do interior de Minas Gerais. Com seis 
anos de idade começou a frequentar uma igreja presbiteriana. Seus pais se conver-
teram e começaram a levar os filhos à igreja. Ele amava a igreja, era aluno da escola 
dominical e participava dos acampamentos, gostava de ler a Bíblia e falava de Cristo 
aos seus colegas na escola.

Com 19 anos, foi cursar engenharia em Belo Horizonte. Frequentava uma 
igreja recomendada pelo seu pastor, pastoreada por um amigo e ex-colega de semi-
nário. No primeiro ano continuou firme na igreja, no entanto, a pressão dos amigos, 
os valores materialistas ensinados pelos professores e uma namorada que não era 
cristã, levaram-no a esfriar em sua fé.

1WOLLEBIUS, Johannes. Compêndio de teologia cristã. Eusébio/CE: Peregrino, 2020, p. 257.

Je
su

s 
cu

ra
 o

 h
om

em
 c

eg
o,

 2
00

8.
 B

ria
n 

Je
ke

l.



30

Visitando sua família durante o período de férias, seus pais demonstraram 
preocupação com sua vida espiritual. Sua mãe declarou que estava orando por ele. 
Por sua vez, seu pai o convidou para fazer alguns serviços e tiveram oportunidade 
de ter uma longa conversa. Após muitos impasses, Marcelo repensou sua vida e 
retomou os caminhos do Senhor.

De volta à capital, ele tinha uma nova postura. Não aceitava mais os constan-
tes convites para as festas com os amigos da faculdade, reforçou seus conhecimentos 
doutrinários e conseguiu contemplar a fragilidade dos argumentos materialistas 
de seus professores. Além disso, terminou o namoro com a moça ímpia. Agora, 
segue firme na igreja como professor da escola dominical, além de liderar um 
grupo de estudos bíblicos na faculdade. 

A caminhada espiritual de Marcelo ilustra a doutrina da Perseverança dos 
Santos. Louis Berkhof resume a doutrina da seguinte maneira: “Pode-se definir 
a perseverança como a contínua operação do Espírito Santo no crente, pela qual 
a obra da graça divina, iniciada no coração, tem prosseguimento e se completa. 
É porque Deus nunca abandona a sua obra que os crentes continuam de pé até o 
fim”.2 Aqueles que são regenerados podem enfraquecer, cair em pecado e estar sob 
“o paternal desagrado” de Deus. Quando isso ocorre, o Espírito Santo os conven-
ce do seu pecado, os compele a arrepender-se e são, assim, restaurados.

A ESTRUTURA PACTUAL DA DOUTRINA DA  
PERSEVERANÇA DOS SANTOS

Pode-se apresentar a seguinte definição das alianças entre Deus e o homem nas 
Escrituras: “Uma aliança é um acordo imutável e divinamente imposto entre 
Deus e o homem, que estipula as condições do relacionamento entre as partes.”3

Deus se fez conhecido na relação pactual buscando um povo como sua  
possessão exclusiva. De fato, toda a teologia reformada tem seu núcleo central na 
teologia da aliança. Do início ao fim, a Escritura Sagrada mostra que Deus esta-
beleceu relacionamentos com os homens através de pactos. A noção de aliança 
é um dos conceitos-chave da Bíblia, os Pais da Igreja utilizaram a palavra latina 
testamentum para se referir às duas alianças da Bíblia: a antiga aliança entre Deus 

2BERKHOF, Louis. Teologia sistemática, ed. 3a. São Paulo: Cultura Cristã, 2009, p. 502.
3GRUDEM, Wayne A. Teologia sistemática, São Paulo: Vida Nova, 1999, p. 425.



31

e Israel (Êx 19.5) e a nova aliança de Jeremias 31.31-34, que foi mediada por 
Jesus para a igreja (Hb 8.1-13).

 Deus estabeleceu um pacto com seu povo lançando mão de mediadores 
a começar com Adão (Gn 3.14-21), sendo sucessivamente renovado ou res-
tabelecido ao longo da história da redenção com Noé (Gn. 9.1-17), Abraão 
(Gn 15.12-21), Moisés (Êx 24.1-8) e Davi (2Sm 7.1-17). Todas essas alianças 
apontavam para um pacto perfeito e definitivo, celebrado por meio de Jesus, 
pacto do qual ele é o Deus Filho, o mediador homem e a própria vítima pac-
tual cujo sangue foi vertido para aplacar a ira de Deus. O reverendo Onézio 
Figueiredo afirma: “O pacto que Deus fez com cada servo eleito por meio 
de seu Filho amado foi de caráter irrevogável. A permanência dos eleitos no 
pacto é providência divina, sendo os sacramentos e a Palavra meios e forças 
alimentadores e sustentadores indispensáveis.”4

 A Bíblia diz em 2Timóteo 2.19: “Entretanto, o firme fundamento de Deus 
permanece, tendo este selo: o Senhor conhece os que lhe pertencem”. Jeremias 
31.3, por sua vez, diz: “De longe se me deixou ver o Senhor, dizendo: com amor 
eterno eu te amei; por isso, com benignidade te atraí.” A expressão “conhecer” 
significa conhecimento em aliança. Os termos bíblicos para conhecer, tanto no 
Antigo como no Novo Testamento, abrangem diversas dimensões. Não se trata 
somente do aspecto intelectivo, mas compreende também o sentimento e o que-
rer: “expressam uma relação pessoal entre o que conhece e o que é conhecido.”5

Portanto, a doutrina da Perseverança dos Santos faz parte do Pacto de Deus. 
O teólogo reformado anglicano James I. Packer resume bem a relação pactual de 
Deus, ao escrever que: 

“A estrutura da aliança compreende a inteira administração da graça soberana 
de Deus. O ministério celestial de Cristo continua a ser o de Mediador de uma 
nova aliança (Hb 12.24). A Salvação é a salvação da aliança; a justificação, a 
adoção, a regeneração e a santificação são as misericórdias da aliança; a eleição 
foi a escolha que Deus fez dos futuros membros da comunidade de sua aliança, 
a Igreja; o batismo e a Ceia do Senhor, correspondendo à circuncisão e à Páscoa, 

4FIGUEIREDO, Onézio. Confissão de fé de westminster: texto e comentário, p. 52.
5VERBRUGGE, Verlyn D. Novo dicionário internacional de teologia do novo testa-

mento. São Paulo: Vida Nova, 2018, p. 398.



32

são ordenanças da aliança; a lei de Deus é a lei da aliança, e sua observância é a 
expressão mais verdadeira de gratidão pela aliança da graça e de lealdade ao nosso 
Deus da aliança. Pactuar com Deus em resposta à sua aliança conosco deve 
constituir um exercício devocional regular para todos os crentes, seja na privaci-
dade ou na Mesa do Senhor. Uma compreensão da aliança da graça guia-nos do 
começo ao fim e ajuda-nos a apreciar as maravilhas do amor salvífico de Deus.”6

A aliança da graça constitui o âmago da soteriologia reformada e afirma 
que a salvação, quer no Antigo quer no Novo Testamento, é pela graça somente 
mediante a fé em Jesus Cristo. A doutrina reformada histórica ensina que Deus 
tem um povo que é representado pelos crentes da era do Antigo Testamento e do 
Novo Testamento, para o qual ele tem um plano em todas as eras desde Adão: 
reunir esse povo em um só corpo. As Escrituras afirmam nitidamente que não há 
mais distinção entre judeus e gentios perante o Senhor. “Não há diferença entre 
judeus e gentios, pois o mesmo Senhor é Senhor de todos e abençoa ricamente 
todos os que o invocam” (Rm 10.12; veja Cl 3.11).

A perseverança até o fim é uma condição da aliança da graça. Consequen-
temente, se como condição da aliança a perseverança também é uma condição 
da justificação, então nenhuma pessoa pode ser justificada enquanto está neste 
mundo.

“Pois” — afirmou John Owen —, “uma condição suspende a existência de 
algo até que se satisfaça a condição necessária para sua existência”. Como con-
sequência, ele não equaciona o ingresso na nova aliança com a justificação nem 
torna a salvação coextensiva com a justificação. A perseverança — a promessa de 
que aqueles que são eficazmente feitos participantes da aliança da graça perseve-
rarão até o fim — também é uma bênção da aliança da graça.7

CONCLUSÃO

Portanto, encontra-se nas Escrituras Sagradas o plano da redenção que toma a 
forma de um pacto, não só entre Deus e o seu povo, como também entre as várias 

6PACKER, J. I. Teologia concisa, São Paulo: Cultura Cristã, 2004, p. 82-83.
7BEEKE; Joel R.; JONES, Mark. Teologia puritana: doutrina para vida. São Paulo: 

Vida Nova, 2016, p. 706.



33

Pessoas dentro da Trindade, de maneira que há, por assim dizer, uma divisão de 
tarefas, cada Pessoa tomando, voluntariamente, determinada fase da obra.

Ao Pai atribui-se, em primeiro lugar, a obra da Criação, assim como a elei-
ção de certo número de indivíduos que ele deu ao Filho. Ao filho atribui-se a 
obra da Redenção, para o cumprimento da qual se encarnou, tomando a natureza 
humana, de forma que, como representante de seus eleitos, assume a culpa do 
seu pecado para resgatá-los da morte. Ao Espírito Santo são atribuídas as obras 
de Regeneração e de Santificação, ou a aplicação aos corações dos indivíduos da 
expiação objetiva que Cristo realizou. Ele faz isto renovando espiritualmente os 
corações, operando neles a fé e o arrependimento. E glorificando-os finalmente 
no céu.

A redenção é, pois, um assunto da graça soberana, planejada antes da fun-
dação do mundo, apresentada na forma de um pacto ou aliança. Não é um plano 
departamentalizado, dispencionalizado ou repartido, mas é uma ação global que 
envolve toda a Pessoa da Trindade. Ela é planejada pelo Pai, comprada pelo Filho, 
e aplicada pelo Espírito Santo.

O conhecimento que Deus tem do seu povo nas Escrituras implica um 
relacionamento especial de escolha por amor (Gn 18.19). Romanos 8.29 e 11.2 
(conforme 1Pedro 1.2, 20) indicam não só o conhecimento antecipado que Deus 
tem, mas também a escolha antecipada que Deus faz do seu povo. Pecadores só 
escolhem a Cristo porque Deus os escolheu primeiro e levou-os a essa escolha 
pela renovação de seu coração mediante a graça. 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

BEEKE, Joel R.; JONES, Mark. Teologia puritana: doutrina para vida. São Paulo: 
Vida Nova, 2016.

BERKHOF, Louis. Teologia sistemática. ed. 3a. São Paulo: Cultura Cristã, 2009.
BROWN, Colin (Org.) Novo dicionário internacional de teologia do novo testamento. 

São Paulo: Vida Nova, 2018.
FIGUEIREDO, Onézio. Confissão de fé de westminster: texto e comentário. São 

Paulo: Edição do autor, [s.d.].
GRUDEM, Wayne A. Teologia sistemática. São Paulo: Vida Nova, 1999.
PACKER, J. I. Teologia concisa. São Paulo: Cultura Cristã, 2004.



34

Professor do Instituto Federal do Tocantins. Mestre em 
teologia pela Faculdade EST. Especialista em Gestão 
Pública (Faculdade Metropolitana de São Paulo), docência 
do Ensino Superior (Faculdade Albert Einstein). Bacharel 
e Licenciado em História (UnB). Bacharel em teologia 
(Faculdade Cristã Evangélica do Planalto). Liderança em 
Ministério de Juventude. Escola de Liderança e Ministério 
(ELIM) Belo Horizonte - MG. É presbiteriano. Pesquisador 
do GP-GIM. Grupo de Pesquisa em Gestão, Inovação e 
Mercados do Instituto Federal de Goiás, Grupo TRADIC - 
Traduzindo Identidade e Cultura CNPq/UFC (Universidade 
Federal do Ceará) e do Middle Persian Studies. Membro 
da Society of Biblical Literature (SBL) e da World 
Reformed Fellowship (WRF). Alumni da Summer School 
2019 do Instituto Mises Brasil. Casado com Talita é pai  
da Ana Clara e do Daniel.

Sobre o autor

Isaias Lobão



35

QUAL O MOMENTO DO BATISMO  
COM O ESPÍRITO SANTO?

Thiago Vieira

Cresci ouvindo o tradicional apelo, especialmente em retiros, “quem quer 
ser batizado com o Espírito Santo, venha à frente”. Algumas vezes eu fui, 
até que um dia percebi que já era batizado com o Espírito Santo, mesmo 

que eu não falasse em línguas estranhas. Antes de qualquer coisa, preciso salientar 
a importância fundamental na crença viva no Espírito Santo e na sua livre atua-
ção. O Espírito Santo é uma das pessoas da Trindade e é basilar para a fé cristã. 
Nosso único ponto de discussão neste breve ensaio será quanto ao momento em 
que o recebemos e, absolutamente, nada mais.

Então, afinal de contas, podemos ser batizados com o Espírito Santo? E, se 
sim, quando ocorre? Evidentemente que não temos a pretensão de sermos paladi-
nos da verdade, então nossas conclusões não são absolutas. O fato é que os textos 
das Sagradas Escrituras possuem apenas uma interpretação. Desta forma, o pro-
blema sempre está no exegeta, ou seja, em nós mesmos. Nossa oração é para que 
Deus nos capacite e nossa exegese se aproxime daquela pretendida pelo Espírito.

Respondendo à pergunta: sim, mais que podemos, somos todos batizados 
com o Espírito Santo, tão logo somos alcançados pela superabundante graça, por 

Pe
nt

ec
os

te
s 

(Ju
an

 B
au

tis
ta

 M
ai

no
, c

. 1
61

2-
16

14
)



36

intermédio de Cristo Jesus — pelo menos esta é a minha crença fundamentada 
na exegese que segue. Quando nascemos de novo e somos inseridos na família 
cristã, recebemos o selo, a marca da Trindade. Esta marca é o batismo com o  
Espírito Santo. Somos regenerados com o Espírito Santo e separados por Cristo. 
O batismo não é pelo, mas é com. Quem nos batiza com o Espírito é o próprio 
Cristo, como João Batista ensinava e consta nos registros do Evangelho de Mateus: 
“Eu os batizo com água para arrependimento. Mas depois de mim vem alguém 
mais poderoso do que eu, tanto que não sou digno nem de levar as suas sandálias. 
Ele os batizará com o Espírito Santo e com fogo” (3.11).

É o batismo com o Espírito Santo que nos une ao corpo místico de Cristo 
e da Igreja. Colocar o batismo em outro momento distinto da conversão é (com 
o devido respeito) um anacronismo: somos convertidos, todavia não pertencemos 
ao corpo de Cristo? A carta paulina aos Efésios deixa claro que o batismo com o 
Espírito Santo é o penhor da nossa herança e o selo desta promessa: “Em quem 
também vós estais, depois que ouvistes a palavra da verdade, o evangelho da vossa 
salvação; e, tendo nele também crido, fostes selados com o Espírito Santo da 
promessa; o qual é o penhor da nossa herança, para redenção da possessão adqui-
rida, para louvor da sua glória” (1.13,14). E a primeira carta de Pedro afirma que 
somos propriedade exclusiva de Deus e um povo separado do mundo: “Mas vós 
sois a geração eleita, o sacerdócio real, a nação santa, o povo adquirido, para que 
anuncieis as virtudes daquele que vos chamou das trevas para a sua maravilhosa 
luz” (2.9).

Jesus Cristo é quem nos batiza com o Espírito Santo quando de nossa con-
versão para que possamos, por meio dele, ser guiados em toda a verdade e con-
vencidos dos nossos pecados para arrependimento e salvação de nossas almas  
( Jo 16. 7-9 e 13; Mt 1, 21), porque todos pecamos e necessitamos de um encon-
tro pessoal e real com Jesus Cristo, pois nele há salvação e perdão de pecados  
(Rm 3.23, 6.23, e Ef 1.7). É por meio da ação do Espírito Santo que compreendemos 
as verdades de Deus revelada nas Escrituras. Se não somos batizados com o 
Espírito quando da conversão, como podemos compreender a revelação geral de 
Deus aos homens? Não podemos, é ele que nos guia e permite nosso entendi-
mento e compreensão. Vejam o que Paulo fala em sua primeira carta aos Coríntios, 
sobre os dons espirituais: “Portanto, vos quero fazer compreender que ninguém 
que fala pelo Espírito de Deus diz: Jesus é anátema, e ninguém pode dizer que 



37

Jesus é o Senhor, senão pelo Espírito Santo” (12.3). Somente podemos dizer  
(e compreender sua dimensão) que Jesus é o nosso Senhor, por meio do Espírito 
Santo que testifica esta verdade em nós! Quem é convertido e não foi batizado 
com o Espírito não pode dizer e/ou compreender isto? Evidente anacronismo. 

Outro anacronismo consequente da crença que o batismo com o Espírito 
Santo acontece em outro momento, como uma segunda benção, é a diferenciação 
das pessoas no corpo de Cristo. Para Deus não há acepção de pessoas, todos peca-
mos e necessitamos da graça divina (Rm 2.11-13 e At 10.34), como seria então 
um corpo em que alguns convertidos possuem o selo da promessa e outros ainda 
não?! Ou alguns são “melhores” porque possuem o selo, enquanto outros são mais 
fracos ou piores, porque não conseguem o selo. Esta interpretação gera ansiedade, 
tristeza, baixa autoestima e, não poucas vezes, depressão. Será esta a vontade do 
Espírito Santo? Creio que não. Contudo, o leitor pode agora estar pensando: “e as 
passagens de Atos?” Bem, vamos a elas.	 

ATOS 8.14-17: OS SAMARITANOS1

Em primeiro lugar, é importante destacar que, nesta passagem, os samaritanos já 
eram convertidos. De outra banda, o texto indica a surpresa do provável autor do  
livro de Atos, Lucas, pelo fato dos samaritanos receberem o batismo pelo Espírito 
em momento diverso do batismo das águas (depois). O espanto é verificável nas  
expressões “somente” e “ainda”2, e esta surpresa se dá exatamente pelo fato de que o 
Espírito completa o ato batismal, sendo o fato descrito na passagem a exceção à regra.

Outro aspecto importantíssimo, muitas vezes deixado de lado, é o fato de 
que o povo judeu e o samaritano possuíam uma rixa antiga e apenas um fato 
como este (recebimento do Espírito), testemunhado pelos apóstolos de Cristo, 

1Recomendo entusiasticamente o artigo de Alexandre Teixeira Vieira intitulado “O 
Batismo no Espírito Santo Conforme o Livro de Atos”. Ele foi a referência bibliográfica 
para estas passagens de Atos. VIEIRA, Alexandre Teixeira. O batismo no Espírito Santo 
conforme o livro de Atos. Igreja Luterana. Revista Semestral de Teologia/Seminário Con-
córdia, Volume 74, nov/2019, número 2. Disponível em: http://www.seminarioconcordia.
com.br/seminario_novo/media/attachments/2018/07/11/revista-luterana-2015-2.pdf

2O normal seria que, ao serem batizados, todos recebessem o Espírito Santo, mas 
os samaritanos somente estavam batizados; o Espírito ainda não havia caído sobre ne-
nhum deles. 

http://www.seminarioconcordia.com.br/seminario_novo/media/attachments/2018/07/11/revista-luterana-2015-2.pdf
http://www.seminarioconcordia.com.br/seminario_novo/media/attachments/2018/07/11/revista-luterana-2015-2.pdf


38

Pedro e João, poderia impedir um cisma logo no início da formação da Igreja. 
Ensina Michael Green que “Judeus e Samaritanos eram inimigos implacáveis, 
e isso havia séculos”3, o que é confirmado pela fonte primária, o historiador que 
viveu na época de Cristo, Flávio Josefo:

“Esses novos habitantes da Samaria, [...] eram de cinco nações diferentes, que ti-
nham cada uma um deus particular e eles continuaram a adorá-los, como faziam 
em seu país. [...] Esses povos, que os gregos chamam de samaritanos, continuam 
ainda hoje na mesma religião. Mas eles mudam com relação a nós, segundo a 
diversidade dos tempos, pois, quando a nossa situação é boa, eles protestam que 
nos consideram como irmãos, porque sendo uns e outros descendentes de José, 
nós temos nossa origem de um mesmo ramo. Quando a sorte nos é contrária, 
eles dizem que não nos conhecem e que não são obrigados a nos amar, pois ten-
do vindo de um país tão afastado para se estabelecer naquele em que habitam, 
nada têm de comum conosco.”4

Ou seja, se não houvesse um testemunho ocular pelos próprios apóstolos, 
que possuíam credibilidade dentro da Igreja que estava nascendo, provavelmente 
os samaritanos não seriam reconhecidos como parte da Igreja de Cristo e, logo no 
nascedouro, teríamos um enorme cisma, o que prejudicaria o próprio avanço do 
evangelho. Também não podemos esquecer das palavras do Cristo ressurreto em 
Atos 1.8: “Mas recebereis a virtude do Espírito Santo, que há de vir sobre vós; e 
ser-me-eis testemunhas, tanto em Jerusalém como em toda a Judeia e Samaria, 
e até aos confins da terra” (grifo nosso). Tratava-se de uma ordem imperativa de 
Cristo: ser testemunha do recebimento (batismo) do Espírito Santo em Samaria. 
E, assim foi.

“Se o Espírito Santo tivesse sido concedido imediatamente por meio da pro-
fissão de fé e batismo aos samaritanos, esse antigo cisma poderia ter continuado 
e teria havido duas igrejas sem comunhão uma com a outra. Atos 15 mostra 

3GREEN, Michael. Baptism: It’s Purpose, Practice & Power. Downers Grove: In-
ter-Varsity, 1987, p. 131-132.

4JOSEFO, Flavio. História dos Hebreus. Traduzido por Padre Vicente Pedroso. São 
Paulo: Editora das Américas, [S.d.]. v.3. p. 219-220.



39

como uma ruptura decisiva entre o cristianismo judeu e gentílico foi cuida-
dosamente evitada pelos primeiros cristãos. Atos 8 parece salientar que uma 
cisão semelhantemente desastrosa foi evitada em Samaria. Deus não concedeu 
seu Espírito Santo (ou, talvez, a manifestação sobrenatural do Espírito em lín-
guas e profecia?) aos samaritanos imediatamente: não até que representantes de  
Jerusalém desceram e expressaram sua unidade com os neófitos através da ora-
ção por eles e impondo suas mãos sobre eles. Depois disso eles receberam o 
Espírito; [...] Isto não foi tanto uma autorização de Jerusalém ou uma extensão 
da igreja de Jerusalém, quanto um veto divino no cisma da igreja ainda não de-
senvolvida, um cisma que poderia ter passado quase despercebido na comunida-
de cristã, tendo os convertidos dos dois lados da ‘cortina samaritana’ encontrado 
Cristo sem encontrarem uns aos outros.”5

ATOS 10.44-48: O PENTECOSTES DOS GENTIOS

Nesta passagem bíblica ocorre exatamente o inverso da primeira: o Espírito Santo 
desce aos gentios antes mesmo de serem batizados nas águas. Esta passagem, 
assim como a do capítulo 8.14-17, demonstra o pensamento dos apóstolos e de 
toda igreja primitiva de que o batismo nas águas e o dom do Espírito Santo estão 
intimamente ligados.

Alguns versículos antes desta passagem, especificamente o v. 28a diz: “E 
disse-lhes: Vós bem sabeis que não é lícito a um homem judeu ajuntar-se ou che-
gar-se a estrangeiros”, ou seja, os judeus não podiam nem ao menos reunir-se ou 
associar-se a um não judeu. Desta forma, mesmo com diversas ordens expressas 
de Jesus, como um judeu poderia considerar um gentio seu irmão? Apenas de 
maneira sobrenatural, testemunhado por um dos apóstolos, o preconceito poderia 
ser removido e, novamente (como no caso dos samaritanos), a Igreja que estava 
nascendo não teria sua unidade quebrada. Ensina Alexandre Vieira:

“O episódio em Cesareia, conhecido como o “pentecostes gentílico”, deve ser 
encarado como uma exceção à regra também pelo fato de ser “a única ocasião na 
qual o derramamento do Espírito precedeu o batismo”. E isto aconteceu, como 
vimos, para que fosse removido todo preconceito e exclusivismo de dentro do 

5GREEN, Michael. I believe in the Holy Spirit. Grand Rapids: William B. Eerd-
mans, 1975. p. 167-16.



40

povo de Deus, a fi m de que pela aceitação dos gentios a Igreja se tornasse ver-
dadeiramente universal. Atos 10, além de outras coisas, nos ensina a belíssima 
verdade de que a incorporação dos gentios à Igreja sem submetê-los à lei não foi 
uma iniciativa de Paulo, nem de Pedro, mas do próprio Deus.”6

ATOS 19. 1-6: OS DISCÍPULOS EFÉSIOS

Os discípulos efésios eram propriamente discípulos de quem? A passagem bíblica 
demonstra que Paulo tinha esta dúvida quando pergunta “Recebeste o Espírito 
Santo ‘quando crestes’?” A verdade é que tais discípulos ainda estavam “no meio 
do caminho” para se tornarem discípulos de Cristo, pois apenas tinham sido ba-
tizados no batismo de João Batista e não sabiam que o Espírito Santo já estava 
presente, ou seja, eles eram crentes da velha aliança e não da nova. Assim, os discí-
pulos efésios não eram cristão genuínos, tornaram-se apenas quando “receberam 
o batismo cristão juntamente com o dom do Espírito”.

“Por isso, quando informado de que aqueles efésios não tinham recebido o Espí-
rito Santo, Paulo simplesmente pergunta (v. 3): ‘Em que, pois, fostes batizados?’ 
Paulo pensou que se eles não tinham o Espírito Santo, a causa provável era um 
batismo diferente daquele ‘em nome de Jesus’. E ele estava certo. Diagnosticado 
o erro, o apóstolo Paulo imediatamente lhes falou a respeito da fé em Jesus. 
Depois disso o texto diz que eles foram batizados e, na sequência, receberam o 
Espírito Santo.”7

Como percebemos, os referidos textos em Atos não trazem outra mensagem 
senão a intenção de nosso Deus de que sua palavra seja levada a toda criatura, não 
obstante preconceitos de raça ou etnia (caso samaritanos e gentios) ou pela falta de 
conhecimento (caso discípulos efésios). Quando Jesus ascendeu aos céus, ele orde-
nou que fôssemos suas testemunhas tanto em Jerusalém, como em toda a Judeia e 
Samaria e até os confins da Terra. As passagens demonstram o trabalho do Espírito 
Santo em unir a Igreja que estava nascendo e o cumprimento desta ordem.

Para arrematar quaisquer dúvidas, Paulo, ao falar sobre os dons do Espíri-
to Santo, sentencia: “Pois todos nós fomos batizados em um Espírito, formando  

6VIEIRA, op. cit., p. 49.
7VIEIRA, op. cit., p. 53.



41

um corpo, quer judeus, quer gregos, quer servos, quer livres, e todos temos  
bebido de um Espírito” (1Co 12.13, grifo nosso). Pois todos somos batizados 
em um Espírito! Você tem certeza de salvação? Se sim, você faz parte do corpo 
místico de Cristo e é batizado com o Espírito Santo. Por isso, glorifique de pé! 
E, quem sabe, se for da vontade de Deus, você falará em línguas estranhas! Deus 
o abençoe.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

GREEN, Michael. Baptism: Its Purpose, Practice & Power. Downers Grove: 
Inter-Varsity, 1987.

GREEN, Michael. I believe in the Holy Spirit. Grand Rapids: William B. 
Eerdmans, 1975.

JOSEFO, Flavio. História dos Hebreus. Traduzido por Padre Vicente Pedro-
so. São Paulo: Editora das Américas, [S.d.]. v.3.

VIEIRA, Alexandre Teixeira. O batismo no Espírito Santo conforme o livro de 
Atos. Igreja Luterana – Revista Semestral de Teologia / Seminário Con-
córdia, Volume 74, nov/2019, número 2

Advogado; especialista em Direito do Estado pela 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul – UFRGS; 
especialista em Estado Constitucional e Liberdade 
Religiosa pela Universidade Presbiteriana Mackenzie, 
com estudos pela Universidade de Oxford (Regent’s 
Park College) e pela Universidade de Coimbra; 
especialista em Teologia e Bíblia pela Universidade 

Sobre o autor

Thiago Rafael Vieira

Luterana do Brasil (ULBRA); mestrando em Direito Político e Econômico pela 
Universidade Presbiteriana Mackenzie. Professor visitante da ULBRA. Membro 
do Conselho Editorial da Dignitas - Revista Internacional do Instituto Brasileiro 
de Direito e Religião. Presidente do Instituto Brasileiro de Direito e Religião 
- IBDR. Colunista da Gazeta do Povo e outras revistas e sites. Presidente do 
sub-comitê da rede de apoio das entidades temáticas em Defesa e Promoção 
da Liberdade Religiosa da ALESP. Em 2019, foi um dos delegados do Brasil na 
Universidade de Brigham Young (Utah/EUA) no 26º Simpósio Anual de Direito 
Internacional e Religião, evento com mais de 60 países representados



42

Lançamentos

A Bíblia e a prática homossexual
Textos e hermenêutica

A mais completa análise feita até hoje dos textos bíblicos 
relacionados à homossexualidade.

Robert Gagnon estabelece um diálogo rigoroso com 
estudiosos da Bíblia e historiadores que se posicionam contra 
ou a favor da relação homossexual. Além disso, Gagnon 
também demonstra sistematicamente por que as tentativas de 
classificar a posição conservadora cristã em relação à 
homossexualidade como inaplicável aos dias de hoje não fazem 
justiça aos textos bíblicos. Suas conclusões são claras e 
compassivas, pois adverte os leitores de todos os lados do 
debate contra um evangelho mutilado, desafiando-nos a uma 
visão holística do mandamento de amar a Deus e ao próximo.

Robert A. J. Gagnon | 16x23 cm | 544 p.

As chaves do reino
A natureza política da igreja como embaixada de Cristo

A IGREJA É UMA EMBAIXADA DE CRISTO DE NATUREZA POLÍTICA.

Por anos, teólogos vêm debatendo essa afirmação, 
sejam eles agostinianos, anabatistas, neocalvinistas, 
adeptos da teologia da libertação ou da ortodoxia radical. 
Mas o que queremos dizer com natureza política? Quais 
os limites do alcance político da igreja? Qual a natureza 
da igreja como instituição política?

Jonathan Leeman | 16x23 cm | 416 p.

Eclesiologia
Uma teologia para peregrinos e estrangeiros

Essa é uma pergunta difícil, e até mesmo cristãos podem 
respondê-la de diferentes maneiras e perspectivas. Em 
Eclesiologia: uma teologia para peregrinos e estrangeiros, 
Gregg Allison sintetiza o que as Escrituras afirmam a 
respeito do povo da nova aliança e monta um quadro 
completo da igreja bíblica:  sua identidade e 
características, seu crescimento por meio da pureza, da 
unidade e da disciplina, seus ofícios e estruturas de 
liderança, suas ordenanças: o batismo e a ceia do Senhor 
e seus ministérios.

Gregg R. Allison | 16x23 cm | 560 p.



43

O Messias no Antigo Testamento - Série estudos 
sobre a teologia bíblica do Antigo Testamento

"O que é um 'cristão'?", perguntou James H. Charlesworth. E 
respondeu:

"A maioria das pessoas responderia: quem acredita que Jesus
de Nazaré era o 'Cristo' que os judeus estavam à espera. Muitos 
cristãos, judeus e a maioria dos cidadãos do mundo moderno 
tenderia a concordar com essa definição. No entanto, ela é 
equivocada e, na verdade, inexata", continuou Charlesworth, 
"[porque] assume três coisas: (1) que o título 'Cristo' categoriza 
totalmente Jesus; (2) que os cristãos estão claramente de 
acordo com o que esse título, 'Cristo', denota; e (3) que todos 
judeus, ou praticamente todos eles, aguardavam a vinda do 
Messias ou Cristo durante o tempo de Jesus".

Este estudo do conceito do Messias no Antigo Testamento tentará mostrar que "a 
maioria das pessoas", de acordo com a estimativa de Charlesworth, não está longe 
dessa definição, se é que de alguma forma elas estão longe dela.

Walter C. Kaiser Jr. | 16x23 cm | 224 p.

D E  T E O L O G I A  V I D A  N O V A
12º CONGRESSO

22 A 26 DE MARÇO |  2021

EVENTO

ONLINE

ROBERT GAGNON GREGG R.  ALLISON FR ANK LIN FER R EIR A

PAULO ROMEIRO LUIZ SAYÃO

JEAN MARQUES T HIAGO R AFAEL VIEIR ANORMA BRAGA

JONAS MADUREIRA

O RESGATE DA ECLES IO LO GIA:
PREPARANDO A IGREJA PARA OS
DESAFIOS CONTEMPORÂNEOS R $  80 ,0 0

INVESTIMENTO
INFORMAÇÕES E INSCRIÇÕES

vidanova.com.br
congresso@vidanova.com.br


