
22

“Alegra-te, coração; teu Senhor 
ressuscitou”

John Webster

I

A confissão cristã da ressurreição abrange duas grandes questões: primeiro, 
que Jesus Cristo é aquele que vive, foi morto e agora vive para todo sem-
pre (Ap 1.18), e, segundo, que juntamente com ele Deus “nos deu vida” 

(Ef 2.5). Esses dois elementos da confissão — sua cristologia e sua soteriologia — 
estão conectados, mas permanecem em uma sequência estrita e irreversível. É ape-
nas porque Deus ressuscitou Cristo dentro os mortos que nós também possuímos 
novidade de vida; o que experimentamos e confessamos a respeito de nossa própria 
ressurreição é totalmente derivativo da realidade principal: “Cristo foi ressuscitado 
dentre os mortos pela glória do Pai” (Rm 6.4). No entanto, não conheceríamos a 
ressurreição de Cristo em sua plena abrangência se não considerássemos também 
sua extensão no reino das criaturas, seus efeitos e poder generativo. 

II

O que dizer daquele que ressuscitou dentre os mortos?
Ele vive. Ele é “o primeiro e o último. Eu sou o que vive” (Ap 1.17f ). A vida do 



23

ressuscitado não é meramente a retomada de sua existência antes da Sexta-Feira 
da Paixão. Antes, é uma vida que manifesta sua eterna divindade: ele é vida. O 
Cristo ressurreto possui vida infinita, incriada, a vida do próprio Deus. A vida 
criada é contingente e limitada; não surge de si mesma, mas é um dom de Deus, 
não pode por si mesma manter a si mesma e possui começo e fim. A vida do 
ressuscitado é vida divina. Ela tem seu fundamento inteiramente em Deus, repro-
duzindo a eterna relação entre Pai e Filho: “Pois assim como o Pai tem vida em 
si mesmo, assim também concedeu ao Filho ter vida em si mesmo” ( Jo 5.26). A 
ressurreição manifesta o fato de que a vida do Filho de Deus é perfeita, sem co-
meço ou fim, além de aumento ou diminuição, não sujeita a nenhuma corrupção, 
infinitamente plena e realizada. “Eu sou a ressurreição e a vida” ( Jo 11.25).

Ele é presente. “[E] eu estou convosco todos os dias, até o final dos tempos” 
(Mt 28.20). Por sua ressurreição e seu completamento na ascensão, Cristo é exal-
tado ao domínio da realidade que lhe é próprio, aos lugares celestiais e à direita 
do Pai (Ef 1.20). Esse domínio é “muito acima” (Ef 1.21), a metáfora espacial 
indicando a diferença absoluta entre esse reino incriado e os lugares e eventos 
criados. Ainda assim, sua exaltação não significa ausência. Precisamente por-
que ele não é limitado por tempo e espeço criados, ele é presente sem restrições.  
O exaltado é onipresente. Sua “posição” celestial não é uma restrição ou inibição 
(“lá” e, portanto, “não aqui”), mas o fundamento de sua presença em todo tempo 
e em todo lugar.

Ele está presente por sua própria iniciativa, por sua própria capacidade ili-
mitada. Ele não está presente porque foi convocado pelo desejo, súplica ou imagi-
nação das criaturas. Ele está presente em liberdade e bondade divina, ou seja, em 
graça, por sua própria provisão e autodoação amorosa. Tampouco é sua presença 
tal que o coloque ao dispor das criaturas. Sua presença é sempre um presente, não 
uma posse. Isso pode ser visto no caráter estranhamente fugaz de suas aparições 
após a ressurreição: “Então os olhos deles foram abertos, e o reconheceram; e ele 
desapareceu de diante deles” (Lc 24.31). O caráter evanescente de sua presen-
ça ressurreta indica não a fragilidade de sua realidade, mas sua espontaneidade 
transcendente, sua plenitude absoluta de vida incriada que não pode ser contida. 

Ele é radiante. “Seu rosto brilhava como o sol no seu fulgor” (Ap 1.16).  
O Cristo ressurreto compartilha da glória e do esplendor de Deus. Deus é em 
si mesmo luz e glória, e, portanto, radiante, pois sua glória é resplandecente, não 



24

autocontida. O resplendor de Deus, que acompanha e ilumina suas criaturas, 
tem sua instância supremamente concentrada na encarnação do Filho; nele “a 
verdadeira luz, que ilumina a todo homem, estava chegando ao mundo” ( Jo 1.9). 
No entanto, porque essa realidade luminosa “resplandece nas trevas” ( Jo 1.5), seu 
resplendor não é reconhecido por criaturas que permanecem presas na escuridão. 
Há certa medida de ambiguidade na glória encarnada: a luz que é derramada 
pela profecia e paixão do Filho é contestada, ignorada ou rejeitada. “E o julga-
mento é este: A luz veio ao mundo, e os homens amaram as trevas em lugar da 
luz, pois suas obras eram más. Porque todo aquele que pratica o mal odeia a luz 
e não vem para a luz, para que as suas obras não sejam expostas” ( Jo 3. 19-20).  
A ressurreição indica que um fim foi definido para essa ambiguidade. Ela ainda 
não apaga todas as trevas, mas dá início ao trabalho de dissipá-las e promete 
sua erradicação total. Em si mesmo de maneira irresistível e completamente ra-
diante, o Cristo ressurreto irradia a luz divina, inaugurando e expandindo a todo 
tempo seu domínio, chamando as criaturas “das trevas para a sua maravilhosa 
luz” (1Pe 2.9), e convocando para si os “filhos da luz” que são “luz no Senhor” 
(Ef 5.8). “Porque Deus, que disse: Das trevas brilhará a luz, foi ele mesmo quem 
brilhou em nosso coração, para iluminação do conhecimento da glória de Deus 
na face de Cristo” (2Co 4.6).

Ele é eloquente. “[E] ouvi atrás de mim uma voz forte, como de trombeta... 
sua voz era como a voz de muitas águas” (Ap 1.10,15). Vivo, presente e radiante, o 
Cristo ressurreto fala, ele se dirige a nós. Sua palavra não é mais uma voz concor-
rente lutando para ser ouvida. É, antes, infinitamente autoritativa, incomparável, 
a voz que possui precedência sobre todas as outras. Ele é o primeiro falante, a  
Palavra divina. Ele não fala diretamente, mas indiretamente, através de seus em-
baixadores, os profetas e apóstolos que ele nomeia, santifica, inspira e autoriza 
como seus arautos para levarem sua palavra aos seus semelhantes. Ao chamá-los 
para o seu serviço, Cristo não renuncia ao seu cargo de profeta, mas o exerce de 
modo instrumental e intermediado, para que o mundo não seja destituído da 
instrução divina. Ao falar dessa maneira, ele comunica a si mesmo: “eu sou o 
primeiro e o último” (Ap 1.17). Ele conforta e abençoa as criaturas: “Não temais” 
(Mt 28.10); “Paz seja convosco” ( Jo 20.21). E ele comissiona e dirige aqueles que 
escutam sua voz: “Ide...” (Mt 28.19). 



25

III

O que dizer sobre a segunda questão da confissão da ressurreição, sua extensão na 
vida das criaturas e sua efetividade ad extra? Vivo com vida divina, resplandecente 
e eloquentemente presente, o Cristo ressurreto se coloca em uma relação dupla 
com as criaturas: ele as governa e lhes concede uma parte de sua vida. 

Ele governa. “Ele existe antes de todas as coisas, e nele tudo subsiste” (Cl 1.17). 
Seu governo possui um aspecto duplo: seu senhorio e seu exercício no governo 
das criaturas, por meio do qual o bem delas é assegurado.

O Cristo ressurreto é “a cabeça de todo principado e poder” (Cl 2.10). Seu 
senhorio é incomensurável. Ele não é meramente um entre vários senhores, nem 
mesmo o mais poderoso. Seu governo é “muito acima de todo principado, autori-
dade, poder, domínio (Ef 1.21); ele é o Senhor, a quem todos os outros são rela-
tivos, mas ele mesmo não é relativo a ninguém. A ressurreição não concede esse 
senhorio a ele, fazendo-o adquirir e exercer uma nova soberania até então não 
possuída. A Páscoa manifesta aquilo que ele é e possui em virtude de sua eterna 
divindade: uma dignidade e posição eminentes e uma autoridade suprema, que 
são antecedentes e intrínsecas. Além disso, seu senhorio é tanto legítimo (porque 
surge e é exercido de acordo com a natureza e propósito justos de Deus) quanto 
infinito em seu alcance: “todas as coisas” estão “debaixo dos seus pés” (Ef 1.22).

Esse seu senhorio é exercido em seu bom governo de todas as coisas criadas. 
Como governante da criação, o Cristo ressurreto estabelece e ordena todas as cria-
turas, confirmando suas naturezas, mantendo-as e levando-as à plenitude. Dessa 
forma, seu governo é totalmente benevolente e benéfico, preservando, protegendo 
e aperfeiçoando seus súditos. Pelo exercício de seu bom senhorio, toda a ordem 
criada, “sujeita à inutilidade” e que “geme e agoniza” (Rm 8.20,22), é “libertada 
do cativeiro da degeneração” (Rm 8.21) e colocada no caminho da consumação. 
Sua ressurreição tanto causa quanto antecipa “novos céus e nova terra” (2Pe 3.13).

Ele é o doador da vida. “Ele vos deu vida” (Ef 2.1). O Cristo ressurreto co-
munica a vida que ele possui em si mesmo em sua relação com o Pai. Ele con-
cede uma participação criatural em sua vivacidade a seu corpo, àquele grupo de 
criaturas humanas a quem ele se une em comunhão. Esse compartilhar de vida é 
a representação externa da bondade de Deus. É propriedade da bondade divina 
desejar e trazer à existência vida além de si mesmo, fazer com que outra realidade 
exista. A primeira performance externa disso é a obra da criação a partir do nada. 



26

A segunda é a obra da reconciliação e regeneração, na qual Deus faz com que 
criaturas mortas tenham “vida juntamente com Cristo” (Ef 2.5). Estar “em” Cristo 
— receber essa distribuição infinitamente generosa de vida — é fazer parte da 
nova criação. Há também uma intencionalidade notável aqui, um direcionamento 
e concentração da qual o apóstolo testifica em Efésios: “Ele vos deu vida”. A reno-
vação cósmica iniciada pela ressurreição possui também uma operação e aplicação 
inescapavelmente particular: vós.

IV

Dois pontos a título de conclusão...
Primeiro: como podemos saber que Jesus Cristo ressuscitou dentre os mor-

tos e nós com ele? Sabemos em virtude da instrução divina e do exercício da razão 
fiel e regenerada. 

A ressurreição do Filho de Deus é um mistério que acontece como um ato 
divino secreto, não observado e não observável. Não sabemos nada do que acon-
teceu na tumba; a passagem do Filho da morte para a vida é inteiramente oculta. 
Sua ressurreição não é mais um episódio na história do mundo. É um ato como 
o primeiro ato criacional de Deus, um ato que traz um mundo à existência, não 
um evento no mundo, mas a própria condição para que haja um mundo. Além 
disso, quando o ressuscitado se apresenta para ser conhecido, ele não o faz como 
alguém que ocupa um lugar no mundo da mesma maneira que nós o fazemos ou 
como ele mesmo escolheu fazer em alguma medida antes de sua morte. Como o 
ressuscitado, ele se apresenta de modo real, tangível, articulado, imponente, mas, 
não obstante, livre e autônomo. Ele se faz inesperadamente presente, ele se apro-
xima — vindo de uma distância infinita — e, de modo igualmente inesperado, 
desaparece de vista. 

Porque o Cristo ressurreto é o Senhor de sua própria automanifestação, ele 
não é um objeto de conhecimento como qualquer outro. Não o conhecemos como 
poderíamos conhecer alguma realidade inerte da qual possamos fazer uma ava-
liação, nem mesmo como conhecemos outras pessoas que ocupam um lugar no 
mundo. Em ambos os casos, exercemos uma certa iniciativa cognitiva, trazendo 
essas realidades para o nosso campo de conhecimento. Não é assim com ele: ele 
se apresenta e detém a primazia em nosso conhecimento.  Nosso conhecimento 
não é e não pode ser compreensão, como se estivéssemos “capturando-o” com a 



27

mente; é, antes, um conhecimento cujo objeto é inesgotável, alguém que não pode 
ser limitado e contido pela inteligência criada.

Certamente, ele “apresentou-se vivo também a eles, com muitas provas in-
contestáveis” (At 1.3). Mas que tipo de provas? Não evidências ou garantias que 
são a matéria-prima para a razão onicompetente, mas sinais que conduzem a 
mente a uma realidade que é conhecida em fé e na confissão da fé: “Senhor meu 
e Deus meu!” ( Jo 20.28). Como conhecimento da fé, o conhecimento do Cristo  
ressurreto tem como seu elemento objetivo a revelação divina (ele “apresentou-se”). 
Seu desenvolvimento subjetivo correspondente é a ensinabilidade, que emerge no 
curso da conversão das afeições e da vontade a Deus. Além disso, a docilidade (e 
com ela o conhecimento) aumenta à medida que passamos a viver em novidade 
de vida, abandonando paixões desordenadas e disposições mentais reprováveis, e 
acomodando-nos a boa ordem, clareza e paz da vida regenerada. 

Segundo: Como esse ensino sobre a ressurreição deve ser “usado”? Que dis-
posições e atos são exigidos de nós para que sua beleza e bondade nos beneficiem? 

“Alegra-te, coração; teu Senhor ressuscitou” — dizia George Herbert. Bene-
ficiar-se da ressurreição requer uma certa objetividade, uma atenção autoesque-
cida à pura realidade de que ele ressuscitou e que ele é “teu Senhor”. Contemplar 
— meditar atentamente — essa (sua) realidade é atentar-se para sua vivacidade 
e nossa inclusão em seu escopo e efeito. É conduzir mente, desejo e vontade para 
a nova ordem de realidade que ele instituiu e que abrange e governa nossas vidas. 
Tal contemplação é, no presente, imperfeita, frequentemente defeituosa, porque 
nossa regeneração ainda não foi plenamente concluída, e as realidades do pecado 
e da morte continuam a nos deixar perplexos, frustrados e muitas vezes opri-
midos. Mas aqui somos ajudados pelo Espírito Santo que o ressuscitado envia 
em seu nome. Por meio de sua orientação, podemos começar a conhecer, amar e 
louvar aquele que em sua plenitude de vida e bondade nos alcança. E, por isso: 
alegre-se, coração.

Traduzido por Breno Nunes.
Texto original: “Rise, heart; thy Lord is risen”. Reformation 21.

https://www.reformation21.org/articles/rise-heart-thy-lord-is-risen.php


28

(1955–2016) foi um clérigo e teólogo anglicano inglês 
que escreveu nas áreas de teologia sistemática, histórica 
e moral. Nasceu em Mansfield, Inglaterra, em 20 de junho 
de 1955, e foi educado na Bradford Grammar School e na 
Universidade de Cambridge. Após uma distinta carreira, 
ele faleceu em sua casa na Escócia em 25 de maio de 
2016 com a idade de 60 anos. No momento de sua 
morte, ele era o Chair of Divinity no St. Mary’s College, 
University of St Andrews, Escócia.

Sobre o autor

John Webster


