
19

A progressividade revelacional como 
pressuposto para a interpretação do 
Antigo Testamento pelos escritores do 
Novo Testamento

Paulo Ulisses

INTRODUÇÃO

Atualmente o interesse pela teologia bíblica tem crescido, e de modo 
especial, as discussões sobre os usos do Antigo Testamento no Novo 
Testamento também têm ganhado cada vez mais destaque entre os 

teólogos bíblicos e exegetas, no intuito de expor que entender como esse uso é 
feito pode enriquecer profundamente a nossa compreensão do Texto Sagrado, 
tanto em termos do processo natural — AT > NT — quanto partindo do fluxo 
inverso, numa que toda a Escritura é a Palavra de Deus (2Tm 3.16-17).

Vários critérios têm sido elencados como sendo possíveis perspectivas através 
das quais os escritores do Novo Testamento observaram os escritos veterotestamen-
tários1: solidariedade ou representação coletiva; Cristo como representante do 

1 BEALE, G. K. Manual do uso do Antigo Testamento no Novo Testamento: exegese e 
interpretação. São Paulo: Vida Nova, 2013, p. 129–137.



20

verdadeiro Israel do Antigo Testamento e da Igreja no Novo Testamento; corres-
pondência entre as partes mais antigas apontando para as mais recentes dentro do 
plano soberano de Deus; cumprimento escatológico em Cristo; centralidade teo-
cêntrica e sua autoria tanto no Antigo Testamento quanto no Novo Testamento etc.

Nosso objetivo neste ensaio é expandir a compreensão da correspondência 
entre Antigo e Novo Testamento, propondo ainda outro pressuposto hermenêu-
tico através do qual os escritores neotestamentários interpretaram o Antigo Tes-
tamento, qual seja: a progressão da revelação escriturística.

Apesar de a proposta deste artigo estar ligeiramente atrelada a alguns tópi-
cos que inclusive discutem como a passagem histórica do plano redentivo é uma 
das bases sobre as quais os escritores do Novo Testamento leram e interpretaram 
o Antigo Testamento, nossa tese é mais específica no que tange a esta temática. 

Diversos autores propõem temas2  que podem englobar o cânon sob um 
único prisma teológico: promessa e cumprimento3 , a aliança ou pactos4, dispensa-
ções5  etc. Entretanto, todas essas propostas precisam lidar com um avanço — fra-
cionado (como no caso do dispensacionalismo) ou não — não somente histórico, 
embora seja a causa eficiente desse avanço, mas fundamentalmente no tocante ao 
próprio teor da revelação.

Antes de adentrar o cerne da discussão sobre o uso do Antigo Testa-
mento no Novo Testamento através de uma perspectiva progressiva, preci-
samos então entender como se dá a progressão revelacional das informações 
entregues por Deus ao seu povo, formando aos poucos o cânon que serve de 
guia para que este possa servir ao Senhor. Assim, traçaremos o conceito de 
progressão revelacional como um primeiro ponto de discussão, para que então 
estejamos prontos para ver seu uso pelos escritores neotestamentários. Con-
cluindo nossa análise, exporemos algumas implicações dessa noção na inter-
pretação teológica que pode expandir nossa compreensão do texto sagrado. 

2 Apesar de apresentar as sugestões e propostas temáticas de diversos teóricos como 
centro unificador do cânon, nossa perspectiva é a de que esse centro é o trato pactual de 
Deus com o seu povo, ou, o aliancismo.

3 KAISER, Walter C., Jr. O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e Novo 
Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2001, p. 14.

4 ROBERTSON, O. Palmer. O Cristo dos pactos. São Paulo: Cultura Cristã, 2011, p. 165.
5 Ibid., p. 165.



21

1. PROGRESSÃO REVELACIONAL — CONCEITO
Naturalmente, a compreensão de que Deus se revelou ao homem é uma informação 
óbvia e basilar para a fé cristã. Não se questiona o dado de que, em algum momento, 
após a criação ser finalizada, o próprio Criador revelou-se ao homem, fazendo-se 
conhecido do mesmo. O ponto a ser discutido é a amplitude desta revelação. 

Numa que consideramos a revelação bíblica como sendo coesa e suficiente 
para instrução de todo o povo de Deus, precisamos entender uma distinção 
que se faz necessária quanto a este tópico. Embora o Senhor, ao ter criado o 
homem, tenha revelado seu ser, perfeições e intenções, essa revelação, embora 
tenha sido completa, não era plena num primeiro momento. No que tange a isso, 
há diversos termos já cunhados que tratam de perceber a revelação especial de 
Deus como sendo progressiva (cf. epigenética, germinal etc.). A tese é de que 
toda a revelação do Criador foi dada no princípio de maneira satisfatoriamen-
te completa, isto é, aquela primeira revelação de Deus a Adão, registrada em 
Gênesis 1-3, que demarca o primeiro contato do Criador com o ser humano 
criado, é plenamente capaz de fornecer a este tudo o que precisa saber para 
relacionar-se com o Senhor, sem que haja necessidade de qualquer tipo de 
adereço externo ou adição à mesma.

Entretanto, completude de teor não significa, nesse caso, alcance pleno 
ou totalidade. As informações repassadas para Adão foram propositalmente 
arranjadas de maneira que uma série de passos posteriores eram necessários 
até que se chegasse ao clímax da mesma revelação. Não se trata de adição de 
informações no sentido heterogêneo — algo diferente aconteceria ou deveria 
ser feito — e sim, de aprofundamento de detalhes. O “diamante revelacional” 
estava ali pronto, porém, em sua forma mais “bruta”, esperando que todo um 
processo progressivo de “lapidação” fosse iniciado para que então a majestade 
da revelação fosse exposta.

É salutar que também observemos que o modo através do qual Deus deu-se 
a conhecer ao homem foi adentrando a própria realidade na qual o ser humano 
existe, baixando à sua condição de criatura infinitamente inferior, como sugere a 
Confissão de Fé de Westminster:

Tão grande é a distância entre Deus e a criatura, que, embora as criaturas racio-
nais lhe devam obediência como seu Criador, nunca poderiam fruir nada dele, 



22

como bem-aventurança e recompensa, senão por alguma voluntária condescen-
dência da parte de Deus, a qual foi ele servido significar por meio de um pacto.6

Neste caso, o pacto estabelecido por Deus com o homem foi o instrumento 
revelacional usado por ele para relacionar-se com seu povo. Através dessa ação, 
os veículos da revelação, inexoravelmente, serão o tempo e o espaço, ou, noutras 
palavras, a própria história é a ferramenta que engloba os atos reveladores do 
Senhor de maneira orientada e com uma carga significativa tal que não é possível 
entender as fases progressivas da revelação de Deus sem que haja uma conside-
ração adequada sobre como os próprios acontecimentos traçam o curso de ponto 
de partida e linha de chegada das ações revelacionais do Criador. Discutindo esse 
conceito, Ralph Smith questiona:

A revelação deve ser encontrada em eventos ou em palavras? Devemos permi-
tir que a palavra e o evento interajam, não reduzir um ao outro. É necessário 
haver uma combinação entre o conceito teológico e o fato histórico. Fatos sem 
palavras (interpretação) são cegos; palavras sem fatos são vazias. [...] No Antigo 
Testamento, aquilo que move a história ocorre entre Deus e o seu povo.7

Assim, há uma conexão fundamental entre história e teologia na revelação 
de Deus ao seu povo que norteia todos os fatos narrados e princípios elaborados 
que, como resultado do processo de registro e interpretação destes por meio da 
inspiração, formam a Escritura Sagrada. Como conceitua Berkhof:

Deus corporificou sua revelação parcialmente8 na forma de narrativas históricas. 
É extremamente importante termos em mente que os fatos históricos narrados 
na Bíblia também formam parte essencial da revelação divina e devem ser in-
terpretados como tal.9

⁶ Assembleia de Westminster, Símbolos de fé: confissão de fé, catecismo maior e breve 
catecismo, 2ª edição, São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2014, p. 40.

⁷ SMITH, Ralph L. Teologia do Antigo Testamento: história, método e mensagem. São 
Paulo: Vida Nova, 2001, p. 108.

⁸ Aqui, Berkhof está enfatizando o gênero literário narrativo, aludindo que uma 
porção da Escritura é constituída por este gênero.

⁹ BERKHOF, Louis. Princípios de interpretação bíblica. São Paulo: Cultura Cristã, 
2013, p. 44.



23

Seguindo essa fusão de horizontes entre os atos reveladores de Deus e o 
fluxo histórico no qual ocorrem, precisamos então partir do princípio de que, 
por serem inseparáveis, definem então uma temática que elucida e embasa essa 
progressividade revelacional do próprio Senhor, isto é, se a história comporta os 
atos de Deus que o revelam, deve haver alguma intenção ou finalidade para tal.

Da mesma forma como foram concebidos conceitos que definem o lócus 
unificador do cânon (alianças, dispensações, promessa-cumprimento etc.), alguns 
teóricos, por notarem uma temática central no processo progressivo da revelação 
de Deus ao homem, propuseram definições quanto a qual é a intenção final e 
central do Senhor ao longo do fluxo histórico-progressivo da revelação divina. 
Como dito, se a história é o instrumento através do qual Deus se revela ao seu 
povo, há algum objetivo basilar ou vontade maior que evite que a história seja um 
conglomerado de fatos aleatórios sem qualquer gerência, e sim, um enredo coeso 
que tem um começo, meio e fim. Não se trata de discutir o andamento — já deve 
ter ficado clara sua inquestionável existência — o ponto agora é notar qual a in-
tenção divina ao operar esse andamento da forma como fez ou faz.

Alguns exemplos dessas sugestões poderão elucidar o argumento. O. Palmer 
Robertson asserta que a causa motora de todo movimento histórico em progresso 
dá-se por meio da temática do que ele chama de “princípio Emanuel”:

Ao longo do registro bíblico da administração da aliança feita por Deus, uma fra-
se única se repete como sumário da relação pactual: “Eu serei o vosso Deus, e 
vós sereis o meu povo”. A constante repetição dessa frase, indica a unidade da 
aliança de Deus. Essa frase pode ser considerada como o “princípio Emanuel” 
da aliança. O coração da aliança é a declaração de que “Deus está conosco”.10 

É válido ressaltar que Robertson neste ponto está elaborando a unidade 
temática das alianças que Deus estabeleceu ao longo da história, porém, é 
exatamente esse tema, de acordo com sua percepção, que norteará o tratamento 
do Senhor para com seu povo, revelando paulatinamente seu desejo de habitar 
no meio dele para sempre. O progresso histórico-revelacional gira em torno desta 
intenção divina.

10 ROBERTSON, O. Palmer. O Cristo dos pactos. São Paulo: Cultura Cristã, 2011, p. 45.



24

Outra proposta que labuta em demonstrar o caminhar da progressão plane-
jada de Deus em mostrar-se é exposta por James Hamilton, que enfatiza a ideia 
de que o que guia a passagem histórica é o desejo do Senhor em expor sua glória 
na salvação de seu povo por meio do derramar do juízo sobre o mal:

A Bíblia, é claro, está repleta de temas, e cada um desses brilha com a glória de 
Deus. Estes temas fluem todos, e voltam a fluir para a glória de Deus. Instituir e 
lançar estes temas é o fundamento da justiça de Deus, sobre o qual ele constrói 
uma torre de misericórdia, a fim de fazer um nome para si. [...] Quando Deus 
traz salvação mediante o juízo, a justiça serve como o pano de fundo escuro 
sobre o qual Deus mostrará o diamante de sua misericórdia. A pedra reluzen-
te, o pano de contraste, e a luz que brilha sobre ambos são o resultado de uma 
demonstração da glória de Deus de tirar o fôlego. O tema central da Bíblia é a 
glória de Deus, por meio do juízo.11

Por fim, uma ideia um tanto mais moderna, porém não menos esclarecedora, 
aparece na perspectiva de ver a história como um grande enredo metanarrativo 
de encenação de um drama cósmico que possui Deus como diretor e personagem 
principal. A revelação de Deus (Escritura Sagrada) é o enredo que encerra a his-
tória debaixo de um elaborado “teodrama” do qual todos participam como atores. 
Nesta proposta, a ação do diretor e protagonista consiste em “trazer de volta do 
exílio” ou em “reconstruir o templo”, expressões que são eivadas da significação 
redentora clarificada no movimento histórico-progressivo do povo de Israel no 
Antigo Testamento e que alcança de maneira macrocósmica e análoga a igreja no 
Novo Testamento:

[...] O drama da redenção é uma grande odisseia dupla, em que a humanidade, 
junto com o restante da criação, perde-se no caminho e encontra o caminho de 
casa somente porque Deus sai de casa a fim de trazer todos de volta. As Escri-
turas retratam um drama de aliança que avança movido pelo amor de Deus. É um 
drama em que Jesus recapitula a história de Israel e encena o futuro de forma 
nova e inesperada. O drama é estruturado por um padrão de “volta” (do exílio) 

11 HAMILTON, James M. O que é teologia bíblica: um guia para a história, o simbolismo 
e os modelos da Bíblia. São José os Campos, SP: Editora Fiel, 2016, p. 41.



25

e reconstrução” (do Templo). “Volta” e “reconstrução” não são apenas momentos 
passados na história de Israel, mas momentos — movimentos, missões — no 
drama da redenção em curso.12

É pertinente para nossa análise da progressão revelacional percebermos que, 
não importando qual alternativa sobre o tema do movimento histórico escolha-
mos, nos depararemos inevitavelmente com um tópico-chave: a redenção. Os des-
dobramentos perspectivos que especificam esse assunto, como dito, podem variar, 
mas, se queremos compreender qual é o “fio de ouro” que perpassa a revelação de 
Deus de maneira cada vez mais detalhada, necessitamos reconhecer que a reden-
ção da criação focalizada no povo eleito de Deus por meio de Jesus Cristo é a 
força que vira cada página da revelação divina:

A Bíblia é tanto o registro dos atos salvadores de Deus quanto a explicação deles 
e, portanto, tem necessariamente um caráter histórico-progressivo. [...] A reve-
lação de Deus não é apenas progressiva; é fundamentalmente histórica em seu 
caráter. Assim, por exemplo, a crucificação e a ressurreição de Cristo são eventos 
objetivos na história que não apenas revelam algo sobre Deus e a redenção, mas 
eventos que realmente conquistam a redenção. A Bíblia, portanto, não é mera-
mente uma história contada por humanos sobre a salvação que Deus lhes dá; é 
uma história encenada e depois explicada por Deus sobre Deus. Há um foco em 
Deus em tudo isso, pois Deus objetivamente e concretamente invade a história 
humana e age para redimir seu povo para sua própria glória. Assim, na teologia 
bíblica, falamos de história da redenção. [...] Há uma natureza orgânica na reve-
lação progressiva de Deus e em seu plano redentor. Ele não funciona simplesmente 
como um canteiro de obras, que se move progressivamente da planta para a 
construção acabada. Em vez disso, ele se desdobra e se desenvolve da forma de 
uma semente para uma árvore adulta. Na forma de semente, o mínimo e o co-
meço da revelação salvadora são dados. Ao final, essa verdade simples revela-se 
complexa e rica, multifacetada e profundamente bela.13

12 VANHOOZER, Kevin J. O drama da doutrina: uma abordagem canônico-linguística 
da teologia cristã. São Paulo: Vida Nova, 2016, p. 72.

13 LAWRENCE, Michael. Teologia bíblica na prática: um guia para a vida da igreja. 
Edição de Kindle. Posição Kindle 398 de 4190.



26

Assim, a salvação ou redenção é a força motriz da história e, como tal, é a 
base da progressão revelacional que tem por objetivo totalizar aquela revelação 
dada no início do contato de Deus com o homem.

Estabelecido o conceito de progressividade revelacional, qual seja, o mo-
vimento histórico-redentivo em que Deus mostra-se ao seu povo de maneiras 
cada vez mais detalhadas, expondo seu grande plano e propósito, focaremos em 
apontar como essa compreensão pressuposicional estava arraigada na mente 
dos escritores do Novo Testamento e em como eles a usaram para interpretar o 
Antigo Testamento.

2. PRESSUPOSIÇÃO PROGRESSIVA-REVELACIONAL DOS 
    ESCRITORES DO NOVO TESTAMENTO

Como os escritores neotestamentários expuseram a hermenêutica progressiva-re-
velacional em seus textos? De que forma esse pressuposto moldou a forma como 
viram o evento da revelação final de Deus em Cristo? Essas e outras perguntas, 
naturalmente, são o foco de nossa pesquisa neste artigo e agora é chegado o mo-
mento de abordá-las finalmente.

De acordo com o que demonstramos na conceituação, o pressuposto da pro-
gressividade revelacional não é uma alternativa ou ferramenta hermenêutica que 
pode servir de base para uma compreensão mais acurada da revelação, mas é uma 
característica que compõe sua natureza e, sem observar esse movimento epigenético, 
fatalmente leremos a Escritura de maneira estanque ou concentrando atenção num 
ponto específico da história, o que inviabiliza a compreensão da temática anexada 
ao texto. Não estamos propondo duas significações para o texto bíblico: aquela que 
pode ser obtida por meio de uma consideração completa (tendo em vista a progres-
são revelacional), ou, uma leitura focal a fim de descobrir a mensagem registrada 
em determinado ponto da história da redenção sem considerar a unidade canônica. 
Somente será possível compreender a mensagem da Palavra de Deus se a tomarmos 
como uma revelação que progrediu até que alcançasse sua plenitude. É exatamente 
por não levar isso em consideração que muitas pessoas não conseguem transitar da 
intenção pontual do texto para seu alcance à luz do desenvolvimento revelacional.

Esse equívoco ocorre mais comumente quando alguns tentam ler passagens 
do Pentateuco, por exemplo, sem compreender que naquele estágio da revelação 
as informações possuíam uma finalidade dinâmica e não fixa. Textos que falam 



27

sobre como o pecado deveria ser tratado (pena de morte, exílio [ex. Êx 21.12-36], 
sacrifícios [ex. Lv 1-7]) ou leis civis que permitiam a obtenção de escravos (Lv 
15.12-18), se forem lidos sem essa consideração de movimento em direção a um 
ponto mais detalhado e abrangente, principalmente no que concerne a como o 
texto em questão aponta para o processo redentivo, serão traduzidos ou interpre-
tados de maneira errada, e até mesmo contrapondo o próprio significado do texto.

Tomemos como estudo de caso a legislação em relação ao assassino culposo 
(aquele que matou sem essa intenção), como é a situação de Números 35.9-12:

Disse mais o Senhor a Moisés: Fala aos filhos de Israel e dize-lhes: Quan-
do passardes o Jordão para a terra de Canaã, escolhei para vós outros 
cidades que vos sirvam de refúgio, para que, nelas, se acolha o homicida que ma-
tar alguém involuntariamente. Estas cidades vos serão para refúgio do vingador 
do sangue, para que o homicida não morra antes de ser apresentado perante a 
congregação para julgamento.

Alguém poderia interpretar a passagem de maneira a considerar, por exem-
plo, que a lei é parcial ao assassino, numa que providencia que o mesmo possa 
fugir após ter cometido um crime. Porém, levando em consideração não só a 
finalidade desta lei, que é garantir que o assassino culposo possa ter um julgamen-
to onde alguma misericórdia possa lhe ser demonstrada, através do pressuposto 
histórico-progressivo, o texto culmina diretamente em Cristo — para onde todo 
pecador pode fugir, a fim de que seja julgado e absolvido, mediante a propiciação 
executada pelo próprio Deus a seu favor por meio do sacerdócio de Jesus. É um 
exemplo muito simples e talvez até superficial, porém, a dinâmica interpretativa 
de textos do Antigo Testamento na atualidade possui uma tendência de enxergar 
não um progresso, mas um contraponto ou antítese entre os Testamentos, por não 
considerar o fluxo contínuo da revelação que caminha para um alvorecer reden-
tivo em Cristo: o prisma que lança luz sobre todas as sombras da administração 
veterotestamentária e embasa a compreensão dos autores do Novo Testamento, 
proporcionando aplicações salutares àqueles que estão debaixo da Nova Aliança.

Os escritores do Novo Testamento estavam não somente atentos às revela-
ções que “rugiam os tambores” para a chegada do personagem central da trama 
bíblica — o Messias — mas analisaram os passos de desenvolvimento da própria 



28

revelação veterotestamentária e puderam assim unir seus horizontes, tanto em 
relação ao evento cristológico quanto à carga de informações que o precedeu. Os 
autores do Novo Testamento identificaram Cristo e sua vinda, não de maneira 
pontual, como se de uma vez concebessem que Jesus era o Cristo, mas o fizeram 
levando em consideração o cumulativo de informações que progrediu ao longo 
da história. Assim, quando o Messias se revelou no cenário histórico, os após-
tolos e demais escritores do Novo Testamento apontaram para ele como sendo 
o cumprimento das profecias e promessas do Antigo Testamento, não somente 
observando como ele propunha que o era através de sinais, milagres ou coisas 
do gênero, mas viram que tudo isto correspondia harmonicamente ao enredo 
histórico-progressivo que “desenrolou o tapete vermelho da redenção” para que 
o Messias (Cristo Jesus) pudesse enfim chegar. O esquema a seguir elucida a 
percepção dos escritores neotestamentários em relação à progressão revelacional 
e seu clímax em Cristo:

Esquema 1: Suposição incorreta sobre a perspectiva dos escritores do Novo Testamento.

Esquema 2: Suposição correta sobre a perspectiva dos escritores do Novo Testamento.

Desenvolvimento do processo
Revelacional – progressão

(Antigo Testamento) Vinda de Cristo

Novo Testamento

Ótica dos escritores do 
Novo Testamento

Início do processo
revelacional

(Gênesis)

Início do processo
revelacional

(Gênesis)

Desenvolvimento do processo
Revelacional – progressão

(Antigo Testamento)
Vinda de Cristo

Novo Testamento

Ótica dos escritores do 
Novo Testamento

Aspecto epigenético ou germinal da revelação



29

Poderá ser útil à compreensão usarmos como paralelo conceitual a perspec-
tiva do Dr. Gregory Beale quanto a visão dos autores veterotestamentários; o que 
ele chama de “visão periférica”. Em suas palavras:

A noção de conhecimento periférico cognitivo ajuda a entender melhor o fato 
de as asserções humanas terem significados explícitos e implícitos. Todos os 
seres humanos têm visão central e visão periférica. A visão periférica é defi-
nida, em regra, como a capacidade de enxergar objetos e movimentos fora da 
linha direta do olhar. [...] Embora a compreensão divina transcenda a intenção 
consciente do autor humano, ela não deixa de ter uma relação orgânica com 
o entendimento humano do autor ou seu “tipo pretendido”. O conhecimento 
de Deus, mais completo que o conhecimento consciente do profeta, seria uma 
conotação interpretativa que caberia dentro do “tipo pretendido” do autor hu-
mano. Se alguém lhe perguntasse sobre isso mais adiante, o profeta diria: “Sim, 
é esse mesmo o significado mais amplo e completo daquilo que eu quis dizer 
originalmente”. Somos obrigados a reconhecer que, em todos os casos, Deus 
tinha uma compreensão mais abrangente que a dos autores bíblicos quando 
estes escreveram.14

Em resumo, a proposta do Dr. Beale é a de que havia um significado mais 
abrangente e amplo nas palavras proferidas pelos profetas e demais escritores 
veterotestamentários, palavras essas que ansiavam por um aprofundamento em 
progressão, até que toda carga germinal contida na palavra se desdobrasse, atin-
gindo a plenitude de significado pretendida pelo autor divino. Michael Lawrence, 
de maneira análoga, exemplifica essa perspectiva de outra forma:

Os profetas veem as montanhas no horizonte distante como uma linha única e 
bidimensional. Uma vez que chegamos à história e viajamos por essas monta-
nhas, descobrimos que existem várias serras, em diferentes distâncias. Isso signi-
fica que a maioria das profecias, se não todas, têm múltiplos horizontes de cum-
primento. Por exemplo, no fluxo da narrativa de Isaías, o “sinal de Emanuel” em 
Isaías 7 é cumprido em Isaías 8 com o próprio filho de Isaías. Mas essa é apenas 

14 BEALE, G. K. O uso do Antigo Testamento no Novo Testamento e suas implicações 
hermenêuticas. São Paulo, Vida Nova, 2014, p. 13, 46-47.



30

a primeira fileira de montanhas. Atrás e elevando-se acima dessa fileira está 
o cumprimento final do texto no nascimento de Jesus Cristo. [...] Precisamos 
lembrar que a revelação é progressiva e, na revelação de Jesus Cristo, recebemos 
o ponto principal e o final da história. Isso significa que temos uma vantagem 
sobre os leitores do Antigo Testamento. Nós trabalhamos partindo da história 
de toda a Bíblia até a profecia, e não o contrário. Como Pedro nos assegura em 
1Pedro 1.10-13, o evangelho nos dá uma visão mais clara até mesmo do que os 
profetas do Antigo Testamento tinham. Portanto, o Novo Testamento deter-
mina o significado final da profecia do Antigo Testamento, e não o contrário.15

Os escritores veterotestamentários, ao receberem as revelações de Deus, 
tinham a capacidade de ver o ponto final, ou seu cumprimento, conforme o 
momento e o teor da revelação que recebiam permitia — embora não detivessem 
todos os detalhes da realização última de suas palavras, por isso, aguardavam o 
movimento progressivo revelacional. Nossa proposta caminha de maneira paralela 
embora na “contramão”: propomos uma “visão periférica às avessas”. Os escritores 
do Novo Testamento estão olhando “do pico da segunda montanha” (o cumpri-
mento final e pleno da revelação: Cristo), visualizando para toda a “cordilheira 
revelacional” que a progressão proporcionou até que atingisse o clímax, conforme 
demonstra a ilustração:

Ilustração: visão dos autores AT/NT

15 LAWRENCE, Michael. Teologia bíblica na prática: um guia para a vida da igreja. 
Edição de Kindle. Posição Kindle 798, 803, 820 de 4190.

Apóstolos/Escritores do NT

Visão dos autores

Profetas/Escritores do AT

Etapa final da 
revelação:

Cristo



31

O montante de informações que progrediu ao longo dos movimentos divi-
nos em revelar-se ao seu povo, tornou a visão e perspectiva dos autores do Novo 
Testamento clarificada quanto a encarnação de Cristo e o que ela representava: 
o último ato revelacional de Deus no processo histórico-redentivo. À luz disso, 
resta-nos a verificação do princípio apresentado através do próprio Novo Tes-
tamento. Para isso, analisaremos três textos neotestamentários que expõem essa 
consideração progressivo-revelacional como base argumentativa: Gálatas 4.1-7, 
Hebreus 1.1-4 e 2Pedro 1.16-21.

Gálatas 4.1-7:
Digo, pois, que, durante o tempo em que o herdeiro é menor, em nada difere 
de escravo, posto que é ele senhor de tudo. Mas está sob tutores e curadores até 
ao tempo predeterminado pelo pai. Assim, também nós, quando éramos menores, 
estávamos servilmente sujeitos aos rudimentos do mundo; vindo, porém, a ple-
nitude do tempo, Deus enviou seu Filho, nascido de mulher, nascido sob a lei, para 
resgatar os que estavam sob a lei, a fim de que recebêssemos a adoção de filhos. 
E, porque vós sois filhos, enviou Deus ao nosso coração o Espírito de seu Filho, 
que clama: Aba, Pai! De sorte que já não és escravo, porém filho; e, sendo filho, 
também herdeiro por Deus.

Após uma longa sequência de exortações — muitas delas contundentes — 
o apóstolo Paulo resolve expor aos gálatas o argumento que encerra a inutili-
dade da ideia de que a salvação pode ser conquistada pelas obras da Lei, com o 
tema da “plenitude dos tempos”. O argumento é trabalhado em torno de uma 
analogia com a pedagogia greco-romana que fazia parte da cultura da época.

Nos versos 1-2 o apóstolo apresenta a consideração de que o filho de um 
grande senhor está numa condição de igualdade com a de um escravo em re-
lação ao desfrutar da herança de seu pai, isto é: por ser pouca a sua idade é 
incapaz de recebê-la. Assim, necessita de um “tutor” (gr. “ἐπιτρόπους”) alguém 
que o preserve até que a maturidade seja atingida a contento do pai, tornando 
seu filho apto a receber a herança. Esse “tutor” no argumento paulino é a Lei, 
que não serve como meio de salvação, mas como instrumento usado por Deus 
para conduzir seu povo a Cristo até que o tempo propício chegue. O ponto em 
questão e que converge para nossa análise é exatamente a espera da maturidade. 



32

A aplicação dessa exemplificação ocorre nos versos de 3 a 4, em que Paulo 
alega que, da mesma forma como o filho do senhor (o povo de Deus no NT) 
aguarda, sob instrução do tutor (Lei), a chegada da maturidade, “assim, também 
nós, quando éramos menores, estávamos servilmente sujeitos aos rudimentos 
do mundo (processo de tutela sob a lei e espera do movimento histórico-pro-
gressivo da redenção). Em vindo, porém, a “plenitude do tempo”, isto é, de acor-
do com o tempo predeterminado pelo Pai (v. 2), o fluxo histórico-progressivo 
atingiu o clímax na vinda de Cristo ao mundo, este sim, sendo o instrumento 
da salvação do povo eleito de Deus, torna-nos filhos do Pai por adoção, pro-
porcionando o estágio final de nossa maturação, tornando-nos aptos a receber a 
herança: “a fim de que recebêssemos a adoção de filhos. E, porque vós sois filhos 
(efeito da chegada de Cristo — plenitude do tempo), enviou Deus ao nosso 
coração o Espírito de seu Filho (aptidão e maturação), que clama: Aba, Pai! De 
sorte que já não és escravo, porém filho; e, sendo filho, também herdeiro por 
Deus (consequência).

Para vencer o apelo legalista dos judaizantes que estavam percorrendo o 
caminho inverso do progresso histórico-redentivo, violando o texto veterotes-
tamentário em seu significado, Paulo usa o progresso da revelação culminante 
em Cristo, baseado em todo o avanço temporal e cumprimento das promessas 
de Deus, que serviu para maturar-nos e preparar-nos para esse momento apo-
teótico da história da redenção. Como salienta Ridderbos comentando Gálatas 
4.1-7 e 2Coríntios 6.2 (esta última passagem também trazendo uma perspectiva 
temporal e progressiva do plano redentivo):

Com “plenitude do tempo” não está se falando, apenas, da maturação de uma 
determinada questão dentro da grande estrutura da história redentora, mas do 
cumprimento do tempo num sentido absoluto. [...] Esse início de um grande 
tempo de salvação não é afirmado com menos clareza em 2Coríntios 6.2 onde 
o apóstolo aponta o dedo para a sua presença: “eis agora o tempo sobremodo 
oportuno, eis, agora, o dia da salvação!”. Aqui também, deve-se entender que 
as expressões: “tempo sobremodo oportuno” e “dia da salvação” não são, sim-
plesmente, um determinado acontecimento salvador ou uma oportunidade 
que deve ser usada e que, talvez, venha a desaparecer novamente. Não desejar 
comunicar outra coisa senão que a vinda decisiva e há muito esperada de Deus 



33

finalmente raiou, a hora das horas, o dia da salvação no sentido realizador e 
escatológico da palavra.16

A plenitude do tempo de que fala o apóstolo Paulo remete ao trato que 
Deus providenciou ao longo da história redentiva, num primeiro momento 
através da Lei que nos colocou sob seu tutorado, aplainando os caminhos, para 
que então o apogeu da revelação divina pudesse entrar em cena, a saber, Cristo 
Jesus e sua obra.

Hebreus 1.1-4:
Havendo Deus, outrora, falado, muitas vezes e de muitas maneiras, aos pais, pe-
los profetas, nestes últimos dias, nos falou pelo Filho, a quem constituiu herdeiro 
de todas as coisas, pelo qual também fez o universo. Ele, que é o resplendor da 
glória e a expressão exata do seu ser sustentando todas as coisas pela palavra do 
seu poder, depois de ter feito a purificação dos pecados, assentou-se à direita da 
majestade, nas alturas, tendo-se tornado tão superior aos anjos quanto herdou 
mais excelente nome do que eles.

Uma consideração equivalente é usada pelo escritor da carta aos hebreus 
em sua introdução. É ponto comum que o autor deste texto se vale de diversas 
comparações e usos do Antigo Testamento para sua argumentação exortativa, 
encorajando os crentes a permanecerem firmes na fé cristã. Contudo, sua consi-
deração didática é explicitada de maneira resumida em sua abertura.

A tese em questão é a de que a revelação divina ocorreu em tempos passa-
dos “diversas vezes” (gr. Πολυμερῶς) e de “muitas maneiras” (gr. πολυτρόπως) 
objetivando que, por meio delas, o plano redentivo de Deus fosse apresentado 
de forma a apontar para uma culminância no envio do Filho no tempo deter-
minado (gr. ἐπʼ ἐσχάτου τῶν ἡμερῶν = “sobre/para estes últimos dias”). Esse 
alcance progressivo da revelação balanceia o teor de toda a carta de acordo 
com o uso de definições apresentadas ao longo do corpo do texto, consideran-
do a superioridade de Cristo sobre os modos de revelação (v. 1) extraídos do 
Antigo Testamento:

16 RIDDERBOS, Herman. A teologia do apóstolo Paulo: a obra clássica sobre o pensamen-
to do apóstolo dos gentios. São Paulo: Cultura Cristã, 2013, p. 48. 



34

•	 Introdução: a superioridade de Cristo: a era escatológica cumprida: 
1.1 – 2.18

•	 Um melhor profeta (superior a Moisés): 3.1 – 4.13  
•	 Um melhor sacerdote (superior a Arão): 4.14 – 7.28
•	 Uma melhor aliança: 8.1 – 9.28
•	 Um melhor sacrifício: 10.1-31
•	 Um melhor caminho: 10.32 – 12.29
•	 Aplicações: 13.1-25

Considerando esse balanço, cada um dos tópicos acima destacados apresenta 
como superior (gr. “κρείττων”) o cumprimento e chegada do clímax da revelação 
divina em Cristo. É importante que percebamos que o autor não necessita fazer 
uma análise de cada faceta do movimento progressivo-revelacional em termos de 
compreender cada aspecto ou “evolução” no fluxo histórico-redentivo para que 
possa então chegar à conclusão de que a vinda de Jesus atinge o auge da revelação 
divina. Para o autor, é suficiente destacar que todas aquelas anteriores formas de 
revelação traziam consigo o aspecto progressivo e tipológico que apontavam para 
a excelência e supremacia da final revelação do Deus Trino em Cristo: aquele para 
onde converge toda a revelação:

O tema central de Hebreus é Cristo. Ele é supremo e está acima dos anjos 
(cap. 1), acima de Moisés (cap 3.1-6), acima de Josué (4.9) e de Melquise-
deque (cap. 7). Tudo isso, porém, não era tão inovador assim que não tivesse 
raízes ou não fosse antecipado na revelação de Deus até aquele momento. Pelo 
contrário, tudo aconteceu exatamente como havia sido previsto no plano da 
promessa de Deus. [...] A segunda geração de crentes hebreus precisava saber 
que, assim como Deus falara no passado a seus ancestrais pelos profetas, usan-
do diferentes modos e meios em épocas diferentes, assim também ele continu-
ava a comunicar-se com todos nós “nestes últimos dias” por seu Filho Jesus.17

Os modos através dos quais o Senhor revelou-se no passado germinaram 
(i.e. progrediram) na maravilhosa e final demonstração de seu ser e obras através 

17 KAISER, Walter C. Jr., O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e Novo 
Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 382, 383.  



35

de Cristo Jesus. Para o escritor Aos Hebreus isto era argumento suficiente para 
que os crentes suportassem quaisquer dificuldades, visto que desfrutavam de uma 
comunicação muito mais intensa e ampla com Deus do que aqueles que visualiza-
ram o cumprimento das promessas através daqueles meios revelacionais anteriores.

2Pedro 1.16-21:
Porque não vos demos a conhecer o poder e a vinda de nosso Senhor Jesus Cristo 
seguindo fábulas engenhosamente inventadas, mas nós mesmos fomos testemu-
nhas oculares da sua majestade, pois ele recebeu, da parte de Deus Pai, honra e 
glória, quando pela Glória Excelsa lhe foi enviada a seguinte voz: “Este é o meu 
Filho amado, em quem me comprazo”. Ora, esta voz, vinda do céu, nós a ouvimos 
quando estávamos com ele no monte santo. Temos, assim, tanto mais confirmada a 
palavra profética, e fazeis bem em atendê-la, como a uma candeia que brilha em lugar 
tenebroso, até que o dia clareie e a estrela da alva nasça em vosso coração, sabendo, 
primeiramente, isto: que nenhuma profecia da Escritura provém de particular elu-
cidação; porque nunca jamais qualquer profecia foi dada por vontade humana; en-
tretanto, homens [santos] falaram da parte de Deus, movidos pelo Espírito Santo.

Esta epístola é uma exortação franca contra os falsos ensinos e falsos mestres 
que estavam se infiltrando na igreja, desviando os crentes do mandamento do 
Senhor ensinado através dos apóstolos (2.1). O ponto focal da epístola é de-
monstrar para os crentes o caráter equivocado dos hereges, que negavam, dentre 
tantas doutrinas, a segunda vinda de Cristo Jesus e sua obra redentiva. É exposto 
pelo autor um contraste entre o conhecimento falso, proveniente dos erros pro-
palados, e o verdadeiro conhecimento, oriundo das Escrituras Sagradas (1.19).

Os falsos mestres negavam frontalmente os ensinamentos de Cristo, ques-
tionando o cumprimento profético de sua segunda vinda. O argumento apo-
logético de Pedro, em primeiro lugar, demonstra que todas as profecias vete-
rotestamentárias apontavam também para a primeira vinda de Cristo e como 
essas profecias são as palavras do próprio Deus em benefício de seu povo eleito, 
numa que foram dadas com o fim de expor o compromisso divino através do 
plano redentivo. Assim, o primeiro passo de Pedro é apresentar aos crentes as 
profecias como sendo garantias da salvação que agora desfrutam. O principal 
ponto que se refere ao tema deste ensaio é a progressividade do plano redentor, 
que demarca o movimento histórico que garantiria a chegada de Cristo. Para 



36

isso, uma metáfora é usada pelo autor: a comparação da palavra profética a uma 
“candeia que brilha em lugar tenebroso”, e a realização da profecia — a chegada 
de Jesus — como a luz da “estrela da alva” que aponta para o raiar do dia (v. 19).

O autor enfatiza e embasa sua exortação no plano redentivo e progressivo 
de Deus, que aos profetas demonstrou a exuberância da redenção no Messias, 
através das profecias entregues aos antigos que demarcavam o percurso epige-
nético da revelação, até que a etapa final e principal da obra salvadora atingisse 
sua plenitude. Walter Kaiser, observando o argumento de Pedro em sua primeira 
carta (1Pe 1.10-12) — que também faz parte da tese trabalhada nesta segunda 
obra — contra os falsos mestres, exortando a igreja, salienta os pontos elucidados 
pelo autor desta epístola:

[...] Os profetas prometeram a vinda do Messias e descreveram quais seria algu-
mas de suas obras. Eles sabiam pelo menos cinco fatos (1) que estavam apontan-
do para o Messias; (2) que o Messias sofreria; (3) que ele seria glorificado; (4) que 
a ordem desses dois últimos eventos já havia sido determinada, porque em seguida 
viria a glória; e (5) que eles não ministravam apenas para seus dias, mas também 
para o público dos dias de Pedro – isto é, para a igreja. O que eles não sabiam: (1) 
a hora exata e (2) as circunstâncias que envolveriam o evento da primeira vinda.18

A ênfase na promessa profética garante que o plano ou percurso histórico 
traçado por Deus haveria de ser concluído com a primeira vinda de Cristo. O 
argumento então segue para uma consequência e dinâmica semelhante: se Deus 
o Pai, desde os tempos antigos, garantiu ao seu povo o avanço de seu plano reve-
lacional e, portanto, redentor, que culminaria em Cristo e no cumprimento das 
promessas, da mesma forma haverá de ser executada a consumação desse plano 
com a segunda vinda do Senhor, logo “[..] temos, assim, tanto mais confirmada 
a palavra profética...”.

CONSIDERAÇÕES FINAIS
O que torna o argumento da progressividade revelacional como pressuposto para 
interpretação do Antigo Testamento pelos escritores do Novo Testamento algo 

18 KAISER, Walter C. Jr. O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e Novo 
Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2011, p. 363.



37

comum a todos estes e não uma peculiaridade coincidente a Paulo, ao escritor 
da epístola aos Hebreus e a Pedro? Como é possível atestar que a natureza pro-
gressiva da revelação é de fato um dos pontos que compõe o lócus hermenêutico 
do Novo Testamento?

Em primeiro lugar, e estando acima de todos os argumentos, é basilar a pers-
pectiva de que, antes de a revelação divina registrada nas Escrituras Sagradas ter 
sua gênese na iniciativa humana, ela é fundamentalmente fruto da ação divina, 
ou seja, o ponto que unifica a Palavra de Deus através de uma coesão e coerência 
tal que seja possível que suas partes, embora sendo compostas pela escrituração 
de vários autores humanos, vivendo em épocas diferentes — e consequentemente 
em momentos distintos no fluxo histórico-progressivo — sob um único tema, é o 
fato de o Espírito Santo a ter inspirado e supervisionado seu registro. A resultan-
te inevitável dessa conclusão é a de que a progressividade revelacional é um dos 
pressupostos para a intepretação do Antigo Testamento pelos autores neotesta-
mentários devido a Escritura Sagrada ser o registro da vontade e ação divina em 
revelar-se e redimir seu povo.

Assim, os autores do Novo Testamento, embora estejam numa condição su-
perior à dos escritores do Antigo Testamento (por estarem vivendo na era da 
revelação final de Deus em Cristo e após ela, como já argumentado), estão ligados 
a eles, pois são da mesma forma instrumentos para o registro da revelação divina.

Isto posto, concentramo-nos neste artigo em expor que a progressão reve-
lacional faz parte do bojo hermenêutico dos escritores do Novo Testamento em 
sua tarefa interpretativa do Antigo Testamento. Eles possuem uma unificação de 
horizontes quanto ao ato de registrar a revelação divina, bem como estão posi-
cionados — em relação ao plano redentor histórico-progressivo — no “cume da 
montanha”, isto é, no ponto convergente de todo fluxo de ações de Deus em mos-
trar-se ao seu povo. Assim, a redenção executada finalmente em Cristo amplia 
seus olhares observando a germinação da semente revelacional na árvore majes-
tosa das ações salvadoras do Deus Trino.

As implicações dessa perspectiva não poderiam ser outras, senão a de que 
nós, como igreja do Senhor, inclusos como receptores, tal qual Israel no Antigo 
Testamento, das revelações divinas através da Escritura Sagrada, devemos lê-la 
também continuando o movimento realizado pelos apóstolos e demais escritores 
neotestamentários, partindo de uma revelação germinal ou embrionária, traçando 



38

todo o percurso ascendente da história da redenção, até chegarmos invariavel-
mente em Cristo Jesus, momento em que as sombras ou limitações das demons-
trações divinas anteriores são finalmente ampliadas, exibindo a magnitude do que 
Deus estava fazendo em Jesus na cruz.

A progressão revelacional dá o tom dinâmico e amplo que deve ser observado 
ao nos debruçarmos sobre o Texto Sagrado a fim de entendê-lo. O Deus da 
história se revelou didática e progressivamente, mostrando-nos, ponto após 
ponto da realidade histórica, o quanto sua glória é sublime em seu Filho, o qual 
é “o Alfa e o Ômega, o Primeiro e o Último, o Princípio e o Fim” (Ap 22.13) de 
toda ação revelacional de Deus na história.

Cristo triunfa!

REFERÊNCIAS

Assembleia de Westminster, Símbolos de fé: confissão de fé, catecismo maior e breve 
catecismo, 2ª edição. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 2014.

BEALE, G. K. Manual do uso do Antigo Testamento no Novo Testamento: exegese e 
interpretação. São Paulo: Vida Nova, 2013.

BERKHOF, Louis. Princípios de interpretação bíblica. São Paulo: Cultura 
Cristã, 2013.

HAMILTON, James M. O que é teologia bíblica: um guia para a história, o sim-
bolismo e os modelos da Bíblia. São José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2016.

KAISER, Walter C., Jr. O plano da promessa de Deus: teologia bíblica do Antigo e 
Novo Testamentos. São Paulo: Vida Nova, 2001.

LAWRENCE, Michael. Teologia bíblica na prática: um guia para a vida da igreja. 
Edição de Kindle.

RIDDERBOS, Herman. A teologia do apóstolo Paulo: a obra clássica sobre o pensa-
mento do apóstolo dos gentios. São Paulo: Cultura Cristã, 2013.

ROBERTSON, O. Palmer. O Cristo dos pactos. São Paulo: Cultura Cristã, 2011.
SMITH, Ralph L. Teologia do Antigo Testamento: história, método e mensagem. São 

Paulo: Vida Nova, 2001.
VANHOOZER, Kevin J. O drama da doutrina: uma abordagem canônico-linguís-

tica da teologia cristã. São Paulo: Vida Nova, 2016.



39

Pastor auxiliar na Igreja Presbiteriana de Jaboatão 
dos Guararapes, Recife-PE. Bacharel em teologia pelo 
Seminário Presbiteriano do Norte e pós-graduando em 
teologia exegética pela mesma instituição.

Sobre o autor

Paulo Ulisses


