
49

Pentecostais reformados

John McAlister

 

Será que existem pentecostais reformados? Pode Azusa ter alguma relação 
com Genebra?1

É indiscutível que tanto a tradição reformada como o movimento pentecostal 
moderno têm contribuído enormemente para o avanço do cristianismo glo-
bal. Por um lado, a tradição reformada foi singular em sua definição e defesa 
dos distintivos teológicos centrais do protestantismo quase que desde o seu 
nascedouro na Europa do século 16. Para além do âmbito eclesiástico, o cal-
vinismo tem sido responsável por grandes avanços na produção e renovação 
cultural desde então, especialmente no Ocidente, chamando a atenção inclusive 
de observadores de fora do cristianismo até os dias atuais.2 Por outro lado, o 

1 Esse artigo foi primeiramente publicado no volume editado por Marcone Bezerra 
Carvalho e Rosana Ricárdez Frías, Rostros del calvinismo en América Latina: presbiterianos, 
reformados, congregacionales y valdenses (Santiago de Chile: Mediador Ediciones y Prime-
ra Ediciones, 2021), p. 447-453.

2 Segundo a matéria de capa da revista Time de 23 de março de 2009, o 
“novo calvinismo” figura entre as dez ideias mais influentes do início deste sécu-
lo (David Van Biema, et. al., “10 ideas changing the world right now” [Time Maga-
zine 173.11], disponível em http://content.time.com/time/specials/packages/arti-
cle/0,28804,1884779_1884782_1884760,00.html (acesso em 09 agosto 2020).

http://content.time.com/time/specials/packages/article/0,28804,1884779_1884782_1884760,00.html
http://content.time.com/time/specials/packages/article/0,28804,1884779_1884782_1884760,00.html


50

movimento pentecostal moderno é o fenômeno mais dinâmico de renovação 
espiritual do cristianismo do último século, chegando a influenciar 500 milhões 
de fiés — ou seja, cerca de um quarto de toda a população cristã mundial — em 
apenas um século da sua existência.3 O movimento também representa o mais 
expressivo avanço evangelístico e missionário da história recente e, discutivel-
mente, de toda a trajetória do cristianismo.4

Apesar das virtudes indiscutíveis de ambas as tradições, as falhas e tendências 
de cada uma têm sido apontadas e acentuadas por lados opostos desse espectro 
teológico e eclesiástico, resultando em uma divisão aparentemente intransponível 
e diferenças ditas irreconciliáveis. Por um lado, os cristãos reformados têm apon-
tado para o populismo e o pragmatismo pentecostal, aliado ao seu forte apelo às 
experiências religiosas, que tendem ao subjetivismo e ao misticismo, como um 
sério comprometimento da fé cristã e protestante pautada na autoridade final 
e absoluta das Sagradas Escrituras. Por outro lado, os cristãos pentecostais têm 
apontado para o academicismo e intelectualismo reformado, que tendem para um 
racionalismo e um naturalismo que ameaçam sufocar o testemunho e a operação 
contínuos do Espírito Santo, como uma séria barreira à vivência plena e fiel do 
cristianismo bíblico.

Todavia, reconhecidas as barreiras entre pentecostais e reformados, bem 
como as suspeitas mútuas, haveria a possibilidade de um diálogo respeitoso e 
uma cooperação mútua pautada nas virtudes de cada tradição? Para além de uma 
simbiose saudável entre as tradições pentecostal e reformada, seria possível até 
cogitar uma síntese entre esses dois campos?

3 Mark A. Noll, Momentos decisivos da história do cristianismo (São Paulo: Cultura 
Cristã, 2000), p. 313-314.

4 Como bem observa Douglas Jacobsen, o paralelo histórico mais próximo desse 
movimento religioso explosivo e expansivo ocorreu no século seguinte à morte de Mao-
mé (633-732), fundador do islamismo, salvo que o pentecostalismo não dispôs do po-
derio militar e político para espalhar sua influência pelo mundo. (A Reader in Pentecostal 
Theology: Voices from the First Generation [Bloomington, IN: Indiana University Press, 
2006], p. 1)



51

Para um número crescente de cristãos nascidos e criados na tradição pen-
tecostal, a aproximação com a tradição reformada tem surgido não apenas como 
uma possibilidade, mas como uma necessidade a fim de encontrar um ponto de 
equilíbrio entre a devoção e a doutrina, a teologia e a prática cristãs.5 Sem re-
chaçar de imediato nem por inteiro suas experiências espirituais reais e legítimas 
vividas no pentecostalismo — desde a experiência da regeneração até a plenitude 
do Espírito Santo testemunhada, inclusive, pelos diversos dons carismáticos — 
esses cristãos estão em busca de uma teologia mais sólida e robusta que possa 
fundamentar e nortear sua carreira cristã. Em suma, tais cristãos não desejam 
rechaçar seu pentecostalismo, mas sim reformá-lo.

Para os observadores de fora do movimento pentecostal, especialmente os 
reformados, tal reforma do pentecostalismo por alguns pentecostais pode pare-
cer uma missão impossível sem que haja uma ruptura completa com a tradição 
pentecostal. De fato, de um viés puramente doutrinário, é inconcebível para os 
reformados que uma tradição tão influenciada pelas correntes doutrinárias do 
arminianismo, do “batismo pelo Espírito Santo” como um segundo estágio da 
vida cristã e do dispensacionalismo seja capaz de suportar a exposição e aproxi-
mação às máximas teológicas reformadas.6 Contudo, se enxergarmos o pente-
costalismo principalmente não como um movimento doutrinário — apesar de, 
historicamente, ele pautar-se por algumas diretrizes teológicas características, 
inclusive as mencionadas acima — mas como uma proposta de resgate de uma 
espiritualidade fortemente pneumática e carismática, pautada nas Sagradas Es-
crituras, talvez a aproximação entre pentecostais e reformados não pareça tão 
absurda ou inimaginável.

5 Para um relato detalhado da trajetória de uma família de pentecostais radicada no 
Brasil desde 1960 em direção à teologia e tradição reformada, confira as obras de Walter e 
John McAlister, O pentecostal reformado (São Paulo: Vida Nova, 2018), p. 21-37, e Walter 
McAlister, Neopentecostalismo – a história não contada: quem foi Roberto McAlister, conhecido 
com o pai desse movimento (Rio de Janeiro: Anno Domini, 2012).

6 Para um breve resumo histórico dos antecedentes históricos e teológicos do mo-
vimento pentecostal moderno e seus desdobramentos subsequentes no mundo, especial-
mente no Brasil, confira o artigo de Alderi Souza de Matos, “O movimento pentecostal: 
reflexões a propósito do seu primeiro centenário”, Fides Reformata XI/2 (2006), p. 23-50.



52

À guisa de comparação, os comentários do Dr. Martyn Lloyd-Jones — um 
dos grandes campeões do resgate da teologia reformada no século passado — são 
bastante pertinentes ao refletir sobre a sua tradição de origem, o metodismo calvi-
nista galês.7 Já na época de Lloyd-Jones, falar de “metodistas calvinistas” soava tão 
absurdo aos ouvidos de muitos quanto falar hoje de “pentecostais reformados”. 
Contudo, como bem observou Lloyd-Jones, os metodistas calvinistas existiram 
desde a primeira geração do metodismo na vida dos seus líderes no País de Gales 
como Daniel Rowland (1713-1790), George Whitefield (1714-1770), Howell 
Harris (1714-1773) e William Williams (1717-1791). Curiosamente, eles não 
iniciaram sua trajetória no metodismo convencidos das doutrinas associadas ao 
calvinismo, apesar de as descobrirem pouco tempo depois do início do aviva-
mento metodista na Inglaterra dos irmãos John e Charles Wesley. Foi por conta 
dessa aproximação com a tradição reformada que os metodistas galeses acabaram 
distanciando-se dos seus contemporâneos e colegas ingleses, apesar de reterem, 
como estes, o mesmo fervor evangelístico e espiritual.

À luz das diferenças teológicas marcantes entre o calvinismo e o metodismo 
popular de convicção arminiana disseminado pelos irmãos Wesley, como recon-
ciliar as duas tradições? Como bem observou Lloyd-Jones, a solução encontrada 
pelo metodismo calvinista galês consistiu da associação entre o melhor da dou-
trina calvinista com o melhor da espiritualidade metodista. Da tradição reforma-
da, os metodistas calvinistas galeses absorveram a ênfase central na soberania de 
Deus, especialmente no tocante à suficiência da graça de Deus na pregação do 
evangelho, na conversão e regeneração das almas, bem como no avivamento do 
cristianismo centrado na Palavra de Deus. Da tradição metodista, estes mesmos 
irmãos retiveram uma devoção disciplinada pelas Escrituras Sagradas e uma bus-
ca incessante por uma vida íntima e profunda com Deus e seu Santo Espírito. 

Em retrospecto, da ótica de Lloyd-Jones, o metodismo calvinista galês não só 
preservou o melhor de ambas as tradições, como também representou a síntese dese-
jável entre esses dois campos. Em suas palavras, o metodismo calvinista representa a 

7 As observações a seguir derivam-se da palestra “William Williams and Welsh 
Calvinistic Methodism” (1968) em The Puritans: their Origins and Successors – Addresses 
Delivered at the Puritan and Westminster Conferences 1959-1978 (Carlisle, PA: Banner of 
Truth, 1987), p. 191-214.



53

salvação do metodismo, pois seu calvinismo salvaguarda o metodismo de descambar 
para um subjetivismo e misticismo divorciados das Escrituras Sagradas. Todavia, o 
metodismo calvinista representa a salvação do calvinismo, pois seu metodismo salva-
guarda o calvinismo de deteriorar-se em uma religião intelectual, fria e desalmada.8

A síntese representada pelo metodismo calvinista galês desde o século 18 serve 
de importante precedente histórico e de inspiração em potencial para os novos pen-
tecostais reformados no início do século 21. Por um lado, este grupo de pentecostais 
deseja preservar a essência da espiritualidade pentecostal, a saber, o seu biblicismo 
e o seu sobrenaturalismo.9 Isso significa que tais pentecostais desejam preservar sua 
lealdade à autoridade final e absoluta das Escrituras Sagradas, mesmo enquanto 
cultivam uma abertura radical para o mover sobrenatural de Deus por meio da ope-
ração contínua e poderosa do Espírito Santo.10 Por outro lado, este mesmo grupo 
almeja reformar a sua hermenêutica bíblica à luz do teocentrismo e cristocentrismo 
característicos da tradição reformada, sob a convicção de que toda a Escritura apon-
ta para a glória soberana de Deus e de que toda ação e intervenção sobrenatural do 
Espírito Santo visa a exaltação do Senhor Jesus Cristo e do seu evangelho.11,12

8  Lloyd-Jones, The Puritans, p.208-214.
9 McAlister, O pentecostal reformado, p. 59-77.
10 Para uma defesa da integridade bíblica, hermenêutica e teológica dessa posição, 

veja a obra de Craig S. Keener, A hermenêutica do Espírito: lendo as Escrituras à luz do Pen-
tecostes (São Paulo: Vida Nova, 2018).

11 McAlister, O pentecostal reformado, p. 79-92.
12 Um outro aspecto importantíssimo e até mesmo central à hermenêutica bíblica 

reformada diz respeito à leitura aliancista das Escrituras Sagradas, com evidentes reper-
cussões para os campos da escatologia, da eclesiologia e dos sacramentos, especialmente a 
administração do batismo cristão. Para um tratamento mais prolongado desse assunto, es-
pecialmente a defesa da posição credobatista reformada, confira McAlister, O pentecostal re-
formado, p. 139-159, 161-175, e especialmente 177-196. Curiosamente, a porta de entrada 
da família McAlister para a teologia reformada deu-se por meio do contato inicial do fun-
dador da Igreja Cristã Nova Vida, o Bispo Roberto McAlister (1930-1993), com a teologia 
das alianças, que o levou a refutar o pré-milenismo dispensacionalista dos seus antecessores 
pentecostais pela corrente amilenista (McAlister, Neopentecostalismo, p. 134). A partir daí, 
coube ao seu filho e sucessor, o Bispo Walter Robert McAlister Jr. (1956- ), atual Primaz da 
Aliança das Igrejas Cristãs Nova Vida, o desafio de conduzir a denominação fundada pelo 
seu pai a um processo de reavaliação teológica que resultou na síntese apresentada a seguir.



54

O resultado da síntese pentecostal-reformada, aos olhos deste autor e da sua 
denominação no Brasil de confissão reformada e pentecostal — a Aliança das 
Igrejas Cristãs Nova Vida13 — é uma combinação entre os distintivos doutrinários 
centrais da tradição reformada e os elementos característicos da espiritualidade 
pentecostal. Por um lado, nós pentecostais reformados aderimos firmemente aos 
cinco ‘solas’ do protestantismo (sola Scriptura, solus Christus, sola gratia, sola fide, 
soli Deo gloria) e também às doutrinas da graça (depravação total, eleição incon-
dicional, expiação limitada, graça irresistível e perseverança dos santos), o que re-
presenta uma ruptura com as nossas raízes arminianas.14 Nesse particular, cremos 
que os distintivos doutrinários reformados melhor preservam a centralidade e a 
suficiência da graça soberana de Deus na proclamação do evangelho, autenticada 
pela ação sobrenatural do Espírito Santo.

Também compreendemos, junto com a tradição reformada em sua maio-
ria,15 que o “batismo pelo Espírito Santo” não representa uma segunda iniciação 
ou segundo estágio da vida cristã, mas sim a imersão inicial do cristão na vida do 
Espírito quando da sua regeneração mediante a rendição ao evangelho pela fé em 
Cristo. Apesar desta segunda ruptura com nossas raízes pentecostais, não cremos 
que o batismo inicial com o Espírito Santo na conversão prescinde ou exclui a 
possibilidade e a necessidade de múltiplos preenchimentos do Espírito, visando 
uma vida de crescente santidade e serviço eficaz no Reino de Deus.16 Nisso faze-
mos coro com o eminente comentarista D. A. Carson quando ele afirma:

Apesar de não encontrar apoio bíblico para a teologia da segunda bênção, en-
contro apoio para uma teologia da segunda, terceira, quarta ou quinta bênção. 
Apesar de não ver nenhum charisma estabelecido biblicamente como critério 
para um segundo revestimento do Espírito, vejo que existem níveis de unção, 
bênção, serviço e alegria santa junto a outros dons mais celebrados atualmente, 
associados àqueles cujos corações foram tocados especialmente pelo soberano 

13 Para mais informações, confira http://www.icnv.com.br/conheca-a-icnv/declara-
cao-de-fe (acessado em 12 agosto 2020).

14 McAlister, O pentecostal reformado, p. 93-137.
15 Para uma exceção notável, veja Martyn Lloyd-Jones, O batismo e os dons do Espí-

rito: poder e renovação segundo as Escrituras (Natal: Carisma, 2018).
16 McAlister, O pentecostal reformado, p. 197-213.



55

Deus. Embora eu ache extremamente perigoso buscar uma segunda bênção que 
seja atestada pelo falar em línguas, também acho que não anelar profundamente 
por Deus seja algo tão perigoso quanto isso, tornando-se satisfeito com um 
cristianismo meramente teórico que seja seguro, mas também complacente; or-
todoxo, mas também engessado; sensato, mas também adormecido.17

Cremos também na operação contínua de todos os dons espirituais caris-
máticos desde os tempos apostólicos — diferente dos nossos irmãos reformados 
cessacionistas —, apesar de não reconhecer um único dom como sendo autenti-
cador da “plenitude” ou “batismo no Espírito Santo”.18 Novamente, D. A. Carson 
observa precisamente que: 

...o movimento carismático [pentecostal] tem desafiado a igreja a esperar mais 
de Deus, a esperar que Deus derrame seu Espírito sobre nós por meio de formas 
que quebrem nossos moldes tradicionais para pôr em xeque uma teologia que, 
sem garantias exegéticas suficientes, rejeita toda possibilidade do que é miracu-
loso, com exceção da regeneração.19

Nesse particular, portanto, cremos que a ênfase da espiritualidade pentecos-
tal na busca por mais da vida e do poder do Espírito Santo, tanto dos seus frutos 
como dos seus dons, melhor condiz com o desejo por um testemunho vigoroso e 
vibrante do evangelho de Jesus Cristo neste mundo — quer na devoção pessoal e 
familiar, quer na vida congregacional e na evangelização, quer em nosso testemu-
nho público e social como povo de Deus na terra.20

 

17 A manifestação do Espírito: a contemporaneidade dos dons à luz de 1Coríntios 12-14 
(São Paulo: Vida Nova, 2013), p. 162.

18 McAlister, O pentecostal reformado, p. 215-238.
19 A manifestação do Espírito, p. 183.
20 McAlister, O pentecostal reformado, p. 239-257.



56

Por fim, quer a síntese pentecostal-reformada pareça convincente e coerente 
ou não aos seus observadores e críticos21, minimamente ela aponta para um diá-
logo possível e proveitoso entre essas duas tradições aparentemente antagônicas. 
Como bem observou o respeitado teólogo reformado I. John Hesselink a respeito 
da aproximação do movimento carismático-pentecostal e a tradição reformada: 

...pode parecer que a tradição reformada e o movimento carismático, com sua 
abordagem e teologia, são entidades basicamente diferentes, se não antitéticas, 
pois em toda a tradição protestante, a reformada tem se destacado por sua ênfa-
se na doutrina e na teologia. Por outro lado, o movimento carismático dá grande 
ênfase à experiência. As igrejas reformadas destacam-se por seus teólogos, não 
por seus ‘santos’ ou evangelistas. Nós nos orgulhamos de nossas confissões e 
catecismos, de nossa sólida teologia e pura doutrina. Por outro lado, os grupos 
carismáticos e pentecostais gabam-se das curas e das experiências de êxtase. Os 
cristãos reformados tendem a ser cerebrais, frios e analíticos. Os carismáticos 
promovem o entusiasmo, o “vamos que vamos” e os sentimentos calorosos. 

Apesar dessas divergências aparentes, Hesselink conclui: 

É provável que os reformados presbiterianos sejam limitados na experiência da 
realidade, da alegria e plenitude do Espírito. É provável que aos pentecostais 
esteja faltando uma compreensão bíblica adequada da obra do Espírito. Sendo 
assim, uns precisam dos outros e podem se complementar entre si. A coexistên-
cia e não uma guerra quente — ou mesmo fria — parece-nos ser uma resposta 
lógica e feliz à nossa situação.22

Assim cremos e assim seja, pela graça do Senhor e para a glória de Deus somente!

21 Apesar da sugestão de muitos que a síntese aqui apresentada seja melhor descrita 
como “calvinista-carismática”, mantemos a nomenclatura “pentecostal-reformada” por uma 
questão de clareza e honestidade acerca da nossa trajetória histórica. Diferente de cristãos 
calvinistas que se abriram para a experiência dos dons carismáticos, nós pentecostais oriundos 
do pentecostalismo clássico nos abrimos para a teologia reformada. Portanto, apesar das se-
melhanças em doutrina e prática entre “calvinistas carismáticos” e “pentecostais reformados”, 
cada termo representa uma trajetória histórica distinta oriunda de pontos de partida distintos.

22 “O movimento carismático e a tradição reformada” em Grandes temas da tradição 
reformada, ed. Donald K. McKim (São Paulo: Pendão Real, 1998), p. 337, 342.



57

É mestre em estudos teológicos pela Wheaton 
College e pastor regente da Catedral das Igrejas 
Cristãs Nova Vida, no Rio de Janeiro. John é também 
deão acadêmico do Instituto Bispo Roberto McAlister 
de Estudos Cristãos, instrutor do ministério The 
Charles Simeon Trust Brasil, autor de Lágrimas de 
esperança, O verdadeiro valor da vida e coautor de 
O pentecostal reformado, publicados por Vida Nova. 
É casado com Raquel, com quem tem três filhos: 
João Felipe, Teodoro e Olívia.

Sobre o autor

John McAlister


