Helenismo e cristianismo

Jean Brun

uitos historiadores da filosofia pensam que a filosofia grega teria

contribuido para “preparar” o cristianismo; ndo deixam de ressaltar o

papel do platonismo, do aristotelismo, do estoicismo e do plotinismo
entre os Pais da Igreja e entre teélogos como Sio Tomds de Aquino e tantos outros.
Portanto, afirma-se naturalmente que, do helenismo ao cristianismo, existe uma
continuidade na qual seria facil de localizar os diferentes marcos.

Tal ponto de vista equivale a fazer do cristianismo um fendmeno socio-
cultural cujas fontes podem ser encontradas no movimento das ideias ou no
ambiente socioecondémico que lhe teria dado o inicio. Afirmagdes dessas retiram
do cristianismo a Revelagdo, que lhe constitui o coragio, e o situam no mesmo
plano de mitologias ou religides cujos especialistas praticam a fenomenologia ou
a histéria. Além e acima de tudo, explicagdes assim nio veem que, do helenismo
ao cristianismo, hd uma ruptura e nio continuidade, e que o cristianismo nada
tem a ver com uma filosofia que seria um produto da histéria, da qual ela com-
poria um momento.

Gostariamos de sublinhar esquematicamente os diferentes pontos que per-

mitem compreender que, do helenismo ao cristianismo, existe uma solugio de

32



continuidade posta em evidéncia, alids, pelo fato de que os gregos viram na men-
sagem cristd a inveng¢do de um deus insano adorado por charlataes.

1. Uma primeira oposi¢io fundamental se encontra no centro de todas as
reflexdes que gravitam em torno da nog¢ido de Verdade. As filosofias gregas sdo
filosofias do desvelamento que permitem ao discipulo aplicado um acesso a ver-
dade possibilitado por um saber ascensional que, no decorrer de diferentes etapas,
conferird a quem o tiver adquirido a contemplagdo da verdade. Repete-se com
frequéncia, com o inoportuno Heidegger e a partir dele, que alézheia significa des-
velamento e implica um ato intelectual que traz a tona o que estava oculto. Todo
o problema consiste, pois, em eliminar as cortinas que nos mascaram a verdade e
tirar os véus que nos impedem de vé-la. Para Platdo, as duas principais cortinas
que nos impedem de ter acesso a verdade sdo a sensagio e a opinido, das quais
devemos nos desfazer. Para Aristételes, sdo os vicios de raciocinio e os sofismas
que nos detém no caminho que conduz a verdade, caminho sobre o qual Parmé-
nides cantara em termos liricos. Quer coloquemos a énfase nos erros de juizo,
como fizeram os estoicos, quer a coloquemos nas supersti¢oes, como fizeram os
epicureus, de toda maneira a posse ou contempla¢io da verdade é prometida ao
filésofo que lhe podera ter acesso gragas a uma ascese intelectual que o conduz na
boa estrada, ao longo de um percurso quase inicidtico.

Por isso, estas filosofias do desvelamento tém um ponto em comum: todas
afirmam que o homem é capaz de “identificar-se com Deus”, mesmo que seja
$6 por um curto instante. A ideia e a férmula correspondente se encontram em
Platio e em Aristételes, e mesmo entre os estoicos e os epicureus, para os quais
o sdbio é como um deus vivo sobre a Terra. Mas esta ideia chega a seu apogeu
com Plotino. Seu discipulo e biégrafo Porfirio nos diz que Plotino, em repetidas
ocasides ao longo da vida, “viu”; como observa muito bem Henri-Charles Puech,
o plotinismo ¢ uma mistica da imanéncia que se desdobra no contexto de uma
metafisica da transcendéncia. Para Plotino, de fato, no trecho final do percurso
ascensional o contemplador se torna semelhante a verdade ou ao Deus que ele
contempla. Por isso, Plotino nos exige despojar-nos das escérias que escondem
a bela estdtua que somos, a fim de nés préprios nos tornarmos o Deus. Em tal
filosofia, que teve importancia considerdvel entre os tedlogos da Idade Média,
sobretudo por intermédio de Pseudo-Dionisio Areopagita, a salvagio estd pre-

sente, s6 se devendo tomar consciéncia dela; basta inverter o éxtase catastréfico da

33



processao, que nos faz passar do Uno ao Muiltiplo ao nos precipitar na matéria e
no mal, para eliminar esta queda, tendo em vista um éxtase ascensional que con-
duz a contemplagio daquilo que estd além da esséncia e da existéncia.

O homem pode, portanto, produzir sua “salva¢io” por seus préprios esforgos,
por causa da aquisi¢do de um conhecimento purificador e salvador; ele nio tem
nenhuma necessidade de um intermedidrio, de um Mediador, nem de Graga.
Neste ponto, Aristételes, para o qual Deus move o mundo e o toca, ndo podendo
ser por ele tocado, afirma, porém, que as vezes podemos nos identificar com esse
Deus “separado”, nem que seja por um breve momento.

Esta concep¢ao da verdade nada tem a ver com aquela que a mensagem
cristd nos traz. Para o cristianismo, a Verdade nio estd nem no homem, nem fora
do homem; é o homem que estd na verdade, dela ndo sendo nem privado, pois foi
criado 4 imagem de Deus, nem possuidor, pois € o ser da queda. Quando Poncio
Pilatos perguntou: “Que ¢ a verdade?”, ele o fez enquanto cético desiludido que
sabe que todos os filésofos pretendem dar uma defini¢io da verdade sem, no
entanto, conseguirem entrar em acordo entre si. A mesma questdo poderia ser
encontrada atualmente na pena dos partidirios da filosofia analitica ou de algum
discipulo de Wittgenstein. De bom grado, eles definiriam, portanto, a verdade
como a expressido de uma coeréncia légica intra- ou interproposicional; quanto
aos positivistas, eles fariam da verdade um sistema de férmulas dedutivamente
demonstradas e experimentalmente provadas.

Mas ¢é possivel imaginar que a questdo: “Que ¢ a verdade?” foi bradada, a
maneira de Nietzsche, como um grito de desespero a espera de uma resposta
totalmente diferente daquela proposta pelos légicos ou pelos eruditos. Quan-
do Jesus falava, costumava utilizar a férmula: “Em verdade vos digo”; quando
nomeou seus discipulos, disse que eram “da verdade”. A verdade ¢, pois, o que faz
o homem, mas o que o homem nio pode fazer; o homem néo lhe é nem o inven-
tor nem o autor, mas deve ser-lhe a testemunha. Tal mensagem nio se encontra
em parte alguma nas filosofias gregas.

2. As filosofias gregas sio filosofias da interioridade que pensam que a verda-
de se encontra no homem, mas que ele a esqueceu e ndo sabe mais como encon-
tra-la. E preciso, pois, um guia que o leve pela mio para o interior de si proprio,
até ao ponto em que ele redescobrird o que as dguas do Lete tinham héd muito

encoberto. E assim que Sécrates compara seu trabalho ao de sua maie, a parteira

34



Fenarete, dizendo que sua tarefa é fazer com que seu interlocutor encontre a ver-
dade oculta que se ocultava em si mesmo. Por isso, Sécrates nio cessa de afirmar
que “aprender é rememorar” e que o saber ¢ reminiscéncia; assim, Sécrates pode
fazer sua a célebre maxima inscrita no frontio do templo de Delfo: “Conhece-te
a ti mesmo’.

As Escrituras, pelo contririo, ndo cessam de nos alertar contra todas as enga-
nosas aparéncias do verdadeiro que poderiamos extrair de uma reflexao sobre nés
mesmos: “Cuida, entdo, para que a luz que hd em ti ndo sejam trevas”. Para um
Plotino, por sua vez, que se situa explicitamente nas antipodas do cristianismo,
trata-se de mergulharmos em nés mesmos, certamente nio para nos afirmarmos
como individuos, mas para descobrirmos a fonte da luz interior capaz de nos
ligar ao Uno, que nos libera dessa individualidade. No cristianismo, a luz vem
a nés quando Deus ilumina, mas nés somos incapazes de acendé-la por nossas
préprias forgas e, consequentemente, toda oragdo ¢ um apelo a libertagio. Se o
éxtase plotiniano pode conduzir ao iluminismo que leva o individuo a pensar
que ele, finalmente, tornou-se Deus, a iluminag¢do da mensagem crista faz nascer
um novo homem, e o “caminho de Damasco” nada tem a ver com um percurso
inicidtico qualquer enchendo o sdbio ou o mistico com as béng¢aos do conheci-
mento iluminante.

3. A concepgio grega da verdade, bem como a ideia segundo a qual o saber é
uma reminiscéncia que nos permite encontrar a fonte perdida, acabam por definir
a virtude como saber. Sem duvida, Sécrates nio cessa de denunciar as pretensoes
dos sofistas, para os quais a virtude era uma habilidade que eles bem fingiam
ensinar da mesma maneira que a arte da retdrica; contudo, Sécrates repete sempre
que “nada é mau voluntariamente”. Se o mau se desvia do Bem, é porque o ignora;
basta, portanto, esclarecer-lhe para que, guiado por um saber iluminador, ele se
separe desse mal que era apenas a paga de sua ignorancia.

Aqui comega a arraigar-se a ideia segundo a qual omnis peccans est ignorans
[todo pecador é ignorante], ideia que se acharia em Descartes, para quem bastard
julgar bem para fazer bem. Kant vird a adotar por um tempo o mesmo ponto de
vista, pensando que uma boa pedagogia e uma boa politica devem conseguir livrar
os homens dos males que sofrem e que sdo da competéncia de uma terapéutica
dispensada por um saber corretamente aplicado. Mas, logo em seguida, ele vir,

enfim, a abandonar este otimismo que equivale a pensar que a salvagio pode

35



ser produzida pelas obras, dai chegando a considerar o “mal radical” que muitos
jamais lhe perdoaram.

Kierkegaard muito admirava a Sécrates, mas repreendeu-lhe este otimis-
mo do saber, totalmente indiferente ao problema da tentagdo e do mal radical.
Encontramos em Sio Paulo (Romanos 7) uma célebre passagem que Racine

admiravelmente traduziu em um de seus Céanticos espirituais:

Ai! minh’alma contra mim clama,
Onde encontrarei a paz?

Quero, e meu querer se liquefaz:
Ela quer; mas o miserdvel lama!
Sem fazer o bem que ama,

E 0 mal que odeio que faz.” (Trad. Marcelo Consentino)

O helenismo deixou de lado todo um aspecto da condi¢io humana, tama-
nha sua confian¢a no homem e nos recursos do conhecimento. Encontraremos
prolongamentos modernos de seu ponto de vista nesses pelagianismos tecnicistas
para os quais o mal se reduz a uma doenca que é da competéncia de técnicas sal-
vadoras capazes de exercer sua eficicia no dominio econdmico, social, politico e
pedagdgico. Dai, provém aquelas histerias que tomam os salvamentos por Salvagio,
que reduzem a Miséria 4 pobreza e que pensam somente em termos de bens a
adquirir ou distribuir.

4. A identificagdo possivel do homem com Deus, gracas a um saber que
permite desvelar a verdade oculta e de vé-la de frente, estd no ponto de partida
das autodiviniza¢ées do homem que secularizard a ideia de Deus, para afirmar
com Feuerbach que “ndo ha outro deus para o homem, senio o préprio homem”.
Tais deificagdes da humanidade foram refor¢adas pelos sociologismos que
levam a uma antropologiza¢io implicita do Messias, a uma socializa¢do de
Deus e a uma divinizagio do coletivo. Por razées publicitarias, politicas e epis-
temoldgicas, afirma-se de bom grado hoje em dia, segundo e em seguida a
Diderot, que “a vontade geral nio erra jamais” e que milhdes de pessoas nio
podem enganar-se. Tanto é assim que estes universais modernos que sio a
Sociedade, a Humanidade, a Raga, o Partido, a Classe, o Plano etc. tornaram-se
novos Moloques aos quais os homens sio sacrificados nos altares da Economia,

da Ciéncia, da Técnica e do Progresso.

36



Como bem salientou Kierkegaard, Cristo se dirigia a todos, mas nunca a
multiddo, pois a multiddo grita sempre, e agora mais do que nunca: “Viva Barrabis!”.
Kierkegaard especifica justamente que o homem é o unico ser vivo do qual se
pode dizer que o individuo vale mais do que a espécie. Ndo se trata ai de apelo
a um egoismo insuportdvel, mas de afirmacio inspirada pela pardbola da ovelha
perdida. Hoje, ninguém se importa com a ovelha perdida; os guias profissionais
s6 se interessam pelo rebanho. Eles afirmam que o rebanho precisa do pastor,
quando, na realidade, sio nossos modernos pastores que precisam do rebanho.

5.Tal é arazio pela qual se pode opor o helenismo e o cristianismo em outro
ponto essencial, como ji o fez de modo notdvel Anders Nygren. O amor (Eros),
caro 2 filosofia grega, nada tem a ver com o amor (dgape) de que nos falam as
Escrituras. No Banquete, Platio nos explica claramente que o amor se dirige
nio a pessoas, mas a qualidades, das quais estas sdo as depositdrias; segundo
ele, ama-se alguém por causa de sua beleza, sua inteligéncia etc. Mas, como dird
mais tarde Pascal, se alguém me ama por causa de minha beleza ou de minha
inteligéncia, serd mesmo que me ama? Nio, pois a doenga pode fazer desapare-
cer estas qualidades sem matar a pessoa. O amor descrito por Platdo é um amor
essencialmente desencarnador que nao vé no outro nada além de um suporte,
convenientemente tido como efémero, para dddivas preciosas.

A édgape cristd nada tem a ver com um amor desses; Jesus ndo ama alguém
por este ser amével; o amor que ele lhe traz é um amor-dddiva, um amor gratuito.
Como escreve santa Teresa d’Avila em um belissimo poema mistico onde ela

canta o amor divino:

“O nada, tu unes ao ser infinito
E, sem escamoted-lo, tu o tmn.y‘brnm.\‘;
Nele nada achando digno de seu amor, tu o amas.

Por ti, nosso nada vira grandeza’.

6. Somos, assim, levados a sublinhar uma nova diferencga radical entre o
helenismo e o cristianismo. Em grego, no existe palavra que permita traduzir
exatamente a palavra “pessoa”. A filosofia grega reflete sobre o individuo enquan-
to pertencente a um todo que o engloba, quer este todo se chame a Natureza, quer

se chame a Cidade. A fisica estuda as rela¢des dos individuos entre si e as relagbes

37



que os ligam aos diferentes conjuntos dos quais fazem parte; por isso, a fisica
aristotélica, assim como a 16gica do mesmo filésofo, baseia-se em classificagdes.
Quanto a moral e a politica, elas estudam as relagdes que devem unir os cidadaos,
na medida em que cada um pertence a um grupo social definido por uma lingua,
deuses, monumentos e histéria. A nogio de pessoa, no¢do eminentemente crista,
nio estd no principio das consideragées sobre a parte e o todo. A pessoa é da in-
cumbéncia do sagrado, pois ela carrega em si a assinatura da criagdo, a imagem de
Deus segundo a qual ela foi criada. Quem diz pessoa nio diz, portanto, somente
leis fisicas ou juridicas, mas respeito e amor, ideias absolutamente desconhecidas
dos gregos. Que Jesus tenha dito ao bom ladrio com o qual, e ndo apenas ao lado
do qual, ele morreu, que eles se encontrariam no reino do Pai, era ininteligivel
para um grego.

7. Atenas e Jerusalém diferem profundamente em outro ponto que Lev
Chestov destacou com muita propriedade. Entre os gregos, os préprios deuses
sdo submetidos as leis inexordveis do Destino, que sdo impotentes para mudar;
entdo, existem acima deles for¢as com as quais devem contar e as quais nio podem
opor-se; encontrar-se-4 a mesma ideia no nivel da ética, quando, no Eutifron de
Platio, Sécrates diz que o santo ndo é santo porque os deuses 0 amam, mas que
é precisamente porque o santo ¢ santo que os deuses 0 amam. Uma ideia vizinha,
herdada do helenismo, reaparece nos teélogos da Idade Média que afirmavam
que a onipoténcia de Deus nido podia, todavia, fazer com que aquilo que havia
sido ndo houvesse sido. Mais tarde, Leibniz racionalizara tal posi¢io, submetendo
o teolégico a uma espécie de Légica absoluta: Deus nio pode fazer que 2 + 2 ndo
sejam 4, ele nao pode criar vales sem criar, a0 mesmo tempo, montanhas; Leibniz
chega até a dizer que Deus ndo é o autor de seu préprio entendimento. Assim,
ele tomou explicitamente o contrapé do ponto de vista de Descartes, segundo o
qual Deus era o livre autor das verdades eternas: Deus poderia ter feito com que
2 + 2 ndo dessem 4, ele teria, pois, criado um mundo diferente e nos teria dotado
de um entendimento pelo qual tal proposi¢io fosse verdadeira; Descartes se recusa
a sujeitar Deus as leis de um Estige, por mais que fossem de esséncia racional.

Como o sublinha justamente Lev Chestov, em seu brilhante Athénes et
Jérusalem (1937), as Escrituras nos mostram que Deus pode fazer que o que foi
nio houvesse sido: o Senhor di a Jé todos os filhos e todos os bens que tinha

perdido; Jesus ressuscita a Lazaro. Para Deus, ndo hd tempo irreversivel, nem

38



Verdade transcendente a qual ele préprio estaria submetido; a Ressurreicio e a
Redengio triunfam sobre o tempo, ou seja, triunfam enfim sobre a morte. A luz
de Occam, Lutero, Pascal, Kierkegaard e Dostoiévski, Chestov mostra que a Biblia
nos ensina que nada é impossivel para Deus.

Se isto nos permanece ininteligivel, é precisamente porque somente os ido-
los que forjamos nos sdo compreensiveis, pois eles s6 repetem aquilo que nés lhes
ensinamos; por isso, nds os preferimos a Palavra de Deus: “O saber nio liberta o
homem, mas o torna escravo, entregando-o ao poder de verdades tdo invenciveis
quanto o Estige e tdo petrificantes quanto o Estige. E somente a0 superar em si
a soberba (nfo o orgulho, mas o falso orgulho) — bellua qua non occisa homo non
potest vivere [essa besta-fera com a qual, enquanto ndo for morta, o homem nio
consegue viver] — que o homem adquire a fé que desperta seu espirito adorme-
cido.E o que significa a sola fide de Lutero. Ele, assim como Pascal, vem na linha
direta de Tertuliano, que tinha renegado todos nossos pudet, ineptum, impossibile,
e de Pedro Damiio, que, seguindo as Escrituras, teve a audacia de ver na cupiditas
scientiae, na avidez com a qual nossa razdo aspira as verdades gerais e necessarias
(isto ¢, tdo inexordveis quanto o Estige), a fonte de todos os males e de todos os
horrores da vida terrena”. Assim, Kierkegaard, para quem a fé ultrapassa todas as
evidéncias, deixa o professor Hegel para ir até 6 e para afirmar que o comeco da
filosofia ndo ¢ o espanto, como nio cessavam de dizer Platdo e Aristételes, mas,
sim, o desespero. Deus triunfa sobre tudo, nio por simples poder, mas por amor.

8. E por esta razo que os gregos permaneceram profundamente estranhos a
ideia de Criagdo. O Deus grego é um Demiurgo, um arquiteto que trabalha uma
matéria ja existente e que a organiza segundo finalidades multiplas. E por isso que
se acha em Aristételes o esbogo de uma filosofia da técnica, ou mesmo de uma
filosofia do progresso, pontos que foram muito pouco destacados.

Aristételes critica, de fato, seu mestre Platdo, para quem o homem perma-
necia o mais desfavorecido dos seres vivos; Aristételes insiste nesta ideia de que
o homem tem sobre os animais o privilégio exclusivo de possuir uma mio que
a natureza lhe deu, pois ele era o mais inteligente dos seres. Ora, esta mio lhe
permite exercer fungbes multiplas: pegar, apertar, modelar, tirar, empurrar — em
suma, apropriar-se da natureza para vencé-la e modificd-la; por isso, Aristételes
diz que a mio ¢é “a ferramenta das ferramentas”. Vé-se ai um ponto de vista essencial

e novo, pois todos os instrumentos, todas as futuras méquinas, nio serdo nada

39



além de proje¢oes orginicas da mao humana, 4 qual elas dardo fungdes e poderes
amplificados, tdo ricos que Descartes nos convidard a “nos tornarmos como senho-
res e donos da natureza’.

Sendo assim, Aristételes ndo vé mais no tempo o que leva todas as coisas
rumo & decadéncia e rumo a morte, ideia familiar aos gregos, que sempre ligavam
o devir e a corrup¢io; com Aristételes, o tempo se torna o “benévolo auxiliar”
das agbes humanas, e o Estagirita insiste até mesmo na ideia de que nossas obras
vém se juntar aquelas de nossos predecessores, que, por sua vez, as completario.
O tempo, portanto, nio é mais o que desfaz o homem, mas, sim, o que o faz, a sua
maneira sendo ele também um demiurgo.

Esta linha de forga, que, repetimos, tem sua fonte no aristotelismo, conduz
aos prestigios do fazer e a ideia de uma salvagio pelas obras, a qual nos submetem
hoje todas as tiranias. As aplicagbes da técnica tornaram-se tao espetaculares e tdo
tentaculares que pensamos cada vez mais que tudo depende do fazer e que o ser
nada mais é do que a soma de suas agdes. A pergunta: “O que se deve fazer?” trans-
formou-se nio no signo de uma preocupagio com a eficicia, mas na marca de uma
preguica intelectual profunda; ela nos leva, com efeito, a pensar que tudo depende de
reparadores especializados aos quais resta apenas confiar a nds préprios, pois eles
sabem o que deve ser feito. N6s pensamos em termos de “panes” e de “consertos”,
esperando passivamente que técnicos habilidosos nos consertem psicologicamen-
te, socialmente, economicamente, existencialmente, ontologicamente.

E por isso que nos lancamos nas maos dos pilotos do tempo e dos enge-
nheiros da histéria. Em todos os dominios, esperamos que se nos deem receitas
acompanhadas de suas instru¢ées. Vé-se ai uma atitude essencialmente paga que
investe o saber e o poder de virtudes mdgicas salvadoras.

Isto ndo deve, naturalmente, nos levar a concluir que nio devemos fazer
nada; devemos somente compreender que, se a a¢do ¢ necessdria, ele ndo ¢ sufi-
ciente e, muitas vezes, permanece até mesmo irriséria. A grande poetisa Marceline
Desbordes-Valmore relata um drama em termos bastante simples: “Ele nio ama-
va. Eu amava”. O que fazer num caso parecido? Nio hd nada a fazer; o homem
nio tem o poder de fazer nascer no coragio do outro um amor que ali ndo se
encontra. O que fazer a alguém que chora a morte de um pai ou amigo, que se
desespera no remorso aonde o afunda a lembranga de um erro cometido? Nao ha

nada a fazer. Tais situagdes-limites nio sio da competéncia de nenhuma terapéutica

40



humana, e tanto o saber quanto o fazer nio podem constatar nada além de sua
impoténcia fundamental diante da Graga e do Amor.

No fundo, um dos primeiros idélatras do fazer foi Simao Mago, que estava
disposto a pagar para que lhe ensinassem a “fazer” milagres; ele estava em busca
da receita, do “truque” supremo, e esperava que alguém competente lhe transmi-
tisse o saber adequado. Hoje, o homo technicus, herdeiro direto da promessa e do
programa: “Vés sereis como deuses”, ¢ a0 mesmo tempo o Prometeu e o Sisifo
do fazer. Nés podemos e devemos curar doengas de ordem fisica, econdmica ou
social, mas nio podemos curar a prépria existéncia: ndo hd nada a fazer para nos
curar da vida.

Entre os gregos, o prestigio do fazer nio se encontrava no cerne de uma
técnica ainda balbuciante e deveras elementar, na medida em que ela desconhecia
os procedimentos que permitissem desencadear a energia, acumuléd-la e trans-
portd-la, na medida em que ela desconhecia o motor; porém, tal prestigio coroa
tudo que diz respeito a escatologia na mitologia grega. Um ensinamento mais ou
menos secreto tinha, de fato, por pretensdo dar a conhecer ao vivo qual deveria
ser a sua conduta apés a morte, quando entrasse no Reino do Além, devendo-se
deixar guiar pelos espiritos psicopompos.

Em conclusio, poderiamos dizer que, se muitos te6logos e filésofos pensaram
o cristianismo a partir de moldes intelectuais legados pelos filésofos gregos, assim
também, muitas vezes, conceitualizaram e sistematizaram o cristianismo, seculari-
zando-o. Na medida em que o cristianismo traz a Mensagem da Revelagao pelas
Escrituras e pela Encarnagio, ele fala a0 mundo e no mundo, mas nio com a voz
do mundo. Nio obstante, o mundo quer dar sua revanche, a0 mesmo tempo que,
por nio recusar pura e simplesmente o cristianismo, tenta domesticd-lo. Neste
sentido, o pensamento grego lhe foi til, mas ele ndo viu que a Revelagio crista
nio tinha nada a ver com um desvelamento da Verdade.

A esséncia da histéria e da agdo, programadas pelo Desejo do homem de
refazer o Eden, pode ser condensada nesta férmula: retiramo-nos rumo a, para
esquecermos que fomos retirados de. Retirado do Paraiso, o homem quis dar sua
revanche, buscando retirar-se para o Paraiso. E por isso que nés nos empenhamos

em angelizar as partidas ao grito de “Marchons ! Marchons I’,' pois entendemos

“Marchemos! Marchemos!”, alusio a verso do refrio d’4 Marselhesa, o hino nacio-

nal da Franga. [N. do T']

41



cada partida como o comego de uma realizadora marcha adiante, plena de pro-
messas salvadoras. Esquecemos, pois, que estas partidas sio igualmente egressdes
ou saidas de... E assim que o homem constréi estradas de todo tipo, a fim de fazer
da histéria a via real rumo ao que estd para além da prépria histéria; em outras
palavras, exigimos a histéria que nos livre da prépria histéria e nos conduza ao seu
“fim”, invocado como o termo que executard a sintese dos contraditérios e pord
termo a todas as alienagdes. Nem o templo de Delfo nem os Mistérios de Eléusis
poderiam nos ensinar os meios de construir essa Jerusalém celestial que nossas

maos humanas sio incapazes de edificar.

Traduzido por Djair Dias Filho.

* Originalmente publicado como “Hellénisme et Christianisme”,

Hokhma 41 (1989), pp. 1-11.

Sobre o autor
Foi professor na Faculdade de Letras e Filosofia da
Universidade de Dijon.

42



