
32

Muitos historiadores da filosofia pensam que a filosofia grega teria 
contribuído para “preparar” o cristianismo; não deixam de ressaltar o 
papel do platonismo, do aristotelismo, do estoicismo e do plotinismo 

entre os Pais da Igreja e entre teólogos como São Tomás de Aquino e tantos outros. 
Portanto, afirma-se naturalmente que, do helenismo ao cristianismo, existe uma 
continuidade na qual seria fácil de localizar os diferentes marcos.

Tal ponto de vista equivale a fazer do cristianismo um fenômeno socio-
cultural cujas fontes podem ser encontradas no movimento das ideias ou no 
ambiente socioeconômico que lhe teria dado o início. Afirmações dessas retiram 
do cristianismo a Revelação, que lhe constitui o coração, e o situam no mesmo 
plano de mitologias ou religiões cujos especialistas praticam a fenomenologia ou 
a história. Além e acima de tudo, explicações assim não veem que, do helenismo 
ao cristianismo, há uma ruptura e não continuidade, e que o cristianismo nada 
tem a ver com uma filosofia que seria um produto da história, da qual ela com-
poria um momento.

Gostaríamos de sublinhar esquematicamente os diferentes pontos que per-
mitem compreender que, do helenismo ao cristianismo, existe uma solução de 

Helenismo e cristianismo

Jean Brun



33

continuidade posta em evidência, aliás, pelo fato de que os gregos viram na men-
sagem cristã a invenção de um deus insano adorado por charlatães.

1. Uma primeira oposição fundamental se encontra no centro de todas as 
reflexões que gravitam em torno da noção de Verdade. As filosofias gregas são 
filosofias do desvelamento que permitem ao discípulo aplicado um acesso à ver-
dade possibilitado por um saber ascensional que, no decorrer de diferentes etapas, 
conferirá a quem o tiver adquirido a contemplação da verdade. Repete-se com 
frequência, com o inoportuno Heidegger e a partir dele, que alétheia significa des-
velamento e implica um ato intelectual que traz à tona o que estava oculto. Todo 
o problema consiste, pois, em eliminar as cortinas que nos mascaram a verdade e 
tirar os véus que nos impedem de vê-la. Para Platão, as duas principais cortinas 
que nos impedem de ter acesso à verdade são a sensação e a opinião, das quais 
devemos nos desfazer. Para Aristóteles, são os vícios de raciocínio e os sofismas 
que nos detêm no caminho que conduz à verdade, caminho sobre o qual Parmê-
nides cantara em termos líricos. Quer coloquemos a ênfase nos erros de juízo, 
como fizeram os estoicos, quer a coloquemos nas superstições, como fizeram os 
epicureus, de toda maneira a posse ou contemplação da verdade é prometida ao 
filósofo que lhe poderá ter acesso graças a uma ascese intelectual que o conduz na 
boa estrada, ao longo de um percurso quase iniciático.

Por isso, estas filosofias do desvelamento têm um ponto em comum: todas 
afirmam que o homem é capaz de “identificar-se com Deus”, mesmo que seja 
só por um curto instante. A ideia e a fórmula correspondente se encontram em 
Platão e em Aristóteles, e mesmo entre os estoicos e os epicureus, para os quais 
o sábio é como um deus vivo sobre a Terra. Mas esta ideia chega a seu apogeu 
com Plotino. Seu discípulo e biógrafo Porfírio nos diz que Plotino, em repetidas 
ocasiões ao longo da vida, “viu”; como observa muito bem Henri-Charles Puech, 
o plotinismo é uma mística da imanência que se desdobra no contexto de uma 
metafísica da transcendência. Para Plotino, de fato, no trecho final do percurso 
ascensional o contemplador se torna semelhante à verdade ou ao Deus que ele 
contempla. Por isso, Plotino nos exige despojar-nos das escórias que escondem 
a bela estátua que somos, a fim de nós próprios nos tornarmos o Deus. Em tal 
filosofia, que teve importância considerável entre os teólogos da Idade Média,  
sobretudo por intermédio de Pseudo-Dionísio Areopagita, a salvação está pre-
sente, só se devendo tomar consciência dela; basta inverter o êxtase catastrófico da 



34

processão, que nos faz passar do Uno ao Múltiplo ao nos precipitar na matéria e 
no mal, para eliminar esta queda, tendo em vista um êxtase ascensional que con-
duz à contemplação daquilo que está além da essência e da existência.

O homem pode, portanto, produzir sua “salvação” por seus próprios esforços, 
por causa da aquisição de um conhecimento purificador e salvador; ele não tem 
nenhuma necessidade de um intermediário, de um Mediador, nem de Graça. 
Neste ponto, Aristóteles, para o qual Deus move o mundo e o toca, não podendo 
ser por ele tocado, afirma, porém, que às vezes podemos nos identificar com esse 
Deus “separado”, nem que seja por um breve momento.

Esta concepção da verdade nada tem a ver com aquela que a mensagem 
cristã nos traz. Para o cristianismo, a Verdade não está nem no homem, nem fora 
do homem; é o homem que está na verdade, dela não sendo nem privado, pois foi 
criado à imagem de Deus, nem possuidor, pois é o ser da queda. Quando Pôncio 
Pilatos perguntou: “Que é a verdade?”, ele o fez enquanto cético desiludido que 
sabe que todos os filósofos pretendem dar uma definição da verdade sem, no 
entanto, conseguirem entrar em acordo entre si. A mesma questão poderia ser 
encontrada atualmente na pena dos partidários da filosofia analítica ou de algum 
discípulo de Wittgenstein. De bom grado, eles definiriam, portanto, a verdade 
como a expressão de uma coerência lógica intra- ou interproposicional; quanto 
aos positivistas, eles fariam da verdade um sistema de fórmulas dedutivamente 
demonstradas e experimentalmente provadas.

Mas é possível imaginar que a questão: “Que é a verdade?” foi bradada, à 
maneira de Nietzsche, como um grito de desespero à espera de uma resposta 
totalmente diferente daquela proposta pelos lógicos ou pelos eruditos. Quan-
do Jesus falava, costumava utilizar a fórmula: “Em verdade vos digo”; quando  
nomeou seus discípulos, disse que eram “da verdade”. A verdade é, pois, o que faz 
o homem, mas o que o homem não pode fazer; o homem não lhe é nem o inven-
tor nem o autor, mas deve ser-lhe a testemunha. Tal mensagem não se encontra 
em parte alguma nas filosofias gregas.

2. As filosofias gregas são filosofias da interioridade que pensam que a verda-
de se encontra no homem, mas que ele a esqueceu e não sabe mais como encon-
trá-la. É preciso, pois, um guia que o leve pela mão para o interior de si próprio, 
até ao ponto em que ele redescobrirá o que as águas do Lete tinham há muito 
encoberto. É assim que Sócrates compara seu trabalho ao de sua mãe, a parteira 



35

Fenarete, dizendo que sua tarefa é fazer com que seu interlocutor encontre a ver-
dade oculta que se ocultava em si mesmo. Por isso, Sócrates não cessa de afirmar 
que “aprender é rememorar” e que o saber é reminiscência; assim, Sócrates pode 
fazer sua a célebre máxima inscrita no frontão do templo de Delfo: “Conhece-te 
a ti mesmo”.

As Escrituras, pelo contrário, não cessam de nos alertar contra todas as enga-
nosas aparências do verdadeiro que poderíamos extrair de uma reflexão sobre nós 
mesmos: “Cuida, então, para que a luz que há em ti não sejam trevas”. Para um 
Plotino, por sua vez, que se situa explicitamente nas antípodas do cristianismo, 
trata-se de mergulharmos em nós mesmos, certamente não para nos afirmarmos 
como indivíduos, mas para descobrirmos a fonte da luz interior capaz de nos 
ligar ao Uno, que nos libera dessa individualidade. No cristianismo, a luz vem 
a nós quando Deus ilumina, mas nós somos incapazes de acendê-la por nossas 
próprias forças e, consequentemente, toda oração é um apelo à libertação. Se o 
êxtase plotiniano pode conduzir ao iluminismo que leva o indivíduo a pensar 
que ele, finalmente, tornou-se Deus, a iluminação da mensagem cristã faz nascer 
um novo homem, e o “caminho de Damasco” nada tem a ver com um percurso 
iniciático qualquer enchendo o sábio ou o místico com as bênçãos do conheci-
mento iluminante.

3. A concepção grega da verdade, bem como a ideia segundo a qual o saber é 
uma reminiscência que nos permite encontrar a fonte perdida, acabam por definir 
a virtude como saber. Sem dúvida, Sócrates não cessa de denunciar as pretensões 
dos sofistas, para os quais a virtude era uma habilidade que eles bem fingiam 
ensinar da mesma maneira que a arte da retórica; contudo, Sócrates repete sempre 
que “nada é mau voluntariamente”. Se o mau se desvia do Bem, é porque o ignora; 
basta, portanto, esclarecer-lhe para que, guiado por um saber iluminador, ele se 
separe desse mal que era apenas a paga de sua ignorância.

Aqui começa a arraigar-se a ideia segundo a qual omnis peccans est ignorans 
[todo pecador é ignorante], ideia que se acharia em Descartes, para quem bastará 
julgar bem para fazer bem. Kant virá a adotar por um tempo o mesmo ponto de 
vista, pensando que uma boa pedagogia e uma boa política devem conseguir livrar 
os homens dos males que sofrem e que são da competência de uma terapêutica 
dispensada por um saber corretamente aplicado. Mas, logo em seguida, ele virá, 
enfim, a abandonar este otimismo que equivale a pensar que a salvação pode 



36

ser produzida pelas obras, daí chegando a considerar o “mal radical” que muitos  
jamais lhe perdoaram.

Kierkegaard muito admirava a Sócrates, mas repreendeu-lhe este otimis-
mo do saber, totalmente indiferente ao problema da tentação e do mal radical.  
Encontramos em São Paulo (Romanos 7) uma célebre passagem que Racine  
admiravelmente traduziu em um de seus Cânticos espirituais:

“Ai! minh’alma contra mim clama,
Onde encontrarei a paz?
Quero, e meu querer se liquefaz:
Ela quer; mas ó miserável lama!
Sem fazer o bem que ama,
É o mal que odeio que faz.” (Trad. Marcelo Consentino)

O helenismo deixou de lado todo um aspecto da condição humana, tama-
nha sua confiança no homem e nos recursos do conhecimento. Encontraremos 
prolongamentos modernos de seu ponto de vista nesses pelagianismos tecnicistas 
para os quais o mal se reduz a uma doença que é da competência de técnicas sal-
vadoras capazes de exercer sua eficácia no domínio econômico, social, político e 
pedagógico. Daí, provêm aquelas histerias que tomam os salvamentos por Salvação, 
que reduzem a Miséria à pobreza e que pensam somente em termos de bens a 
adquirir ou distribuir.

4. A identificação possível do homem com Deus, graças a um saber que 
permite desvelar a verdade oculta e de vê-la de frente, está no ponto de partida 
das autodivinizações do homem que secularizará a ideia de Deus, para afirmar 
com Feuerbach que “não há outro deus para o homem, senão o próprio homem”. 
Tais deificações da humanidade foram reforçadas pelos sociologismos que  
levam a uma antropologização implícita do Messias, a uma socialização de 
Deus e a uma divinização do coletivo. Por razões publicitárias, políticas e epis-
temológicas, afirma-se de bom grado hoje em dia, segundo e em seguida a  
Diderot, que “a vontade geral não erra jamais” e que milhões de pessoas não 
podem enganar-se. Tanto é assim que estes universais modernos que são a  
Sociedade, a Humanidade, a Raça, o Partido, a Classe, o Plano etc. tornaram-se 
novos Moloques aos quais os homens são sacrificados nos altares da Economia, 
da Ciência, da Técnica e do Progresso.



37

Como bem salientou Kierkegaard, Cristo se dirigia a todos, mas nunca à 
multidão, pois a multidão grita sempre, e agora mais do que nunca: “Viva Barrabás!”. 
Kierkegaard especifica justamente que o homem é o único ser vivo do qual se 
pode dizer que o indivíduo vale mais do que a espécie. Não se trata aí de apelo 
a um egoísmo insuportável, mas de afirmação inspirada pela parábola da ovelha 
perdida. Hoje, ninguém se importa com a ovelha perdida; os guias profissionais 
só se interessam pelo rebanho. Eles afirmam que o rebanho precisa do pastor, 
quando, na realidade, são nossos modernos pastores que precisam do rebanho.

5. Tal é a razão pela qual se pode opor o helenismo e o cristianismo em outro 
ponto essencial, como já o fez de modo notável Anders Nygren. O amor (Eros), 
caro à filosofia grega, nada tem a ver com o amor (ágape) de que nos falam as 
Escrituras. No Banquete, Platão nos explica claramente que o amor se dirige 
não a pessoas, mas a qualidades, das quais estas são as depositárias; segundo 
ele, ama-se alguém por causa de sua beleza, sua inteligência etc. Mas, como dirá 
mais tarde Pascal, se alguém me ama por causa de minha beleza ou de minha 
inteligência, será mesmo que me ama? Não, pois a doença pode fazer desapare-
cer estas qualidades sem matar a pessoa. O amor descrito por Platão é um amor 
essencialmente desencarnador que não vê no outro nada além de um suporte, 
convenientemente tido como efêmero, para dádivas preciosas.

A ágape cristã nada tem a ver com um amor desses; Jesus não ama alguém 
por este ser amável; o amor que ele lhe traz é um amor-dádiva, um amor gratuito. 
Como escreve santa Teresa d’Ávila em um belíssimo poema místico onde ela 
canta o amor divino:

“O nada, tu unes ao ser infinito
E, sem escamoteá-lo, tu o transformas;
Nele nada achando digno de seu amor, tu o amas.
Por ti, nosso nada vira grandeza”.

6. Somos, assim, levados a sublinhar uma nova diferença radical entre o  
helenismo e o cristianismo. Em grego, não existe palavra que permita traduzir 
exatamente a palavra “pessoa”. A filosofia grega reflete sobre o indivíduo enquan-
to pertencente a um todo que o engloba, quer este todo se chame a Natureza, quer 
se chame a Cidade. A física estuda as relações dos indivíduos entre si e as relações 



38

que os ligam aos diferentes conjuntos dos quais fazem parte; por isso, a física 
aristotélica, assim como a lógica do mesmo filósofo, baseia-se em classificações. 
Quanto à moral e à política, elas estudam as relações que devem unir os cidadãos, 
na medida em que cada um pertence a um grupo social definido por uma língua, 
deuses, monumentos e história. A noção de pessoa, noção eminentemente cristã, 
não está no princípio das considerações sobre a parte e o todo. A pessoa é da in-
cumbência do sagrado, pois ela carrega em si a assinatura da criação, a imagem de 
Deus segundo a qual ela foi criada. Quem diz pessoa não diz, portanto, somente 
leis físicas ou jurídicas, mas respeito e amor, ideias absolutamente desconhecidas 
dos gregos. Que Jesus tenha dito ao bom ladrão com o qual, e não apenas ao lado 
do qual, ele morreu, que eles se encontrariam no reino do Pai, era ininteligível 
para um grego.

7. Atenas e Jerusalém diferem profundamente em outro ponto que Lev 
Chestov destacou com muita propriedade. Entre os gregos, os próprios deuses 
são submetidos às leis inexoráveis do Destino, que são impotentes para mudar; 
então, existem acima deles forças com as quais devem contar e às quais não podem 
opor-se; encontrar-se-á a mesma ideia no nível da ética, quando, no Eutífron de 
Platão, Sócrates diz que o santo não é santo porque os deuses o amam, mas que 
é precisamente porque o santo é santo que os deuses o amam. Uma ideia vizinha, 
herdada do helenismo, reaparece nos teólogos da Idade Média que afirmavam 
que a onipotência de Deus não podia, todavia, fazer com que aquilo que havia 
sido não houvesse sido. Mais tarde, Leibniz racionalizará tal posição, submetendo 
o teológico a uma espécie de Lógica absoluta: Deus não pode fazer que 2 + 2 não 
sejam 4, ele não pode criar vales sem criar, ao mesmo tempo, montanhas; Leibniz 
chega até a dizer que Deus não é o autor de seu próprio entendimento. Assim, 
ele tomou explicitamente o contrapé do ponto de vista de Descartes, segundo o 
qual Deus era o livre autor das verdades eternas: Deus poderia ter feito com que  
2 + 2 não dessem 4, ele teria, pois, criado um mundo diferente e nos teria dotado 
de um entendimento pelo qual tal proposição fosse verdadeira; Descartes se recusa 
a sujeitar Deus às leis de um Estige, por mais que fossem de essência racional.

Como o sublinha justamente Lev Chestov, em seu brilhante Athènes et 
Jérusalem (1937), as Escrituras nos mostram que Deus pode fazer que o que foi 
não houvesse sido: o Senhor dá a Jó todos os filhos e todos os bens que tinha 
perdido; Jesus ressuscita a Lázaro. Para Deus, não há tempo irreversível, nem 



39

Verdade transcendente à qual ele próprio estaria submetido; a Ressurreição e a 
Redenção triunfam sobre o tempo, ou seja, triunfam enfim sobre a morte. À luz 
de Occam, Lutero, Pascal, Kierkegaard e Dostoiévski, Chestov mostra que a Bíblia 
nos ensina que nada é impossível para Deus.

Se isto nos permanece ininteligível, é precisamente porque somente os ído-
los que forjamos nos são compreensíveis, pois eles só repetem aquilo que nós lhes 
ensinamos; por isso, nós os preferimos à Palavra de Deus: “O saber não liberta o 
homem, mas o torna escravo, entregando-o ao poder de verdades tão invencíveis 
quanto o Estige e tão petrificantes quanto o Estige. É somente ao superar em si 
a soberba (não o orgulho, mas o falso orgulho) — bellua qua non occisa homo non 
potest vivere [essa besta-fera com a qual, enquanto não for morta, o homem não 
consegue viver] — que o homem adquire a fé que desperta seu espírito adorme-
cido. É o que significa a sola fide de Lutero. Ele, assim como Pascal, vem na linha 
direta de Tertuliano, que tinha renegado todos nossos pudet, ineptum, impossibile, 
e de Pedro Damião, que, seguindo as Escrituras, teve a audácia de ver na cupiditas 
scientiae, na avidez com a qual nossa razão aspira às verdades gerais e necessárias 
(isto é, tão inexoráveis quanto o Estige), a fonte de todos os males e de todos os 
horrores da vida terrena”. Assim, Kierkegaard, para quem a fé ultrapassa todas as 
evidências, deixa o professor Hegel para ir até Jó e para afirmar que o começo da 
filosofia não é o espanto, como não cessavam de dizer Platão e Aristóteles, mas, 
sim, o desespero. Deus triunfa sobre tudo, não por simples poder, mas por amor.

8. É por esta razão que os gregos permaneceram profundamente estranhos à 
ideia de Criação. O Deus grego é um Demiurgo, um arquiteto que trabalha uma 
matéria já existente e que a organiza segundo finalidades múltiplas. É por isso que 
se acha em Aristóteles o esboço de uma filosofia da técnica, ou mesmo de uma 
filosofia do progresso, pontos que foram muito pouco destacados.

Aristóteles critica, de fato, seu mestre Platão, para quem o homem perma-
necia o mais desfavorecido dos seres vivos; Aristóteles insiste nesta ideia de que 
o homem tem sobre os animais o privilégio exclusivo de possuir uma mão que 
a natureza lhe deu, pois ele era o mais inteligente dos seres. Ora, esta mão lhe 
permite exercer funções múltiplas: pegar, apertar, modelar, tirar, empurrar — em 
suma, apropriar-se da natureza para vencê-la e modificá-la; por isso, Aristóteles 
diz que a mão é “a ferramenta das ferramentas”. Vê-se aí um ponto de vista essencial 
e novo, pois todos os instrumentos, todas as futuras máquinas, não serão nada 



40

além de projeções orgânicas da mão humana, à qual elas darão funções e poderes 
amplificados, tão ricos que Descartes nos convidará a “nos tornarmos como senho-
res e donos da natureza”.

Sendo assim, Aristóteles não vê mais no tempo o que leva todas as coisas 
rumo à decadência e rumo à morte, ideia familiar aos gregos, que sempre ligavam 
o devir e a corrupção; com Aristóteles, o tempo se torna o “benévolo auxiliar” 
das ações humanas, e o Estagirita insiste até mesmo na ideia de que nossas obras 
vêm se juntar àquelas de nossos predecessores, que, por sua vez, as completarão. 
O tempo, portanto, não é mais o que desfaz o homem, mas, sim, o que o faz, à sua 
maneira sendo ele também um demiurgo.

Esta linha de força, que, repetimos, tem sua fonte no aristotelismo, conduz 
aos prestígios do fazer e à ideia de uma salvação pelas obras, à qual nos submetem 
hoje todas as tiranias. As aplicações da técnica tornaram-se tão espetaculares e tão 
tentaculares que pensamos cada vez mais que tudo depende do fazer e que o ser 
nada mais é do que a soma de suas ações. A pergunta: “O que se deve fazer?” trans-
formou-se não no signo de uma preocupação com a eficácia, mas na marca de uma 
preguiça intelectual profunda; ela nos leva, com efeito, a pensar que tudo depende de 
reparadores especializados aos quais resta apenas confiar a nós próprios, pois eles 
sabem o que deve ser feito. Nós pensamos em termos de “panes” e de “consertos”, 
esperando passivamente que técnicos habilidosos nos consertem psicologicamen-
te, socialmente, economicamente, existencialmente, ontologicamente.

É por isso que nos lançamos nas mãos dos pilotos do tempo e dos enge-
nheiros da história. Em todos os domínios, esperamos que se nos deem receitas 
acompanhadas de suas instruções. Vê-se aí uma atitude essencialmente pagã que 
investe o saber e o poder de virtudes mágicas salvadoras.

Isto não deve, naturalmente, nos levar a concluir que não devemos fazer 
nada; devemos somente compreender que, se a ação é necessária, ele não é sufi-
ciente e, muitas vezes, permanece até mesmo irrisória. A grande poetisa Marceline  
Desbordes-Valmore relata um drama em termos bastante simples: “Ele não ama-
va. Eu amava”. O que fazer num caso parecido? Não há nada a fazer; o homem 
não tem o poder de fazer nascer no coração do outro um amor que ali não se 
encontra. O que fazer a alguém que chora a morte de um pai ou amigo, que se 
desespera no remorso aonde o afunda a lembrança de um erro cometido? Não há 
nada a fazer. Tais situações-limites não são da competência de nenhuma terapêutica 



41

humana, e tanto o saber quanto o fazer não podem constatar nada além de sua 
impotência fundamental diante da Graça e do Amor.

No fundo, um dos primeiros idólatras do fazer foi Simão Mago, que estava 
disposto a pagar para que lhe ensinassem a “fazer” milagres; ele estava em busca 
da receita, do “truque” supremo, e esperava que alguém competente lhe transmi-
tisse o saber adequado. Hoje, o homo technicus, herdeiro direto da promessa e do 
programa: “Vós sereis como deuses”, é ao mesmo tempo o Prometeu e o Sísifo 
do fazer. Nós podemos e devemos curar doenças de ordem física, econômica ou 
social, mas não podemos curar a própria existência: não há nada a fazer para nos 
curar da vida.

Entre os gregos, o prestígio do fazer não se encontrava no cerne de uma 
técnica ainda balbuciante e deveras elementar, na medida em que ela desconhecia 
os procedimentos que permitissem desencadear a energia, acumulá-la e trans-
portá-la, na medida em que ela desconhecia o motor; porém, tal prestígio coroa 
tudo que diz respeito à escatologia na mitologia grega. Um ensinamento mais ou 
menos secreto tinha, de fato, por pretensão dar a conhecer ao vivo qual deveria 
ser a sua conduta após a morte, quando entrasse no Reino do Além, devendo-se 
deixar guiar pelos espíritos psicopompos.

Em conclusão, poderíamos dizer que, se muitos teólogos e filósofos pensaram 
o cristianismo a partir de moldes intelectuais legados pelos filósofos gregos, assim 
também, muitas vezes, conceitualizaram e sistematizaram o cristianismo, seculari-
zando-o. Na medida em que o cristianismo traz a Mensagem da Revelação pelas 
Escrituras e pela Encarnação, ele fala ao mundo e no mundo, mas não com a voz 
do mundo. Não obstante, o mundo quer dar sua revanche, ao mesmo tempo que, 
por não recusar pura e simplesmente o cristianismo, tenta domesticá-lo. Neste 
sentido, o pensamento grego lhe foi útil, mas ele não viu que a Revelação cristã 
não tinha nada a ver com um desvelamento da Verdade.

A essência da história e da ação, programadas pelo Desejo do homem de 
refazer o Éden, pode ser condensada nesta fórmula: retiramo-nos rumo a, para 
esquecermos que fomos retirados de. Retirado do Paraíso, o homem quis dar sua 
revanche, buscando retirar-se para o Paraíso. É por isso que nós nos empenhamos 
em angelizar as partidas ao grito de “Marchons ! Marchons !”,1 pois entendemos 

1“Marchemos! Marchemos!”, alusão a verso do refrão d’A Marselhesa, o hino nacio-
nal da França. [N. do T.]



42

cada partida como o começo de uma realizadora marcha adiante, plena de pro-
messas salvadoras. Esquecemos, pois, que estas partidas são igualmente egressões 
ou saídas de… É assim que o homem constrói estradas de todo tipo, a fim de fazer 
da história a via real rumo ao que está para além da própria história; em outras 
palavras, exigimos à história que nos livre da própria história e nos conduza ao seu 
“fim”, invocado como o termo que executará a síntese dos contraditórios e porá 
termo a todas as alienações. Nem o templo de Delfo nem os Mistérios de Elêusis 
poderiam nos ensinar os meios de construir essa Jerusalém celestial que nossas 
mãos humanas são incapazes de edificar.

Traduzido por Djair Dias Filho.

* Originalmente publicado como “Hellénisme et Christianisme”, 
Hokhma 41 (1989), pp. 1-11.

Foi professor na Faculdade de Letras e Filosofia da 
Universidade de Dijon.

Sobre o autor

Jean Brun


