Uma critica biblica da justica
secular e da teoria critica

Timothy Keller

&l \"7
(YR\4

o AL

O problema que enfrentamos

ual justiga? Nunca houve pedidos mais intensos por justica do que aque-

les que estamos ouvindo hoje. Mas raramente as pessoas que pedem jus-

tica reconhecem que atualmente existem visées concorrentes de justica,
muit@siVezes em acentuada variagio, e que nenhuma delas alcangou um consenso
cultural, nem mesmo em um Unico pais como os EUA. Supor que todos adotario
sua visdo de justica (ao invés de alguma outra) simplesmente porque vocé estd
dizendo, é ser excessivamente confiante.

Justica biblica. Na Biblia, os cristaos tém um entendimento antigo, rico, robusto,
abrangente, complexo e atraente de justi¢a. A justica biblica difere de maneira signi-
ficativa de todas as alternativas seculares, sem ignorar as preocupacdes de nenhuma
delas. No entanto, os cristios sabem pouco sobre a justica biblica, apesar de seu
destaque nas Escrituras. Essa ignorancia estd gerando dois efeitos. Primeiro, grandes
faixas da igreja ainda ndo veem o ato de “fazer justi¢a” como parte de seu chamado
como crentes individuais. Segundo, muitos cristdos mais jovens, reconhecendo esse
fracasso da igreja e desejando corrigir as coisas, estdo adotando uma ou outra das

abordagens seculares de justica, o que introduz distor¢oes em suas praticas e vidas.

4



A historia da justica

As tradicées. Ninguém fez um melhor trabalho em termos de explicar nossa si-
tuagdo atual sobre a justica do que Alasdair Maclntyre, especialmente em seu
livro Whose Justice? Which Rationality?' Ele mostra que por tris de todo entendi-
mento de justica hd um conjunto de crencas filoséficas sobre (a) natureza e pro-
p6sito humanos (b) moralidade e (c) racionalidade pritica — ou seja, como sabe-
mos as coisas e justificamos as verdadeiras crengas. Em seu livro, ele traca quatro
tradi¢es histdricas bésicas de justica. Hé a tradigdo cldssica (Homero através de
Aristételes), a biblica (Agostinho através de Tomds de Aquino, que incorporou
parte das ideias de Aristételes), a iluminista (especialmente Locke, Kant e Hume)
— que preparou o terreno para a abordagem liberal moderna, a qual se fragmen-
tou em vidrias visbes concorrentes que lutam entre si em nossos dias.

Os primeiros pensadores do Iluminismo buscavam uma base para a moralidade

e ajustica, ndo em Deus ou na religido, mas em uma base que pudesse ser descober-

ta apenas pela razdo humana.? David Hume nio acreditava que isso fosse possivel.

"Ver Alasdair Maclntyre, Justice as Virtue: Changing Conceptions, capitulo 17, em Af~
ter Virtue: A Study in Moral Theory, 3. ed., University of Notre Dame Press, 2012 e Whose
Justice? Which Rationality? University of Notre Dame Press, 1988.

?A histéria do Iluminismo é complexa, e a maioria dos historiadores fala de “Ilumi-
nismos”, no plural. Todos os pensadores iluministas buscaram estabelecer valores morais
com base apenas na razio, sem recorrer 2 religido, como uma forma de ajudar as pessoas

a viver em paz em um pais, apesar das diferentes crengas religiosas. John Locke era um

5



Ele argumentou que nio existem normas morais ou absolutos fora de nés que de-
vemos obedecer, independentemente do que pensamos ou sentimos, e, portanto,
nio podemos descobri-los pela razio. Em vez disso, ele ensinou que a tnica base
para nossas decisdes morais nio era a razio, mas o sentimento — intui¢des morais
fundamentadas em grande parte em nossas emogdes, € no em nosso pensamen-
to. Hume “venceu” e hoje seus sucessores tém levado suas ideias a conclusio 1égica
de que todas as reivindicagbes morais sdo construtos sociais e, portanto, baseadas

em nossos sentimentos e preferéncias, e no em nada que seja objetivo.’ *

cristdo professo que acreditava em Deus e na “lei natural” — verdades morais incorpo-
radas no universo. Ele, porém, fazia parte do projeto iluminista, ou seja, mostrar que to-
das aquelas verdades morais de Deus podiam ser deduzidas apenas pela razdo. Portanto,
embora John Locke possa ser considerado um dos principais autores de nosso indivi-
dualismo ocidental moderno, ele nido pode ser diretamente acusado por nosso secula-
rismo. Para mais informacées sobre a corrosividade do individualismo que Locke nos
legou, consulte Robert Bellah, ez a/, Habits of the Heart: Individualism and Commitment in
American Life, With a New Preface, University of California Press, 2008.

‘Hume nido era um relativista moral. Ele nio disse “vocé tem a sua verdade e a sua
moralidade e eu tenho a minha”. Ele acreditava nas verdades morais, embora nio fossem
objetivamente verdadeiras (independentemente de nossos sentimentos e intui¢des), ele
ainda acabava tendo uma espécie de estabilidade porque pensava que os sentimentos das
pessoas sobre o certo e o errado coincidiam quase completamente. E uma vez que concor-
damos amplamente, por exemplo, que o assassinato é errado — podemos entio dizer que
¢ errado, mesmo que um determinado individuo possa sentir o contrério. No entanto, os
problemas com a visio de Hume sdo enormes. Primeiro, se a Ginica base para a moralidade
¢ que nossos sentimentos e intui¢des morais compartilhados se alinham, o que acontece
quando eles nio estdo alinhados? Depois de Hume, ndo ha como voltar a “raciocinar jun-
tos” — seja por meio do principio do interesse préprio ou por dedugio da lei natural. Em
segundo lugar, se a Unica base para a moralidade é a maioria das sensibilidades humanas,
entdo como vocé pode denunciar a injustica da maioria cometida contra uma minoria? Se
a escravidao fosse aceitdvel para as intui¢des morais da maioria das pessoas (e assim foi por
milhares de anos), entdo nio poderia haver nada de objetivamente errado com ela. E com
base em que alguém poderia dizer a maioria: “Isso é errado e deveria parar” Se Hume
estiver certo, ndo hd base para um movimento de justica como esse. De acordo com as
premissas de Hume, no final, a moralidade realmente se torna relativa.

*Para mais informagoes sobre o Iluminismo e a moralidade: Em nosso tempo, muitas
pessoas seculares esforcam-se para encontrar uma base para a moralidade que nio esteja

enraizada na religido, mas que, no entanto, nio acabe em um relativismo baseado apenas

6



O fracasso do projeto iluminista. Maclntyre, no entanto, mostra como isso é pro-
blematico. O consenso social sobre moralidade e justica que os pensadores ilu-
ministas acreditavam que poderiam alcangar deixando a religido para trds nio foi
concretizado, e Maclntyre explica o porqué. Em sua famosa ilustragio do relégio
de pulso, ele mostra que é impossivel determinarmos se um relégio é “bom” ou
“ruim”, a menos que saibamos gual ¢ o propésito dele. Seu propésito é martelar
pregos ou nos dizer a hora?® Sem conhecer o zelos ou o objetivo do relégio, é
impossivel fazermos qualquer avaliagio.

Da mesma forma, a menos que saibamos qual é o propésito dos seres hu-
manos, nunca chegaremos a um acordo sobre o que constitui um bom e um mau
comportamento e, consequentemente, sobre o que constitui justica. A visdo secu-
lar ¢ que os seres humanos estdao aqui por acaso. Nao estamos aqui para nenhum
propésito. Mas, se for esse o caso, nio hd uma boa maneira de argumentar coeren-
temente sobre premissas e crengas seculares relacionadas ao mundo de que qual-
quer comportamento em particular é errado e injusto. Nesse caso, os direitos
humanos nio se baseiam em nada além do que algumas pessoas sentem que sio
importantes. Entretanto, nem todo mundo possui o mesmo sentimento. O que
vocé diz as pessoas que nio acreditam e nio honram os direitos humanos? Por
que os seus sentimentos devem ter precedéncia sobre os de outra pessoa? Depois
de David Hume, nenhuma teoria moderna da justi¢a tem outra resposta para isso

a ndo ser dizer: “porque nés dizemos que ¢ assim que funciona”.

O problema das fundacdes

Muitas pessoas seculares reagem a Maclntyre dizendo que nio precisamos de
nenhuma base para os direitos humanos, pois “todo mundo sabe” que cuidar dos
direitos dos outros é apenas “senso comum”. Abaixo hd um trecho de uma entre-
vista dialogal (levemente editada por mim) entre Christian Smith, autor de Azheist

Owerreach, e um ateu em um podcast chamado “Life After God”.

em nossos sentimentos. O projeto tem sido encontrar uma base cientifica e empirica para
a moralidade. Mas esse esfor¢co nio teve nenhum sucesso. Ver James Davison Hunter
e Paul Nedelisky, Science and the Good: The Tragic Quest for the Foundations of Morali-
ty, Yale, 2018. Ver também Christian Smith, Azheist Overreach: What Atheism Can’t De-
liver, Oxford, 2018. Por fim, para um resumo geral da visdo, consulte Philip Gorski,
Where Do Morals Come From? Public Books, 15 de fevereiro de 2016.

*Maclntyre, After Virtue, 57-59.



Smith: Hd uma diferenca entre ter um instinto de que ¢ errado deixar as pessoas
passarem fome sem ajudd-las; outra coisa € insistir que devemos fazer os sacrificios ne-
cessdrios (que geralmente sio enormes) para evitar o sofrimento. Se um povo diz: ‘[Por
que devemos ajudar os outros?| O que acontece além de nossas fronteiras nio € problema
nosso” — o que a [pessoa secular| diz a eles?

O padrio nio ¢ “temos um regime para forcar as pessoas a se sacrificarem pelos
outros?” mas sim se temos uma base para persuadir um cético razodvel que pergunta
por que devo me preocupar com eles?” Além de ter uma logica explicativa sobre o por-
qué € errado deixar pessoas passarem fome, vocé teria também uma motivacdao legitima
para que elas sejam motivadas a fazer os sacrificios necessdrios para ajudd-las? Sem os
dois, ndo se pode ter um conjunto de valores morais em uma sociedade. E se vocé é [es-
tritamente secular|, ndao acho que os tenha. Nao estou dizendo que os ateus nio podem
escolher ser bons, mas quando o fazem, ¢ uma preferéncia subjetiva arbitrdria, nao uma
visdo racionalmente fundamentada que tem poder persuasivo sobre as outras pessoas.

Ateu: Isso ndo faz sentido para mim. Eu s acho que, como as pessoas sio seres
humanos, elas devem ser tratadas com justica. Sei como € ser tratado com bondade e
maldade. Sei que os outros se sentem da mesma maneira, entio quero tratd-los com
dignidade e respeito porque € isso que eu gostaria. Ndo tenho uma fonte objetiva para
a dignidade das pessoas — ela se baseia no fato de que eu gostaria de ser tratado dessa
maneira. Por que isso ndo € atraente para um cético razodvel? Por que preciso de mais
razao/justificativa do que isso? Parece senso comum.

Smith: Eu nao acho que isso seja um raciocinio logico. Isso ndo ¢ um argumento,
mas uma sensibilidade. E esse tipo de sensibilidade (sobre amor e direitos humanos) estd
nas correntes continuas de alguns milénios de uma heranga cultural que é poderosamente
influenciada pelo cristianismo e pelo judaismo. E isso que permite que esses ideais facam
sentido para vocé. Se eu me preocupo com alguma coisa, me preocupo com isso. Esses ide-
ais morais — de amar o proximo e de honrar seus direitos humanos, independentemente
de quem sejam ou de onde sdo — fazem sentido para nds agora. Mas se eles sio (como
eu acho que pode ser demonstrado) baseados na heranca cultural da religido [baseada
na visio de mundo que nossa cultura costumava ter], serd que esses ideais morais fardo
sentido para os nossos netos, na medida em que a religido continue em declinio? Serd
que eles simplesmente ndo irdo perguntar: “Claro que me importo com o meu néio-so-
frimento, mas por que devo me preocupar com o ndo-sofrimento de outra pessoa?” O

[secularismo] nio tem uma boa resposta para essa pergunta.

8



O ateu estd dizendo a Smith que ¢ apenas senso comum ou racional di-
zer: “Quero ser tratado desta maneira, portanto, eu deveria tratar os outros dessa
maneira.” Smith diz que isso ndo é um raciocinio légico. Vocé pode achar que a
regra de ouro estd certa, mas por que alguém deveria se sentir da mesma maneira

que vocé?

Um breve esboco da justica biblica

Para comparar a justica biblica com as alternativas seculares, segue abaixo um

breve esbogo das facetas da justica biblica.®

1. Comunidade: outras pessoas tém o direito de reivindicag¢ao sobre
minha riqueza, entio devo dar voluntariamente.

A Biblia descreve o mundo humano como uma comunidade profundamente
inter-relacionada. Portanto, as pessoas piedosas devem viver de tal maneira que a
comunidade seja fortalecida. Bruce Waltke, erudito na drea de Antigo Testamen-
to, coloca todos os ensinamentos sobre “os justos” no livro de Provérbios em um
principio conciso e prético: “Os justos (saddig) estdo dispostos a se prejudicar a
fim de beneficiar a comunidade; os impios estdo dispostos a prejudicar a comu-
nidade a fim de se beneficiarem”.” As leis da colheita no Antigo Testamento sio
um exemplo disso (Deuteronémio 24.17-22). Os proprietirios de terras eram
ordenados a nio maximizarem os lucros, nio devendo colher todos os molhos,
azeitonas ou uvas. Em vez disso, o proprietirio deveria deixar produtos no cam-
po para que os trabalhadores e os pobres colhessem pelo seu trabalho, e nio por
caridade. Quando o texto diz que os molhos, as azeitonas e as uvas “serdo para’
os pobres, ele usa uma frase hebraica que indica propriedade. Tratar todos os seus
lucros e ativos de maneira individualista é um erro. Tendo em vista que Deus pos-
sui toda a sua riqueza (vocé é apenas um administrador dela), a comunidade tem
alguma reivindicagio sobre ela. No entanto, essa riqueza nio deve ser confisca-

da. Vocé deve reconhecer a reivindicag¢io e, de maneira voluntaria, ser radicalmente

“Como disse, este ¢ apenas um breve esbogo. E possivel que publiquemos um artigo
com um relato biblico-teolégico muito mais completo da justica em breve.

"Bruce K. Waltke, 7he Book of Proverbs: Chapters 1-15, Eerdmans, 2004, 97. A cita-
¢do anterior é de Waltke citando JW Olley.



generoso. Essa visao de propriedade nio se ajusta bem com uma economia capi-

talista ou socialista.?

2. Equidade: Todos devem ser tratados de forma igual e com dignidade.

Levitico 24.22- “Uma mesma lei tereis; assim serd para o estrangeiro como para o na-
tural.” A palavra hebraica mesraim significa equidade e Isafas 33.15 diz: “o que fala com
retiddo [equidade, mesraim]; o que rejeita o ganho de subornos”. O suborno € injusto
porque, no comércio, na lei e no governo, ndo trata os pobres da mesma forma que os
ricos. Qualquer sistema de justica ou governo no qual decisdes ou resultados sejam
determinados pela quantidade de dinheiro que os partidos tém cheira mal perante
Deus. Outro exemplo de desigualdade sdo as praticas comerciais desleais. Levitico
19.13 e Deuteronémio 24.14-15 falam de saldrios injustos. Amés 8. 5-6 fala de “ba-
langas enganosas, vendendo até o refugo do trigo”. Economizar e fornecer um produto

inferior para ganhar mais dinheiro, mas nio atender aos clientes, é fazer injustica.

3. Responsabilidade corporativa: as vezes sou responsavel e envolvido
nos pecados de outras pessoas.

As vezes, Deus responsabiliza familias, grupos e nacdes pelos pecados dos
individuos. Daniel se arrepende dos pecados cometidos por seus antepassados,
embora nio haja evidéncias de que ele tenha participado pessoalmente deles
(Daniel 9). Em 2Samuel 21, Deus considera Israel responsivel pelas injusticas
cometidas aos gibeonitas pelo rei Saul, mesmo estando morto naquele tempo. Em
Josué 7 e Numeros 16, Deus considera familias inteiras responséveis pelo pecado
de um membro. Em 1Samuel 15.2 e Deuteronémio 23.3-8, ele mantém mem-
bros da geragdo atual de uma nagio paga responsivel pelos pecados cometidos
por seus ancestrais muitas geragoes antes. Por qué? Existem trés razoes.

Responsabilidade corporativa. A familia de Aci (Josué 7) ndo roubou, mas eles o

ajudaram a se tornar o tipo de homem que roubaria. A énfase da Biblia na importancia

0 ano do Jubileu (Levitico 25),as leis da respiga e a prépria defini¢io de saddig (“retidao”)
“sugerem uma critica severa [ao] 1) estatismo que desconsidera o precioso tesouro do
enraizamento pessoal, e [a0] 2) o individualismo desenfreado que protege os individuos
as custas da comunidade.” Craig Blomberg, Neither Poverty Nor Riches, Apollos, 1999,
46 (Publicado no Brasil sob o titulo “Nem Pobreza, Nem Riqueza: As Posses Segundo a
Teologia Biblica”, Ed. Esperanca, 2009).

10



da familia para a formagio do cariter implica que o resto da familia nao pode evitar
totalmente a responsabilidade pelo comportamento de um membro.

Participagio corporativa. A¢des pecaminosas moldam ndo apenas nds, mas
também as pessoas ao nosso redor. E quando pecamos, afetamos aqueles ao nosso
redor, o que reproduz padrdes pecaminosos — ainda que mais sutis — ao longo
de geracdes. Assim, do mesmo modo como em Exodo 20.5, Deus pune o pecado
pelas geragdes porque geralmente as geragdes posteriores participam de uma for-
ma ou de outra no mesmo pecado.’

Pecado institucionalizado. Os modos de vida socialmente institucionalizados
sdo pesados em favor dos poderosos e opressores em detrimento dos que tém me-
nos poder. Podemos citar como exemplos sistemas de justi¢a criminal (Levitico
19.15), praticas comerciais como empréstimos com juros altos (Exodo 22.25-27;
Jeremias 22.13) e saldrios injustamente baixos (Tiago 5.4) ou atrasados (Deute-
rondmio 24.14-15). Uma vez implantados, esses sistemas fazem mais mal do que

qualquer pessoa dentro do sistema possa pretender ou mesmo estar ciente.

4. Responsabilidade individual: sou definitivamente responsavel por

todos os meus pecados, mas nio por todos os meus resultados.
Meus resultados. A Biblia ndo ensina que seu sucesso ou fracasso se deve inteira-
mente a escolhas individuais. A pobreza, por exemplo, pode ser provocada por
falhas pessoais (Provérbios 6.6-7; 23.21), mas também pode existir por causa de
fatores ambientais, como fome ou praga, ou pura injusti¢a (Provérbios 13.237; cf.
Exodo 22.21-27). Portanto, nio estamos no controle completo de nossos resul-

tados de vida.

*Veja como o favoritismo nocivo que Abraio demonstrou entre seus filhos foi
reproduzido tanto em Isaque quanto em Jaco, com um efeito terrivel. (Génesis 12-50).

Provérbios 13.23: “No campo nio arado do pobre, hd abundéancia de alimento, mas
isso é destruido pela injustica”, Waltke, 549-550. “No campo ndo arado... hd abundincia”
refere-se 4 terra tdo produtiva que produz frutos mesmo quando nao é arada. “...abunddin-
cia de alimento” significa que os pobres estdo trabalhando duro para colhé-los. Entdo, por
que eles sio pobres? “.. isso € destruido pela injustica [Heb lo mishpat |”. Eis trés possiveis
causas da pobreza: ambiental, pessoal e social. De acordo com Provérbios, as vezes a po-
breza ¢é causada por poucos recursos, as vezes pela irresponsabilidade pessoal. Mas aqui

vemos que a pobreza pode ser causada por pura injustica, sem nenhuma culpa dos pobres.

11



Meus pecados. Apesar da realidade da responsabilidade corporativa e do mal,
a Biblia insiste que, em ultima andlise, nossa salvagio estd no que fazemos como
individuos (Ezequiel 18). Existe um equilibrio assimétrico entre responsabilidade
individual e corporativa. Deuteronémio 24.16 diz que, na lei humana comum,
devemos ser responsabilizados e punidos por nossos préprios pecados, nio pelos
pecados de nossos pais. De fato, somos o produto de nossas comunidades, mas
nio totalmente, pois podemos resistir a seus padrées. Ezequiel 18 é um estudo
de caso do que pode acontecer se colocarmos muita énfase na responsabilidade
corporativa: ela conduz ao “fatalismo e a irresponsabilidade™!. A realidade do
pecado corporativo nio absorve a responsabilidade moral individual, nem nega
a realidade do mal corporativo. Negar isto (ou negar amplamente isto) ¢ adotar

uma das visoes seculares de justica, e nio uma visdo biblica.'?

5. Defesa e apoio: devemos ter uma preocupacio especial com os pobres
e os marginalizados.
Embora nio devamos mostrar parcialidade a ninguém (Levitico 19.15), devemos

ter especial preocupagio pelos impotentes (Isafas 1.17; Salmo 41.1). Isso ndo ¢é

Wohn B. Taylor, Ezekiel: An Introduction and Commentary, Tyndale, 1969, 147.

“Durante séculos, os estudiosos da Biblia reconheceram o equilibrio entre
responsabilidade corporativa e individual na Biblia. Por virias décadas, houve uma visio
de que Deus s6 lidava com Israel em termos corporativos, e nunca em termos individuais,
e que, portanto, Ezequiel 18.1-32 era uma inovagio. Veja Gordon Matties, Ezekie/ 18
and the Rbhetoric of Moral Discourse, Society of Biblical Literature, 1990, para mais in-
formagoes sobre esse debate. Essa visdo ¢ agora amplamente abandonada por ser muito
simplista. Ver Daniel Isaac Block, 7he Book of Ezekiel, Chapters 1-24, Eerdmans, 1997,
p- 556. Para comecar, textos anteriores, como Deuteronoémio 24.16, exigiam que os juizes
ndo considerassem as pessoas responsiveis pelos pecados dos pais ou dos filhos. Hoje,
portanto, a maioria dos estudiosos entende que ha responsabilidade corporativa e indivi-
dual pelo pecado na Biblia. Apesar desta longa histéria de interpretagio, hd muitos hoje
que continuam a insistir que qualquer professor que ensine a Biblia e fale sobre o pecado
corporativo e de responsabilidade estd lendo as Escrituras com lentes liberais ou marxis-
tas modernas. As vezes, eles admitem que Israel foi muitas vezes julgado corporativa-
mente, mas argumentam que Deus néo faz isso com o resto de nés. Isso ignora o fato de

que Deus também considera outras nagées responsaveis pelos pecados de seus ancestrais
(Deuteronémio 23.3-4; Amés 1.1-2: 5).

12



uma contradi¢io. Provérbios 31.8-9 diz: “abre tua boca em favor do mudo, em
favor do direito de todos os desamparados”. A Biblia nio diz “fale pelos ricos e
poderosos” — nio porque eles sio menos importantes como pessoas diante de
Deus, mas porque eles ndo precisam que vocé faga isso. As condigdes ndo sio
iguais e, se no advogarmos pelos pobres, nio haverd igualdade. Nesse aspecto de
justica, procuramos dar mais capital social, financeiro e cultural (poder) as pessoas
com menos.

Jeremias 22.3 diz: “livrai da mao do opressor aquele que estd sendo explo-
rado por ele... estrangeiros, 6rfaos ou vitvas...” Jeremias estd destacando grupos
de protec¢do de pessoas que nio podem se proteger dos maus-tratos da maneira

como os outros. (cf. Zacarias 7.9-10).

Memorial de Martin Luther King Jr. em Washington D.C.

O espectro das teorias da justica

Ao delinear brevemente as descri¢des alternativas de justica que operam em nossa

cultura, é inevitdvel cairmos em uma simplificagdo excessiva.’ Ainda assim, existe

BE devemos ter em mente que as teorias da justica ndo sio necessariamente ca-
tegorias politicas. Tanto os conservadores quanto os progressistas (/iberals) podem, por
exemplo, habitar qualquer uma das trés facetas de justiga biblica.

13



um amplo consenso de que algo préximo as quatro categorias de justica a seguir
operam em nossa cultura.'

Todas as teorias desse espectro sdo seculares, compartilhando duas supo-
sices. (a) Primeiro, diferentemente de Martin Luther King Jr. (veja “Carta
de uma Prisdo em Birmingham”), todas essas teorias pressupdem que nio hd
absolutos morais transcendentes sobre os quais basear a justica. Essas teorias
acreditam no “quadro imanente” de Taylor” de que nio existe uma realidade
sobrenatural e, portanto, os valores morais e a defini¢do da prépria justica sio
inventados pelos seres humanos. (b) Todas essas teorias veem a natureza hu-
mana como uma tdbula rasa que pode ser totalmente remodelada por meios
humanos, e ndo como uma natureza dada por Deus que deve ser honrada para

que possamos nos desenvolver.

INDIVIDUALISMO COLETIVISMO
(Locke, Hume) (Marx)
Vocé é inteiramente o produto Vocé é inteiramente o produto
de suas escolhas individuais de forgas e estruturas sociais
LIBERTARIANISMO LIBERALISMO UTILITARISMO POS-MODERNISMO
Basicamente, justica Basicamente, justica Basicamente, justica Basicamente, justica
tem a ver com tem a ver com tem a ver com tem a ver com
LIBERDADE EQUIDADE FELICIDADE PODER

“Estou basicamente seguindo Michael Sandel, que enumera quatro teorias da jus-
tica em seu livro Justice: What’s the Right Thing to Do?, Farrar, Straus and Giroux, 2009
(Publicado no Brasil sob o titulo “Justica: O Que é Fazer a Coisa Certa?”, Ed. Civiliza-
¢do Brasileira, 2011): Libertarianismo (Robert Nozick), Utilitarismo (John Stuart Mill),
Liberalismo (Kant/John Rawls) e Etica da Virtude (Aristételes/MacIntyre). Nao tratei
da ética da virtude e da teoria da justica desta escola porque, embora tenha tragdo entre
alguns intelectuais, atualmente néo é culturalmente influente. Em seu lugar, inseri a Poli-
tica de Identidade, baseada na teoria critica pés-moderna. Este é novo personagem muito
influente que nio era tio importante quando Sandel escreveu o livro. Portanto, minhas
quatro categorias sdo — Justica libertdria, Justica liberal, Justica utilitarista e Justica pds-
-moderna. Eu explico em uma nota de rodapé abaixo porque acho justo chamar a tltima
visdo de pés-moderna.

BCharles Taylor, A4 Secular Age, Harvard, 2007 (Publicado no Brasil sob o titulo
“Uma Era Secular”, Ed. Uninsinos, 2010).

14



1. Justica libertaria — “Liberdade” Uma sociedade justa promove a liberdade
individual.

Essa visdo, defendida recentemente por Robert Nozick, acredita em um pe-
queno nimero de direitos individuais, mas nio em titularidades (entitlement the-
ory). As pessoas tém o direito de ndo serem prejudicadas, tém um direito absoluto
a propriedade privada, se justamente merecido, e aos direitos de liberdade de
expressdo e livre associagdo. A primeira maneira de proteger esses direitos ¢ ter
um governo pequeno, ji que impostos altos sio injustos, uma violagio do direito
a propriedade privada, e o governo de larga escala inevitavelmente procura regular
o discurso, o pensamento e a associagio.

A segunda maneira de proteger esses direitos é ter um mercado livre nio re-
gulamentado. A visdo libertdria é altamente individualista, baseada na suposicio
implicita de que todo ser humano pertence a si préprio e que os resultados da vida

de qualquer pessoa dependem totalmente de suas escolhas e esforgos individuais.'®

Breve andlise biblica:
Primeiro, essa visdo nega a complexidade de quem somos — isto ¢, individuos ainda
incorporados em comunidades instituidas por Deus (familia, estado) e criados a
imagem de um Deus que ¢ trés em um. A Biblia equilibra a liberdade individu-
al com a obriga¢do de comunidade. Diferentemente da Biblia, o libertarianismo
nega ou menospreza o papel das for¢as sociais opressoras no que se refere aquilo
que torna as pessoas pobres, recusando-se a ver como o pecado cria condig¢ées des-
niveladas de igualdade nas quais a mera liberdade individual ndo pode remediar.
Segundo, nega a doutrina da universalidade do pecado. Embora o pecado humano
esteja em toda parte e corrompa todas as coisas, essa posi¢do enxerga as capacidades

mids do governo, mas nio tanto as capacidades mas do mercado de capitais.

1%Os direitos naturais “lockeanos” s@o o direito a vida, a liberdade e a propriedade
privada. Em sua obra Second Treatise of Government (“Segundo Tratado Sobre o Go-
verno”), John Locke argumentou que as pessoas tém o direito de ter suas vidas fisicas
protegidas e preservadas e de serem livres para escolher como querem viver, desde que
nio prejudiquem a liberdade de outros e o direito a propriedade. Isso incluia ndo apenas
a propriedade privada, mas, como argumentou Locke, cada pessoa possui a si mesma.
Alguns argumentam que esses sdo “direitos negativos” porque, conforme formulados, sio
principalmente o direito de que certas coisas 740 nos acontegam (por exemplo, assassinato,

prisio sem julgamento, roubo e regulamentagio excessiva de comportamento).

15



Terceiro, tem um entendimento sub-biblico de liberdade. O libertarianismo
geralmente vé a liberdade em termos totalmente negativos — ¢ a liberdade de
algo. Mas fomos criados por Deus para amar a ele e ao préximo, nao apenas para
interesse proprio, e, quanto mais fazemos aquilo para o qual fomos criados, mais
livres seremos.

Por ﬁm, 0 entendimento dessa visdo acerca dos direitos absolutos sobre a proprie-
dade e sobre o eu ndo se enquadra na visdo biblica da criagio. Pertencemos a Deus
(ndo a nés mesmos), e também pertence a ele tudo aquilo que temos. Tudo o que
temos ¢, em ultima andlise, um presente de Deus e deve ser compartilhado.

2. Justica liberal — “Equidade” - Uma sociedade justa promove a justia para todos.

Essa visdo, mais recentemente defendida por John Rawls, expande muito
a ideia de direitos humanos naquilo que os libertirios chamariam de titularida-
des da justica (entitlement theory).'” Os liberais também acrescentam os direitos
sociais ou “econdmicos” (direito a uma educagio, a assisténcia médica) aos di-

reitos de liberdade (direito de expressio, propriedade, religido).'® A justificativa

7Sandel vé a visio de Rawls como sendo construida sobre o conceito de direitos
defendido por Immanuel Kant, que tem um entendimento muito mais robusto do que
Locke. (Sandel, Justice, 140) O “imperativo categérico” de Kant, que insistia que cada
individuo, em virtude de serem criaturas racionais, tinha que ser tratado “ndo como um
meio para um fim, mas como um fim em si mesmo”. Muitos tém apontado que esta
¢ basicamente uma versio da doutrina da imagem de Deus do cristianismo, mas ela
fica aquém. Qualquer conceito de direitos baseado em capacidades identificadas (como
racionalidade ou capacidade de fazer escolhas) permite a alguém a alegagio de que al-
gumas pessoas (pessoas senis, criangas, pessoas com deficiéncia) que nio possuem a ca-
pacidade identificada ndo tém direitos. Ver Nicholas Wolterstorff, Capitulo 15 - Is a
Secular Ground of Human Rights possible? em Justice: Rights and Wrongs, Princeton, 2010,
223-241.

¥Para um exemplo do conflito sobre “direitos econémicos e sociais”, veja a recente
controvérsia sobre a Comissdo de Direitos Inaliendveis do secretirio de Estado Mike
Pompeo. A comissdo priorizou os direitos “lockeanos” — liberdade de expressdo, liber-
dade religiosa e os direitos de propriedade privada sobre os direitos sociais e econdmi-
cos. A grande imprensa reagiu com choque. Mas a polémica nada mais é do que a tltima
versio do velho debate entre Robert Nozick e John Rawls sobre o que é considerado
“direitos”. Sem compreender o pano de fundo ideolégico e histérico, os jornalistas ndo
conseguiam entender o que estava acontecendo. Ver New York Times, 16 de julho de 2020:

«Pompeo diz que a politica de direitos humanos deve priorizar os direitos de propriedade

16



de Rawls para esses direitos se dd nos seguintes termos: ele argumenta que, se as
pessoas tivessem que conceber uma sociedade por trds de um “véu de ignorancia”
— sem saber onde seriam colocadas (sem saber qual raga, género, status social,
etc. elas teriam) — todas elas, valendo-se de interesse préprio puro e racional,
planejariam uma sociedade em que houvesse medidas legais significativas para
redistribuir a riqueza daqueles que nasceram em comunidades pobres e para
estabelecer muitos outros direitos econémicos e sociais. Somente esse tipo de
sociedade seria justa e racional. Uma vez estabelecido que os direitos econ6-
micos e sociais sao vilidos, entdo, na visdo liberal, nio hi necessidade de haver
qualquer consenso sobre valores morais na sociedade. Nio ¢ necessdrio que todos
concordem sobre o que é o Bern. Em vez disso, honrar os direitos humanos in-
dividuais se torna o tnico padrio moral necessdrio (e negéd-los torna-se o inico
pecado). Desta forma, as pessoas serdo livres para viver suas vidas buscando o
que elas acreditam ser o sex bem.

Uma grande diferenga da visio libertdria é que agora ¢ justo e equitativo que
o Estado redistribua a riqueza através de impostos e do controle governamental
do mercado. No entanto, Rawls e liberais ainda acreditavam que algum tipo de
mercado livre era a melhor maneira de aumentar a riqueza de uma sociedade que
entdo poderia ser compartilhada de maneira justa. A razio pela qual os liberais
ainda sdo basicamente amigdveis ao capitalismo é que, em tltima andlise, essa vi-
sdo ainda € altamente individualista, dando aos individuos liberdade para criar seu
préprio “bem”, significado e moralidade. Portanto, o liberalismo ainda nio busca
resultados iguais, mas oportunidades iguais para os individuos alcangarem sua
telicidade. Os resultados individuais ainda sdo vistos como determinados pelos

esfor¢os individuais e pela ética do trabalho.

Breve andilise biblica:
Como muitos estudos recentes demonstraram, as crengas do liberalismo nos di-

reitos humanos e no cuidado dos pobres estao fundamentadas no cristianismo."

e de religido”. O artigo é encontrado em https://www.nytimes.com/2020/07/16/us/poli-

tics/pompeo-human-rights-policy.html
YVeja Taylor, A Secular Age e Larry Siedentop, Inventing the Individual: The Origins

of Western Liberalism, Harvard, 2014 (apenas dois exemplos). Nos ultimos anos, esses

17


https://www.nytimes.com/2020/07/16/us/politics/pompeo-human-rights-policy.html
https://www.nytimes.com/2020/07/16/us/politics/pompeo-human-rights-policy.html

Os eruditos argumentam que essas crengas dependem de uma visdo na qual o
individuo é considerado alguém com dignidade e valor infinitos, bem como de
uma visdo que entende que todos os individuos sdo iguais, independentemen-
te de raca, género e classe. Essa crenga surgiu apenas em culturas influenciadas
pela Biblia e marcadas por uma crenga em um Deus Criador. Os eruditos tam-
bém mostram que essas crengas judaico-cristds nio se encaixam na visao secular
moderna de que nio hi absolutos morais e que a humanidade é estritamente o
produto da evolugdo. A conclusdo é que essas crengas mais antigas na dignidade
humana sio essencialmente contrabandeadas para a cultura moderna secular. Isso
significa que os cristdos podem concordar com muita coisa nessa teoria da justi-
¢a. No entanto, como mostrou Maclntyre, existem contradi¢des e falhas fatais na
abordagem do liberalismo.

Primeiro, a liberdade do individuo tornou-se um absoluto de facto que veta to-
das as outras coisas e, diferentemente das sociedades mais tradicionais, as socieda-
des liberais ndo conseguiram equilibrar a liberdade individual e a obrigacio para
com a familia e a comunidade. O resultado foi a dissolu¢io de familias, bairros
e institui¢bes. Acontece que, sem um conjunto de valores morais compartilha-
dos (além de um compromisso com a liberdade individual) e sem uma histéria
compartilhada de quem somos corporativamente como pessoas, uma sociedade
nio pode evitar a fragmentag¢io. Como o liberalismo tem sido a teoria da justica
dominante, o tribalismo atual, a perda sem precedentes de confianga social e o co-
lapso das institui¢des podem ser vistos como um fracasso do liberalismo. Alguns
argumentam que o liberalismo somente “funcionou” em uma sociedade quando
a religido permaneceu forte, porque poderia compensar o egoismo que o indivi-

dualismo promove e poderia fornecer o senso de solidariedade e comunidade que

estudiosos, incluindo Philip Gorski, de Yale, Eric Nelson, de Harvard, e muitos outros,
argumentaram que as crengas cristas sdo as fontes dos valores do liberalismo ocidental
dos direitos humanos e do cuidado com os pobres. Mais recentemente, Tom Holland re-
sumiu grande parte do pensamento desses eruditos em um livro longo, mas popularmen-
te acessivel, intitulado Dominion: How the Christian Revolution Remade the World, Basic
Books, 2019. Naturalmente, foi Friedrich Nietzsche quem originalmente argumentou
que, sem a crenga no Deus cristdo, ndo hd base para a crenga em direitos humanos iguais
e em dignidade, e que todos os liberais que afirmam tais valores de fato ainda sdo cristaos

(pelo menos nesta parte de seu pensamento) sem reconhecé-lo.

18



o individualismo ndo pode dar. Agora que a religido estd em acentuado declinio,
esse equilibrio se foi.

Segundo, se a justica estd apenas honrando direitos individuais e titularidades
e ndo hd absolutos morais mais elevados, como podemos julgar as questoes quando as
reivindicagbes de direitos entram em conflito e se contradizem (como costuma acon-
tecer)? Outro problema do liberalismo é que as reivindicagoes de direitos das
pessoas muitas vezes se contradizem. O liberalismo nio tem como determinar se
alguns direitos podem ter precedéncia sobre outros. Quem vence no debate entre
feministas e transgéneros? E com que base? Vence a voz mais barulhenta, quem
tem mais dinheiro?

Terceiro, até os criticos seculares apontam que a racionalidade ¢ uma base insuficiente
para uma sociedade justa. Muitos criticos de Rawls observaram que, se sua tnica
motivagio ¢ o autointeresse racional, os que estdo por trds do “véu da ignorincia’
ainda ndo precisariam concordar com titularidades. O nimero de pobres é uma
minoria — e é provavel que vocé nio seja um. Entdo, por que ndo se arriscar criando
uma sociedade que explora os pobres para desenvolver o restante da sociedade? Por
que nio optar por isso, contanto que vocé provavelmente nio seja pobre? Explo-
rar os pobres, entdo, pode definitivamente ser visto como “interesse préprio racio-
nal”. Mas se os liberais querem responder dizendo que explorar os pobres é errado,
eles subtrairam seu direito de assim fazé-lo porque negam a existéncia de absolutos
morais. Em uma andlise de custo-beneficio, quem pode dizer que explorar os po-
bres ndo seria mais pratico do que nio explord-los? Portanto, nio ha protecdes reais
para impedir que uma sociedade liberal se mova em diregao a opressio.

Por fim, a insisténcia dos liberais de que as visées devem ficar de fora do discurso
piiblico € hipacrita. O liberalismo diz aos religiosos que eles nao devem argumen-
tar com base em suas crengas religiosas, mas que devem apenas se valer do uso
da “razdo publica” e do “autointeresse racional” — enquanto isso, o liberalismo
contrabandeia as préprias crengas religiosas sobre natureza humana, direitos, se-
xualidade e muitas outras coisas que sdo pressupostos da fé, deixadas pelo nosso

passado cristdo e nio pelas libertages da ciéncia.

2A defesa classica para essa ideia é feita por Robert Bellah, et al, Habits of the Heart:
Individualism and Commitment in American Life; With a New Preface, University of
California, 2008.

19



3. Justica utilitarista — “Felicidade” Uma sociedade justa maximiza a maior

felicidade para o maior niimero de pessoas.

Essa terceira teoria, associada a John Stuart Mill, ndo é tio influente na
jurisprudéncia formal e, no entanto, sua ideia basica faz muito sentido intuitivo
para as pessoas secularizadas. Indiscutivelmente, o utilitarismo domina a maio-
ria dos discursos publicos sobre as politicas publicas e estd por trds de muitas
reivindicages de justica individuais. Nesta visdo, a esséncia da justiga é a maior
Jelicidade para o maior niimero de pessoas. Esse é outro esforgo para se ter a justica
fundamentada nio em absolutos morais, mas em algum tipo de “racionalidade
prética”. Se algo faz a maioria das pessoas feliz, ¢ justo. Mas onde estdo as pro-
teces? Isso significa que tudo o que a maioria desejar relacionado a felicidade
estd certo? Os utilitaristas usam o «principio do dano” para criar os limites. Eles
argumentam que as pessoas devem ser livres para buscar tudo o que nos faga feliz,
desde que isso nio prejudique outras pessoas. E 6bvio, no entanto, que haverd
conflitos inevitdveis sobre o que faz as pessoas felizes e, portanto, o drbitro final
para os utilitaristas é a regra da maioria. Hoje, a midia depende fortemente do
utilitarismo quando argumenta, explicita ou implicitamente, que as pesquisas nos
dizem que a maioria dos americanos agora favorece X — e, portanto, X agora estd
correto. O utilitarismo néo ¢ tdo individualista quanto as duas primeiras teorias
da justica, uma vez que ele se dd em bases “majoritirias”. De fato, muitos utili-
taristas veem os direitos individuais como barreiras a felicidade da maioria. “Se

vocé acredita em direitos humanos, provavelmente nao ¢ um utilitarista”.”!

21Sandel, 103.

20



Breve andlise biblica:

Primeiro, sem uma doutrina da criacdo, essa visdo ndo honra os individuos como tendo
uma dignidade que nio deve ser violada. Poderia a maioria da populagao nacional de-
finir sua felicidade de tal maneira que ela sé possa ser alcangada se uma minoria da
populagio for colocada em campos de internamento? Nas premissas do utilitarismo,
isso poderia ser facilmente discutido (e de fato foi discutido na Alemanha nazista e
até nos EUA em relagio aos nipo-americanos durante a Segunda Guerra Mundial).

Segundo, sem uma doutrina do pecado, essa visio ingenuamente presume que algo
ndo pode ser mau se faz a maioria das pessoas feliz. S6 porque algo faz uma pessoa
teliz, isso ndo significa que € certo fazé-lo. Muitas coisas tolas e cruéis podem nos
fazer felizes. Além disso, sem uma compreensio dos seres humanos como almas e
corpos, essa visdo pressupde que a “felicidade” pode ser proporcionada fornecendo
bens materiais, riquezas e prazeres, quando uma longa sabedoria através das cul-
turas reconhece que isso ¢ inadequado para a felicidade real.

Por fim, o “principio do dano” ¢ iniitil como guia ou como barreira ao abuso. No
momento em que vocé diz que algo é prejudicial, estd enraizando sua afirmagio
em alguma visio da natureza humana — como os seres humanos devem viver
— e em alguma compreensio do certo e do errado. Dizer que algo nao prejudica
ninguém se baseia em alguma visio da natureza humana e do propésito humano
que, em dltima andlise, ¢ uma questdo de fé. Os defensores das leis de Jim Crow
costumavam usar argumentos utilitdrios e o principio do dano, dizendo aos afro-
-americanos que a segregacio no era prejudicial, mas era para o bem deles. Sem
nenhum absoluto moral — quem deve dizer o que é bom para uma minoria? A
maijoria — e ndo a minoria — comega a defini-lo.

4. Justica pés-moderna — “Poder” Uma sociedade justa subverte o poder dos
grupos dominantes em _favor dos oprimidos.

A quarta teoria da justica, de certa forma, é a mais nova em cena, embora
tenha um pedigree mais antigo. Com base nos ensinamentos de Karl Marx, aquilo
que pode ser chamado de Teoria Critica pés-moderna surgiu muito recentemen-

te com sua prépria explicagio de justica, que é nitidamente distinta das demais.?

22A histéria por trds desta teoria da justica encontra a fusio de virias correntes
ou escolas de pensamento importantes. Comeg¢a com os ensinamentos de Karl Marx

de que toda realidade é determinada por forgas sociais e, portanto, nio apenas nosso

21



Como ela tomou forma mais recentemente e entrou em cena com muita forga,

levaremos mais tempo para descrever e interagir com ela.”

comportamento, mas nossas crengas sobre a verdade e a moralidade sao determinadas por
nossa consciéncia de classe. No entanto, Marx usou essa ideia radical basica quase que
totalmente para criticar a economia, as classes e os sistemas econémicos. No século 20,
arquitetos da “teoria critica moderna”, como Adorno e Marcuse, comegaram a aplicar essa
andlise marxista a uma critica da cultura em todas as suas formas. Seu objetivo era tornar
visiveis as operagdes ocultas de poder que os burgueses usaram para manter o proletariado
oprimido — nao pela forca da lei, mas pelo poder da cultura, da arte e da histéria. Mais
tarde, pés-modernistas franceses como Derrida, Foucault e Lyotard tornaram-se ainda
mais radicais, refletindo extensivamente sobre a instabilidade da linguagem e concluindo
que qualquer afirmacdo de verdade era um movimento de poder. Isso significava que
agora nio havia mais nada da realidade, excezo poder. Esses pés-modernistas franceses
originais, entretanto, eram altamente céticos em relagdo a reforma social e presumiam
que qualquer teoria da justica se tornaria uma ferramenta de opressio. (Eles rejeitaram
o marxismo cldssico por essa mesma razio.) Uma das razées de seu profundo ceticismo
era a consisténcia de pensamento. Se todas as afirmagdes de verdade e grandes visdes sio
formas de oprimir as pessoas, entdo ninguém que esteja fazendo afirmagoes sobre o certo
e o errado, justica e injustica, serd capaz de escapar dessa mesma opressdo, nio importa o
quio bem-intencionado seja. Quem pode dizer o que ¢ verdade e justica, afinal? Tudo o
que fazemos e dizemos exerce poder sobre as pessoas. Portanto, a melhor coisa a fazer é
apenas conquistar um pouco de liberdade para vocé e para os outros, desconstruindo to-
das as grandes visdes, sendo um individuo autocriado e mantendo-se afastado de todos os
movimentos. Apesar dessa visio dos pés-modernistas originais, virios pensadores, espe-
cialmente na academia americana no final dos anos 1980 e 1990 (Derrick Bell, Kimberle
Crenshaw, Judith Butler e muitos outros), aceitaram o que os pés-modernistas franceses
disseram sobre poder e verdade, mas nio aplicaram a si mesmos (como os pés-modernis-
tas originais faziam). Em vez disso, eles trouxeram uma visdo mais positiva do socialismo
juntamente com o pés-modernismo no que foi chamado de “Teoria Critica Pés-moder-
na”. E uma estratégia para uma mudanga social radical que busca nio apenas derrubar as
vises tradicionais e religiosas, mas também o préprio liberalismo secular e individualista.

3 Para mais informagoes sobre como as escolas contemporineas de pensamento se desenvol-
vem a partir das mais antigas: Charles Taylor em A Secular Age mostra como o secularismo
moderno surgiu do Iluminismo e de outros movimentos mais antigos, nio em uma linha
direta, mas por meio de “ziguezagues”, ironias, e consequéncias nio intencionais. Assim, o
marxismo ndo é o mesmo que a teoria critica neomarxista da Escola de Frankfurt, o mesmo

que os pés-estruturalistas franceses, ou 0 mesmo que os tedricos criticos pés-modernos

22



A teoria critica pés-moderna argumenta:

Em primeiro lugar, a explica¢do de todos os resultados desiguais relacio-
nados & riqueza, bem-estar e poder nunca se deve a a¢des individuais, a dife-
rengas culturais ou diferencas relacionadas a habilidades humanas, mas tnica e
exclusivamente a estruturas e sistemas sociais injustos. A Gnica maneira de re-
parar resultados desiguais para os oprimidos ¢ através da politica social, e nunca

pedindo a alguém que mude seu comportamento ou cultura.**

depois de 1989. Cada grupo era altamente critico dos outros. Marxistas como Terry Eagle-
ton sdo altamente criticos de pos-estruturalistas como Foucault e Derrida (ver seu livro Zhe
Lllusions of Postmodernism, 1996 [Publicado no Brasil sob o titulo “As Iluses do Pés-Moder-
nismo”, Ed. Zahar, 1998]) e Derrida rejeita o marxismo cldssico em Specters of Marx, 1993
(Publicado no Brasil sob o titulo “Espectros de Marx”, Ed. Relume Dumara, 1994). No
entanto, as ligacdes entre esses movimentos também sio amplamente reconhecidas. Mesmo
no livro Specters of Marx, Derrida diz que “Desconstrucio... também quer dizer na tradigio
de um certo marxismo, em um certo espirito do marxismo” e “é preciso assumir a heranga
do marxismo”. Taylor entdo estd certo em falar de “ziguezagues”. Mais um exemplo: Taylor
mostra como o pés-estruturalismo (ou o que ele chama de “contra-iluminismo imanente”)
é tanto (se ndo mais) fruto de Nietzsche quanto de Marx, embora Nietzsche desprezasse o
marxismo. Para mais informagdes sobre como o pés-estruturalismo foi adotado — descar-
tado de algumas maneiras, mas adotado de algumas maneiras — pela teoria critica posterior,
consulte Walter Truett Anderson, Zhe Truth About the Truth, Putnam, 1995, posteriormente
publicado de forma condensada como 7he Fontana Postmodern Reader, Fontana, 1996.
**Para um exemplo interessante da ideologia que afirma que “todas as desigualdades
se devem a forgas sociais”, leia Ibram X. Kendi Stop Blaming Young Voters for Not Turning
Out for Sanders (“Pare de culpar os jovens eleitores por ndo aparecerem para votar em San-
ders”) The Atlantic, 17 de margo de 2020. Kendi aborda uma questio perene, a saber, que
pessoas mais velhas votam em uma escala muito maior do que os jovens. Esse tem sido o
caso por muitas gera¢des, e a maioria dos observadores atribuiu isso a fatores mais inter-
nos. Os adultos mais jovens tém mais mobilidade e tendem a ser menos enraizados e com-
prometidos com uma determinada localidade; a “cultura jovem” ndo dd a mesma énfase —e
assim por diante. Kendi se recusa a postular qualquer influéncia sobre fatores pessoais ou
culturais. Todas as diferengas nos resultados devem estar relacionadas a fatores “estruturais”
ou 4 politica social. Ele escreve: “Existem apenas duas causas para as disparidades histéricas
e continuas de votos entre americanos mais jovens e mais velhos. Ou ha algo errado com
os jovens americanos como grupo ou ha algo errado com nossas politicas de votagio. Os
outros eleitores indecisos (swing vofers) ndo sio confidveis ou nosso sistema de votagio nio

¢ confidgvel. Ou hd algo errado com as pessoas ou ha algo errado com a politica.”

23



Em segundo lugar, toda arte, religido, filosofia, moralidade, lei, midia, politi-
ca, educagio e formas de familia sdo determinadas nio pela razio ou verdade, mas
também pelas forgas sociais. Tudo ¢ determinado pela sua consciéncia de classe e
lugar social. A doutrina religiosa, junto com toda politica e toda lei, sdo sempre,
no fundo, uma maneira de as pessoas obterem ou manterem status social, riqueza
e, portanto, poder sobre os outros.

Em terceiro lugar, portanto, a realidade nada mais é do que poder. E se for
esse o caso, para ver a realidade, o poder deve ser mapeado através dos meios de
“Interseccionalidade”. As categorias sdo: raga, género, orientagio sexual, identida-
de de género (e algumas vezes outras). Se vocé é branco, do sexo masculino, hé-
tero, cisgénero, entdo vocé tem a maior quantidade de poder. Se vocé nio é nada
disso, é a pessoa mais marginalizada e oprimida — e existem inGimeras categorias
no meio disso. De modo mais importante, cada categoria em diregdo ao fim im-
potente do espectro tem uma autoridade moral maior e uma capacidade maior
de ver como as coisas realmente sdo. Somente a impoténcia e a opressao trazem
alto nivel moral e conhecimento verdadeiro. Portanto, aqueles que possuem mais
privilégios nio devem entrar em nenhum debate — eles ndo tém o direito ou a
capacidade de aconselhar os oprimidos por estarem cegos em relagio ao seu lugar
social. Eles simplesmente precisam abrir mio de seu poder.

Em quarto lugar, a principal maneira de exercer o poder ¢ através da lin-
guagem — através de “discursos dominantes”. Um discurso dominante é qual-
quer reivindica¢do de verdade, fundamentada na suposta razio e na ciéncia ou
na religido e na moralidade. A linguagem nio descreve apenas a realidade, ela a
constrdi ou cria. As estruturas de poder se escondem atrds da linguagem da ra-
cionalidade e da verdade. Assim, a academia esconde suas estruturas injustas por
trds do discurso da “liberdade académica”, as corporagdes, por trds do discurso
da “livre iniciativa”, a ciéncia, por trds do discurso da “objetividade empirica’e a
religido, por sua vez, por trds do discurso da “verdade divina”. Todas essas apa-
rentes alegacoes de verdade sio na verdade apenas narrativas construidas que
foram projetadas para dominar e, como tais, devem ser desmascaradas. Assim,
o debate racional e a “liberdade de expressio” estio descartados (eles apenas
servem para dar holofotes a discursos injustos). A Gnica forma de se reconstruir
a realidade de uma maneira justa é subverter os discursos dominantes, e isto

requer o controle do discurso.

24



Em quinto lugar, culturas, como pessoas, podem ser mapeadas através da inter-
seccionalidade. Em certo sentido, nenhuma cultura ¢ melhor que qualquer outra cul-
tura em qualquer aspecto. Todas as culturas sio igualmente vélidas. Mas as pessoas
que veem suas culturas como melhores e julgam outras culturas como inferiores,
ou mesmo as que veem sua prépria cultura como “normal” e julgam outras culturas
como “exdticas” sio membros de uma cultura opressora. E culturas opressoras sio
(embora essa palavra nio seja usada) inferiores e devem ser desprezadas.

Finalmente, nem os direitos individuais nem a identidade individual sio
primdrios. A énfase liberal tradicional nos direitos humanos individuais (proprie-
dade privada, liberdade de expressio) é um obsticulo as mudangas radicais que
a sociedade precisard passar para compartilhar riqueza e poder. E ¢ uma ilusio
pensar que, como individuo, vocé pode criar uma identidade de qualquer maneira
diferente ou independente de outras pessoas em sua raga, etnia, género e assim
por diante. A identidade e os direitos do grupo sdo os nicos reais. A culpa nio é
atribuida com base em agées individuais, mas com base na participagio em gru-

pos e no status social/racial.

Breve andlise biblica:

Em primeiro /ugar, essa visdo € profundamente incoerente. Se todas as reivindicagdes
da verdade e agendas da justi¢a sdo socialmente construidas para manter o poder,
por que as reivindicag¢oes e agendas dos adeptos dessa visio ndo estdo sujeitas a
mesma critica? Por que as reivindicagdes dos defensores da justica pés-moderna
de que “Isso é opressio” sio inquestionavelmente moralmente corretas, enquanto
todas as outras reivindica¢bes morais sio meras construgdes sociais? E se todos
estdo cegos pela consciéncia de classe e pelo lugar social (como eles afirmam), por

que eles mesmos ndo estdo?” A interseccionalidade alega que as pessoas oprimidas

»Um exemplo: “Embora eu acredite que os valores sejam construtos sociais, ¢ nao
outorgados por Deus... Eu ndo acredito que a desigualdade de género seja mais defensd-
vel do que a desigualdade racial, apesar dos esfor¢os repetidos para fazé-la ver como um
“costume” especifico da cultura, em vez de um exemplo de injusti¢a.” Mari Ruti, 75e Call
of Character: Living a Life Worth Living, Columbia, 2014, p. 36. No mesmo pardgrafo, ela
diz que todos os valores sdo socialmente construidos — mas que suas opinides sobre o
que constitui injusti¢a ndo o sdo. Essa abordagem autojustificativa e autocontraditéria da

justica € tipica de nosso tempo.

25



veem as coisas com clareza — mas por que elas veriam, uma vez que as forcas
sociais nos tornam completamente quem somos e controlam como entendemos
a realidade? Os defensores da justica pés-moderna nio sio tio formados por
forgas sociais como as outras pessoas? E se todas as pessoas com poder (pessoas
que “ddo as ordens” no dmbito social, cultural, econémico, e controlam o discurso
publico) inevitavelmente o usam para dominar, por que nio dizer que revolucio-
ndrios que conseguem substituir os opressores no topo da sociedade nio podem
se tornar aqueles contra os quais as demais pessoas posteriormente se rebelardo
e os substituirio? O que os tornaria diferentes? A explicagio pés-moderna de
justica ndo tem boas respostas para essas perguntas. Nio se pode insistir que toda
a moralidade é um construto cultural e relativa e em seguida afirmar que suas rei-
vindica¢des morais nio o sdo. Esta ndo ¢ uma falha que apenas os cristios podem
ver, e ela pode, portanto, ser fatal para a teoria como um todo.?

Em segundo lugar, ela muito simplista. A visio pés-moderna de justica segue

Rousseau e Marx, que viam os seres humanos como inerentemente bons ou como

*Para mais informagdes sobre as graves dificuldades que o marxismo, o pés-mo-
dernismo e vérias formas de teoria critica tém em fazer quaisquer declara¢ées morais
de valor ou verdade, veja o importante trabalho de Steven Lukes, Marxism and Morali-
ty, Oxford, 1985 e também veja Christopher Butler, Postmodernism: A Very Short Intro-
duction, Oxford, 2002. Lukes (que até onde sei ¢ marxista), escreve sobre o “Paradoxo” ou
contradi¢io do marxismo: “Por um lado [0 marxismo afirma] que a moralidade é uma
forma de ideologia e, portanto, de origem social, iluséria no conteido e que serve aos
interesses de classe; que qualquer tipo de moralidade... é relativa a um modo particular
de produgio e aos interesses particulares de classe; que nio existem verdades objetivas
ou principios eternos de moralidade; que a prépria forma de moralidade e ideias gerais
como liberdade e justiga... [constituem] vérios preconceitos burgueses por trds dos quais
se escondem virios interesses burgueses em forma de emboscada.” (Lukes estd citando
Marx e Engels aqui.) “Por outro lado”, continua Lukes “ninguém pode deixar de notar
que os escritos de Marx e dos marxistas abundam em julgamentos morais implicitos e
explicitos.” (Lukes, p. 3) Pés-estruturalistas e tedricos criticos mais recentes participam
da mesma conclusio quando falam da moralidade como sendo “socialmente construida”e
ainda continuam a fazer afirmagoes morais implicitas que eles ndo tratam como relativas
e construidas. Para mais informagdes sobre como todas as formas de secularismo mo-
derno tém “fontes morais inadequadas para apoiar seus elevados ideais morais”, consulte
Charles Taylor, 4 Secular Age, Harvard, 2007, capitulos 15 “The Imanent Frame”, 16
“Cross Pressures”, 17 “Dilemmas I” e 19 “Unquiet Frontiers of Modernity”, pp. 539-773.

26



uma tdbula rasa. Qualquer mal ¢ instilado em nés pela sociedade, pelos sistemas
e forgas sociais. Portanto, qualquer patologia (pobreza, crime, violéncia, abuso) se
deve a uma tnica coisa: politicas sociais erradas. Biblicamente, no entanto, sabe-
mos que somos seres complexos — tanto em termos sociais (somos criaturas indi-
viduais e sociais criadas 4 imagem de um Deus Triino), como em termos morais
(somos pecadores e decaidos, mas valiosos a imagem de Deus) e constitucionais
(somos igualmente alma-espirito e corpo). As razdes sobre a existéncia do mal e
dos resultados injustos na vida sio multiplas e complexas.

Assim, por exemplo, a restaura¢io de uma comunidade pobre exigird uma
compreensio rica e multidimensional do florescimento humano. Certamente hd
uma necessidade de reforma social e de desmantelamento da injustiga sistémi-
ca. No entanto, as pessoas também precisam de sentido na vida, de familias fortes,
de maneiras de crescer em cardter, além de comunidades saudéveis e funcionais e
também de disciplina moral. Essa visio ignora a complexidade do que faz os seres
humanos prosperarem e, portanto, seus programas nio funcionario de fato para li-
bertar as pessoas oprimidas. Essa visdo ignora muito aquilo que nos torna humanos.

Em terceiro lugar, ela enfraquece nossa humanidade comum. Em termos biblicos,
somos, em primeiro lugar individuos diante de Deus, feitos 4 sua imagem, e se-
cundariamente, membros de uma raga/nacionalidade. A visdo pés-moderna, entre-
tanto, torna a identidade racial ou de grupo de uma pessoa uma questio primaria,
substituindo todas as lealdades a nagio ou a raga humana como um todo. Ela chega
quase a dizer que existem humanidades e ndo uma tnica raga humana comum.

E, portanto, em quarto lugar, ela nega nossa pecaminosidade comum. A Biblia
ensina que o pecado ¢ generalizado e universal. Cada um de nés ¢ membro de uma
raca ou nacionalidade que contém muita graga comum singular para contribuir
com o mundo. Toda cultura, porém, também possui idolatrias pecaminosas espe-
cificas. Nenhuma raga ou grupo de pessoas é inerentemente mais pecaminoso do
que outros. Nessa visdo pés-moderna de justica, todavia, os grupos recebem um
valor moral superior ou inferior, dependendo de seu poder, sendo que, em relagio a
alguns grupos, nega-se quaisquer caracteristicas redentoras. Considerar racas intei-
ras como mais pecaminosas e mas do que outras leva a eventos como o Holocausto.

Em quinto lugar, ela torna impossivel o perddo, a paz e a reconciliacio entre
os grupos. Miroslav Volf escreve: “O perdao fracassa porque eu excluo o inimi-

go da comunidade dos humanos, assim como eu me excluo da comunidade dos

27



pecadores.” Sem usar a palavra “pecado”, os adeptos dessa visdo continuamente
fazem o que Volf descreve. Portanto, a reconciliagio fracassa.

Em sexto lugar, ela oferece uma identidade “performativa” altamente hipdcrita. A
identidade crista ¢ recebida das maos graciosas de Deus, e nio alcangada por nos-
sas agoes — somos amados de maneira absolutamente independente de nosso de-
sempenho. De modo contririo, essa visio
fornece dois tipos de identidade que sdo
altamente performativas: ser um membro
de um grupo oprimido que luta por justica
ou um aliado branco antirracista. Ambas as
identidades — como todas as outras iden-
tidades ndo baseadas em Cristo — podem
produzir ansiedade devido a necessidade de
provar que se estd suficientemente orientado
para a justica. A identidade segura dos cris-
tdos ndo exige apontar o dedo, a alterizagio
(othering) e a dentincia (que sempre é parte
de uma identidade altamente performati-

va). Além disso, a nova identidade cristd —

de que somos simultaneamente pecadores e
infinitamente amados — transforma e cura
ex-opressores (dizendo-lhes que sdo apenas pecadores), bem como ex-oprimidos (ga-
rantindo-lhes seu valor). Veja Tiago 1.9.

Por fim, ela estd sujeita & dominagdo. Essa teoria vé os valores liberais, como
liberdade de expressio e liberdade de religido, como meras formas de oprimir as
pessoas. Frequentemente, essa visdo coloca essas “liberdades” entre aspas assusta-
doras. Como resultado, os adeptos dessa teoria recorrem a expressdes constantes
de raiva e indignagio para silenciar os criticos, bem como a censura e outros tipos
de pressdo social, economica e legal para marginalizar pontos de vista opostos. A
visdo pés-moderna vé toda injusti¢ca acontecendo em um nivel humano e assim

demoniza os seres humanos ao invés de reconhecer as for¢as do mal — “o mundo, a

“"Miroslav Volf, The Spacious Heart: Essays on Identity and Belonging, Trinity Press,
1997, 57.

28



carne e o diabo” — que atuam em toda a vida humana, incluindo a sua. Os adep-
tos dessa visio também acabam sendo utépicos, pois se veem como salvadores
em vez de reconhecer que apenas um verdadeiro e divino Salvador serd capaz de
finalmente trazer justi¢a. Ao lidar com a injustiga, confrontamos o pecado huma-

s . « ~ »
no, mas, além disso, “ndo lutamos [meramente] contra pessoas de carne e sangue

(Efésios 6.12).

Comparando a justica biblica com as demais alternativas

Em primeiro lugar, somente a justica biblica trata de todas as preocupacées da justica
encontradas nas visoes alternativas fragmentadas.”® Cada teoria secular de justiga
aborda uma ou algumas das cinco facetas da justica biblica mencionadas acima,
mas nenhuma aborda todas elas.

Segundo, a justica biblica contradiz cada uma das visoes alternativas, sem des-
cartd-las ou lhes fazer concessdes. (a) A justica biblica é significativamente mais
bem fundamentada. Ela ¢é baseada no cardter de Deus — um absoluto moral —,
enquanto as outras teorias sio baseadas nas mudangas dos ventos da cultura hu-
mana. (b) A justi¢a biblica ¢ mais penetrante em sua andlise da condi¢io humana,
vendo a injustica se originar de um conjunto mais complexo de causas — sociais,
individuais, ambientais, espirituais — do que qualquer outra teoria. (c) A justica
biblica fornece uma compreensao singular do cardter da riqueza e da propriedade
que ndo se encaixa nas categorias modernas de capitalismo ou socialismo.

Terceiro, a justica biblica possui salvaguardas incorporadas contra a domina-
¢do. Como vimos, para haver uma teoria coerente da justica, deve haver a afirma-
¢do de absolutos morais que sejam universais e verdadeiros para todos, em todas

as culturas. Sem apelar para algum tipo de verdade e moralidade nio construidos

#Embora eu nio queira que os cristios aceitem totalmente qualquer uma dessas
explicagdes seculares de justiga, os leitores ndo devem concluir que esses quatro pontos de
vista sdo igualmente vélidos ou igualmente falhos. Eles nao sdo. Nao estou defendendo a
equivaléncia moral de todas essas visbes, embora eu perceba que meu artigo poderia ser
lido dessa maneira e essa é a razdo da inclusdo desta nota final. Certamente tenho meus
favoritos entre essas quatro visdes. Vejo algumas visdes mais préximas da justica biblica e
outras mais distantes. No entanto, estd além do escopo deste ensaio responder a pergunta:

“Com qual dessas visdes os cristdos podem trabalhar melhor?”.

29



socialmente, ndo hd como promover a justi¢a.” No entanto, os pés-modernistas
franceses estavam certos: nas mios de seres humanos, as reivindica¢oes de verdade
tendem ao totalitarismo, ou pelo menos sio prontamente usadas pelas for¢as de
dominagdo. O cristianismo, porém, oferece reivindicagdes de verdade que podem
subverter a dominag¢do. Como?** (a) O cristianismo ndo pretende explicar toda
a realidade. Hd4 uma quantidade enorme de mistério, coisas que simplesmente
nio nos sio contadas (Deuterondmio 29.29). Nio recebemos nenhuma “teoria
de tudo” que possa explicar as coisas em termos de biologia evolutiva ou for-
¢as sociais. A realidade e as pessoas sio complexas e, no fundo, misteriosas. (b)
O cristianismo nfo afirma que, se nossa agenda for seguida, a maioria dos nossos
problemas serd resolvida. Metanarrativas tém um complexo de “nds somos os
salvadores”. Os cristdos acreditam que podemos lutar pela justi¢a sabendo que,
no final, Deus endireitara todas as coisas, mas até 14, ndo podemos esperar uma
reparagio total do mundo de nossa parte. O cristianismo nio ¢ utépico. (c) Por

fim, o enredo de toda a Biblia ¢ a identificagdo repetida de Deus com os miserdveis,

¥Em seu capitulo que compara a visdo libertdria da justica (Nozick) com a visdo
liberal (Rawls), MacIntyre mostra que, no final, os argumentos se resumem a dizer, “mas
eu merego isto” ou “mas os pobres merecem isto”. No entanto, como mostra Maclntyre,
nenhuma visio secular pode dizer tal coisa. As visdes seculares abandonaram voluntaria-
mente essa linguagem e argumento. Em um universo no qual simplesmente surgimos,
sem nenhum propésito, por meio de um processo que ¢ basicamente violento, ndo po-
demos falar que nada é merecido, certo ou errado. O méximo que os pensadores secula-
res podem argumentar é que, em algumas andlises de custo-beneficio, matar pessoas ou
deixar os pobres famintos é impraticdvel para alguns fins combinados. No entanto, como
Maclntyre aponta, nenhum dos adeptos desses pontos de vista pode evitar tal conver-
sa. Eles inevitavelmente “contrabandeiam” uma linguagem de moralidade e virtude que
sua prépria visio de mundo ndo pode suportar. Isso deveria lhes dizer algo. Ver Macln-
tyre, Justice as Virtue: Changing Conceptions, Capitulo 17, em After Virtue, 249.

*Para as ideias basicas deste pardgrafo, veja Richard Bauckham, Reading Scripture as a
Coherent Story,em Richard B. Hays e Ellen F. Davis, eds. The Art of Reading Scripture, Grand
Rapids, MI: Wm. B. Eerdmans, 2003, 45-55. Eu concretizo essas ideias em Making Sense of
God: Finding God in the Modern World, Penguin Books, 2016, Capitulo 10: “A Justice That
Does Not Create New Oppressors”, 193-211 (Publicado no Brasil sob o titulo “Deus Na
Era Secular: Como Céticos Podem Encontrar Sentido no Cristianismo”. Ed. Vida Nova,
2018. Capitulo 10: “Uma Justica Que Nao Cria Novos Opressores”, 245-267).

30



impotentes e marginalizados. A histéria central do Antigo Testamento ¢ a liber-
tacdo dos escravos do cativeiro. Repetidamente na Biblia, as pessoas que Deus usa
como libertadores sdo geralmente forasteiros raciais e sociais, pessoas vistas como
fracas e rejeitadas aos olhos das elites poderosas do mundo.

Quarto, apenas a justica biblica oferece uma compreensao radicalmente subversiva
de poder. A visio pés-moderna critica acertadamente as visdes liberais e seculares
como sendo cegas as operagdes de poder e 4 opressdo em ag¢do na vida humana e
na sociedade. Os liberais criticam
acertadamente os pdés-modernos
por serem propensos (e cegos) as
suas préprias formas de domi-
nagdo. A justica biblica, em con-
traste com a liberal, nos dd4 uma
explicagdo profunda de poder e de
suas corrupgdes, mas, em contras-
te com a pés-moderna, nos di um

modelo para mudar a forma como

ela é usada no mundo.

Quando Deus veio a terra em
Jesus Cristo, ele veio como um homem pobre, para uma familia que estava na base
da ordem social. Ele experimentou tortura e morte nas mios de elites religiosas
e governamentais que usaram seu poder injustamente para oprimir. Portanto, em
Jesus vemos Deus deixando de lado seu privilégio e poder — sua “gléria” — para
se identificar com os fracos e desamparados (Filipenses 2.5-8). E, no entanto, ao
suportar a violéncia e a injustica humana, ele pagou a justa penalidade do pecado
da humanidade a justica divina (Isaias 53.5). Desta forma, ele foi exaltado a uma
honra e autoridade ainda maiores para governar (Filipenses 2.5.9-11). Jesus assume
autoridade, mas somente depois de perdé-la no servigo aos fracos e desamparados.

Portanto, a Biblia nio presume o fim da ideia “bindria” de poder. Governo e
autoridade nio sdo intrinsecamente errados. Na verdade, eles sio necessdrios em
qualquer sociedade. No entanto, embora o cristianismo ndo acabe com o bini-
rio, ele também simplesmente ndo o reverte. O cristianismo nio simplesmente
preenche os escaldes superiores de autoridade com novos partidos que usardo o

poder da mesma forma opressora que ¢ a maneira de agir do mundo.

31



Por estar enraizado na morte e ressurrei¢io de Jesus, o cristianismo nio eli-
mina nem simplesmente reverte o bindrio governante/governado — ao contrario,
ele o subverte. Quando Jesus nos salva por meio do uso do poder apenas para
servir, ele muda nossa atitude em relagdo ao poder e ao seu uso.’’

Nio hd nada no mundo como a justica biblica! Os cristios ndo devem ven-
der seu direito de primogenitura por um prato de lentilhas. Mas eles devem
assumir seu direito de primogenitura e fazer justiga, amar a misericérdia e andar

humildemente com seu Deus (Miquéias 6.8).

Traduzido por Jonathan Silveira.

Texto original: A Biblical Critique of Secular Justice and Critical Theory.

Gospel in Life. Traduzido e publicado com autorizagio.

TIMOTLY Justica social tem a ver com teologia da libertagio?

KELLER Com missio integral? Ou com a pura e simples graca

Autor best-seller do Tl Times

de Deus?

JUSTICA
GENEROSA Nesta obra Tim Keller analisa a fundamental rela¢io

e entre evangelho e justica e nos dd uma visio biblica
A graga de Deus e a justica social

B  dc justica social. Ele nos mostra que a preocupagio

com a justica em todos os aspectos da vida ndo é

acréscimo artificial nem contradi¢do 2 mensagem das Escrituras, pois a

Biblia ¢ a verdadeira base da justica.

3!Para a ideia bdsica desta se¢do final sobre cristianismo e poder, estou em divida com
Christopher Watkin. Veja seu livio Michel Foucault, Presbyterian and Reformed, 2018.

32


https://quarterly.gospelinlife.com/a-biblical-critique-of-secular-justice-and-critical-theory/

Timothy Keller

Sobre o autor

Nasceu e cresceu no estado americano da Pennsylvania.
Estudou em instituicdes como Bucknell University, Gordon-
Conwell Theological Seminary e Westminster Theological
Seminary. A principio, foi pastor na cidade de Hopewell,
na Virginia. Em 1989, iniciou a Redeemer Presbyterian
Church, em Manhattan, com sua esposa, Kathy, e seus
trés filhos. Hoje, a igreja tem uma frequéncia de mais de
cinco mil membros aos domingos e ja ajudou a plantar
cerca de duzentas igrejas ao redor do mundo. Keller é um
autor prolifico. Entre outros livros, escreveu: A cruz do
rei, O significado do casamento e Justica generosa, todos
publicados por Edi¢des Vida Nova.

33



