
4

Uma crítica bíblica da justiça 
secular e da teoria crítica

Timothy Keller

O problema que enfrentamos

Qual justiça? Nunca houve pedidos mais intensos por justiça do que aque-
les que estamos ouvindo hoje. Mas raramente as pessoas que pedem jus-
tiça reconhecem que atualmente existem visões concorrentes de justiça, 

muitas vezes em acentuada variação, e que nenhuma delas alcançou um consenso 
cultural, nem mesmo em um único país como os EUA. Supor que todos adotarão 
sua visão de justiça (ao invés de alguma outra) simplesmente porque você está 
dizendo, é ser excessivamente confiante.

Justiça bíblica. Na Bíblia, os cristãos têm um entendimento antigo, rico, robusto, 
abrangente, complexo e atraente de justiça. A justiça bíblica difere de maneira signi-
ficativa de todas as alternativas seculares, sem ignorar as preocupações de nenhuma 
delas. No entanto, os cristãos sabem pouco sobre a justiça bíblica, apesar de seu 
destaque nas Escrituras. Essa ignorância está gerando dois efeitos. Primeiro, grandes 
faixas da igreja ainda não veem o ato de “fazer justiça” como parte de seu chamado 
como crentes individuais. Segundo, muitos cristãos mais jovens, reconhecendo esse 
fracasso da igreja e desejando corrigir as coisas, estão adotando uma ou outra das 
abordagens seculares de justiça, o que introduz distorções em suas práticas e vidas.



5

A história da justiça

As tradições. Ninguém fez um melhor trabalho em termos de explicar nossa si-
tuação atual sobre a justiça do que Alasdair MacIntyre, especialmente em seu 
livro Whose Justice? Which Rationality?1 Ele mostra que por trás de todo entendi-
mento de justiça há um conjunto de crenças filosóficas sobre (a) natureza e pro-
pósito humanos (b) moralidade e (c) racionalidade prática — ou seja, como sabe-
mos as coisas e justificamos as verdadeiras crenças. Em seu livro, ele traça quatro 
tradições históricas básicas de justiça. Há a tradição clássica (Homero através de 
Aristóteles), a bíblica (Agostinho através de Tomás de Aquino, que incorporou 
parte das ideias de Aristóteles), a iluminista (especialmente Locke, Kant e Hume) 
— que preparou o terreno para a abordagem liberal moderna, a qual se fragmen-
tou em várias visões concorrentes que lutam entre si em nossos dias.

Os primeiros pensadores do Iluminismo buscavam uma base para a moralidade  
e a justiça, não em Deus ou na religião, mas em uma base que pudesse ser descober-
ta apenas pela razão humana.2 David Hume não acreditava que isso fosse possível.  

1Ver Alasdair MacIntyre, Justice as Virtue: Changing Conceptions, capítulo 17, em Af-
ter Virtue: A Study in Moral Theory, 3. ed., University of Notre Dame Press, 2012 e Whose 
Justice? Which Rationality? University of Notre Dame Press, 1988.

2A história do Iluminismo é complexa, e a maioria dos historiadores fala de “Ilumi-
nismos”, no plural. Todos os pensadores iluministas buscaram estabelecer valores morais 
com base apenas na razão, sem recorrer à religião, como uma forma de ajudar as pessoas 
a viver em paz em um país, apesar das diferentes crenças religiosas. John Locke era um 



6

Ele argumentou que não existem normas morais ou absolutos fora de nós que de-
vemos obedecer, independentemente do que pensamos ou sentimos, e, portanto, 
não podemos descobri-los pela razão. Em vez disso, ele ensinou que a única base 
para nossas decisões morais não era a razão, mas o sentimento — intuições morais 
fundamentadas em grande parte em nossas emoções, e não em nosso pensamen-
to. Hume “venceu” e hoje seus sucessores têm levado suas ideias à conclusão lógica 
de que todas as reivindicações morais são construtos sociais e, portanto, baseadas 
em nossos sentimentos e preferências, e não em nada que seja objetivo.3 4

cristão professo que acreditava em Deus e na “lei natural” — verdades morais incorpo-
radas no universo. Ele, porém, fazia parte do projeto iluminista, ou seja, mostrar que to-
das aquelas verdades morais de Deus podiam ser deduzidas apenas pela razão. Portanto,  
embora John Locke possa ser considerado um dos principais autores de nosso indivi-
dualismo ocidental moderno, ele não pode ser diretamente acusado por nosso secula-
rismo. Para mais informações sobre a corrosividade do individualismo que Locke nos 
legou, consulte Robert Bellah, et al, Habits of the Heart: Individualism and Commitment in 
American Life, With a New Preface, University of California Press, 2008.

3Hume não era um relativista moral. Ele não disse “você tem a sua verdade e a sua 
moralidade e eu tenho a minha”. Ele acreditava nas verdades morais, embora não fossem 
objetivamente verdadeiras (independentemente de nossos sentimentos e intuições), ele 
ainda acabava tendo uma espécie de estabilidade porque pensava que os sentimentos das 
pessoas sobre o certo e o errado coincidiam quase completamente. E uma vez que concor-
damos amplamente, por exemplo, que o assassinato é errado — podemos então dizer que 
é errado, mesmo que um determinado indivíduo possa sentir o contrário. No entanto, os 
problemas com a visão de Hume são enormes. Primeiro, se a única base para a moralidade 
é que nossos sentimentos e intuições morais compartilhados se alinham, o que acontece 
quando eles não estão alinhados? Depois de Hume, não há como voltar a “raciocinar jun-
tos” — seja por meio do princípio do interesse próprio ou por dedução da lei natural. Em 
segundo lugar, se a única base para a moralidade é a maioria das sensibilidades humanas, 
então como você pode denunciar a injustiça da maioria cometida contra uma minoria? Se 
a escravidão fosse aceitável para as intuições morais da maioria das pessoas (e assim foi por 
milhares de anos), então não poderia haver nada de objetivamente errado com ela. E com 
base em que alguém poderia dizer à maioria: “Isso é errado e deveria parar”? Se Hume 
estiver certo, não há base para um movimento de justiça como esse. De acordo com as 
premissas de Hume, no final, a moralidade realmente se torna relativa.

4Para mais informações sobre o Iluminismo e a moralidade: Em nosso tempo, muitas 
pessoas seculares esforçam-se para encontrar uma base para a moralidade que não esteja 
enraizada na religião, mas que, no entanto, não acabe em um relativismo baseado apenas 



7

O fracasso do projeto iluminista. MacIntyre, no entanto, mostra como isso é pro-
blemático. O consenso social sobre moralidade e justiça que os pensadores ilu-
ministas acreditavam que poderiam alcançar deixando a religião para trás não foi 
concretizado, e MacIntyre explica o porquê. Em sua famosa ilustração do relógio 
de pulso, ele mostra que é impossível determinarmos se um relógio é “bom” ou 
“ruim”, a menos que saibamos qual é o propósito dele. Seu propósito é martelar 
pregos ou nos dizer a hora?5 Sem conhecer o  telos  ou o objetivo do relógio, é 
impossível fazermos qualquer avaliação.

Da mesma forma, a menos que saibamos qual é o propósito dos seres hu-
manos, nunca chegaremos a um acordo sobre o que constitui um bom e um mau 
comportamento e, consequentemente, sobre o que constitui justiça. A visão secu-
lar é que os seres humanos estão aqui por acaso. Não estamos aqui para nenhum 
propósito. Mas, se for esse o caso, não há uma boa maneira de argumentar coeren- 
temente sobre premissas e crenças seculares relacionadas ao mundo de que qual-
quer comportamento em particular é errado e injusto.  Nesse caso, os direitos 
humanos não se baseiam em nada além do que algumas pessoas sentem que são 
importantes. Entretanto, nem todo mundo possui o mesmo sentimento. O que 
você diz às pessoas que não acreditam e não honram os direitos humanos? Por 
que os seus sentimentos devem ter precedência sobre os de outra pessoa? Depois 
de David Hume, nenhuma teoria moderna da justiça tem outra resposta para isso 
a não ser dizer: “porque nós dizemos que é assim que funciona”.

O problema das fundações

Muitas pessoas seculares reagem a MacIntyre dizendo que não precisamos de 
nenhuma base para os direitos humanos, pois “todo mundo sabe” que cuidar dos  
direitos dos outros é apenas “senso comum”. Abaixo há um trecho de uma entre-
vista dialogal (levemente editada por mim) entre Christian Smith, autor de Atheist 
Overreach, e um ateu em um podcast chamado “Life After God”.

em nossos sentimentos. O projeto tem sido encontrar uma base científica e empírica para 
a moralidade. Mas esse esforço não teve nenhum sucesso. Ver James Davison Hunter 
e Paul Nedelisky,  Science and the Good: The Tragic Quest for the Foundations of Morali-
ty, Yale, 2018. Ver também Christian Smith, Atheist Overreach: What Atheism Can’t De-
liver,  Oxford, 2018. Por fim, para um resumo geral da visão, consulte Philip Gorski, 
Where Do Morals Come From? Public Books, 15 de fevereiro de 2016.

5MacIntyre, After Virtue, 57-59.



8

Smith: Há uma diferença entre ter um instinto de que é errado deixar as pessoas 
passarem fome sem ajudá-las; outra coisa é insistir que devemos fazer os sacrifícios ne-
cessários (que geralmente são enormes) para evitar o sofrimento. Se um povo diz: “[Por 
que devemos ajudar os outros?] O que acontece além de nossas fronteiras não é problema 
nosso” — o que a [pessoa secular] diz a eles?

O padrão não é “temos um regime para forçar as pessoas a se sacrificarem pelos 
outros?” mas sim se temos uma base para persuadir um cético razoável que pergunta 
“por que devo me preocupar com eles?” Além de ter uma lógica explicativa sobre o por-
quê é errado deixar pessoas passarem fome, você teria também uma motivação legítima 
para que elas sejam motivadas a fazer os sacrifícios necessários para ajudá-las? Sem os 
dois, não se pode ter um conjunto de valores morais em uma sociedade. E se você é [es-
tritamente secular], não acho que os tenha. Não estou dizendo que os ateus não podem 
escolher ser bons, mas quando o fazem, é uma preferência subjetiva arbitrária, não uma 
visão racionalmente fundamentada que tem poder persuasivo sobre as outras pessoas.

Ateu:  Isso não faz sentido para mim. Eu só acho que, como as pessoas são seres 
humanos, elas devem ser tratadas com justiça. Sei como é ser tratado com bondade e 
maldade. Sei que os outros se sentem da mesma maneira, então quero tratá-los com 
dignidade e respeito porque é isso que eu gostaria. Não tenho uma fonte objetiva para 
a dignidade das pessoas — ela se baseia no fato de que eu gostaria de ser tratado dessa 
maneira. Por que isso não é atraente para um cético razoável? Por que preciso de mais 
razão/justificativa do que isso? Parece senso comum.

Smith: Eu não acho que isso seja um raciocínio lógico. Isso não é um argumento, 
mas uma sensibilidade. E esse tipo de sensibilidade (sobre amor e direitos humanos) está 
nas correntes contínuas de alguns milênios de uma herança cultural que é poderosamente 
influenciada pelo cristianismo e pelo judaísmo. É isso que permite que esses ideais façam 
sentido para você. Se eu me preocupo com alguma coisa, me preocupo com isso. Esses ide-
ais morais — de amar o próximo e de honrar seus direitos humanos, independentemente 
de quem sejam ou de onde são — fazem sentido para nós agora. Mas se eles são (como 
eu acho que pode ser demonstrado) baseados na herança cultural da religião [baseada 
na visão de mundo que nossa cultura costumava ter], será que esses ideais morais farão 
sentido para os nossos netos, na medida em que a religião continue em declínio? Será 
que eles simplesmente não irão perguntar: “Claro que me importo com o meu não-so-
frimento, mas por que devo me preocupar com o não-sofrimento de outra pessoa?” O 
[secularismo] não tem uma boa resposta para essa pergunta.



9

O ateu está dizendo a Smith que é apenas senso comum ou racional di-
zer: “Quero ser tratado desta maneira, portanto, eu deveria tratar os outros dessa 
maneira.” Smith diz que isso não é um raciocínio lógico. Você pode achar que a 
regra de ouro está certa, mas por que alguém deveria se sentir da mesma maneira 
que você?

Um breve esboço da justiça bíblica

Para comparar a justiça bíblica com as alternativas seculares, segue abaixo um 
breve esboço das facetas da justiça bíblica.6

1. Comunidade: outras pessoas têm o direito de reivindicação sobre 
     minha riqueza, então devo dar voluntariamente.
A Bíblia descreve o mundo humano como uma comunidade profundamente 
inter-relacionada. Portanto, as pessoas piedosas devem viver de tal maneira que a 
comunidade seja fortalecida. Bruce Waltke, erudito na área de Antigo Testamen-
to, coloca todos os ensinamentos sobre “os justos” no livro de Provérbios em um 
princípio conciso e prático: “Os justos (saddiq) estão dispostos a se prejudicar a 
fim de beneficiar a comunidade; os ímpios estão dispostos a prejudicar a comu-
nidade a fim de se beneficiarem”.7 As leis da colheita no Antigo Testamento são 
um exemplo disso  (Deuteronômio 24.17-22).  Os proprietários de terras eram 
ordenados a não maximizarem os lucros, não devendo colher todos os molhos, 
azeitonas ou uvas. Em vez disso, o proprietário deveria deixar produtos no cam-
po para que os trabalhadores e os pobres colhessem pelo seu trabalho, e não por 
caridade. Quando o texto diz que os molhos, as azeitonas e as uvas “serão para” 
os pobres, ele usa uma frase hebraica que indica propriedade. Tratar todos os seus 
lucros e ativos de maneira individualista é um erro. Tendo em vista que Deus pos-
sui toda a sua riqueza (você é apenas um administrador dela), a comunidade tem 
alguma reivindicação sobre ela. No entanto, essa riqueza não deve ser confisca-
da. Você deve reconhecer a reivindicação e, de maneira voluntária, ser radicalmente  

6Como disse, este é apenas um breve esboço. É possível que publiquemos um artigo 
com um relato bíblico-teológico muito mais completo da justiça em breve.

7Bruce K. Waltke, The Book of Proverbs: Chapters 1-15, Eerdmans, 2004, 97. A cita-
ção anterior é de Waltke citando JW Olley.



10

generoso. Essa visão de propriedade não se ajusta bem com uma economia capi-
talista ou socialista.8

2. Equidade: Todos devem ser tratados de forma igual e com dignidade.
Levítico 24.22- “Uma mesma lei tereis; assim será para o estrangeiro como para o na-
tural.” A palavra hebraica mesraim significa equidade e Isaías 33.15 diz: “o que fala com 
retidão [equidade, mesraim]; o que rejeita o ganho de subornos”. O suborno é injusto 
porque, no comércio, na lei e no governo, não trata os pobres da mesma forma que os 
ricos. Qualquer sistema de justiça ou governo no qual decisões ou resultados sejam 
determinados pela quantidade de dinheiro que os partidos têm cheira mal perante 
Deus. Outro exemplo de desigualdade são as práticas comerciais desleais. Levítico 
19.13 e Deuteronômio 24.14-15 falam de salários injustos. Amós 8. 5-6 fala de “ba-
lanças enganosas, vendendo até o refugo do trigo”. Economizar e fornecer um produto 
inferior para ganhar mais dinheiro, mas não atender aos clientes, é fazer injustiça.

3. Responsabilidade corporativa: às vezes sou responsável e envolvido 
     nos pecados de outras pessoas.
Às vezes, Deus responsabiliza famílias, grupos e nações pelos pecados dos 
indivíduos. Daniel se arrepende dos pecados cometidos por seus antepassados, 
embora não haja evidências de que ele tenha participado pessoalmente deles 
(Daniel 9). Em 2Samuel 21, Deus considera Israel responsável pelas injustiças 
cometidas aos gibeonitas pelo rei Saul, mesmo estando morto naquele tempo. Em 
Josué 7 e Números 16, Deus considera famílias inteiras responsáveis ​​pelo pecado 
de um membro. Em 1Samuel 15.2 e Deuteronômio 23.3-8, ele mantém mem-
bros da geração atual de uma nação pagã responsável pelos pecados cometidos 
por seus ancestrais muitas gerações antes. Por quê? Existem três razões. 

Responsabilidade corporativa. A família de Acã ( Josué 7) não roubou, mas eles o 
ajudaram a se tornar o tipo de homem que roubaria. A ênfase da Bíblia na importância 

8O ano do Jubileu (Levítico 25), as leis da respiga e a própria definição de saddiq (“retidão”) 
“sugerem uma crítica severa [ao] 1) estatismo que desconsidera o precioso tesouro do 
enraizamento pessoal, e [ao] 2) o individualismo desenfreado que protege os indivíduos 
às custas da comunidade.” Craig Blomberg, Neither Poverty Nor Riches, Apollos, 1999, 
46 (Publicado no Brasil sob o título “Nem Pobreza, Nem Riqueza: As Posses Segundo a 
Teologia Bíblica”, Ed. Esperança, 2009).



11

da família para a formação do caráter implica que o resto da família não pode evitar 
totalmente a responsabilidade pelo comportamento de um membro.

Participação corporativa. Ações pecaminosas moldam não apenas nós, mas 
também as pessoas ao nosso redor. E quando pecamos, afetamos aqueles ao nosso 
redor, o que reproduz padrões pecaminosos — ainda que mais sutis — ao longo 
de gerações. Assim, do mesmo modo como em Êxodo 20.5, Deus pune o pecado 
pelas gerações porque geralmente as gerações posteriores participam de uma for-
ma ou de outra no mesmo pecado.9

Pecado institucionalizado. Os modos de vida socialmente institucionalizados 
são pesados ​​em favor dos poderosos e opressores em detrimento dos que têm me-
nos poder. Podemos citar como exemplos sistemas de justiça criminal (Levítico 
19.15), práticas comerciais como empréstimos com juros altos (Êxodo 22.25-27; 
Jeremias 22.13) e salários injustamente baixos (Tiago 5.4) ou atrasados (Deute-
ronômio 24.14-15). Uma vez implantados, esses sistemas fazem mais mal do que 
qualquer pessoa dentro do sistema possa pretender ou mesmo estar ciente.

4. Responsabilidade individual: sou definitivamente responsável por 
     todos os meus pecados, mas não por todos os meus resultados.
Meus resultados. A Bíblia não ensina que seu sucesso ou fracasso se deve inteira-
mente a escolhas individuais. A pobreza, por exemplo, pode ser provocada por 
falhas pessoais (Provérbios 6.6-7; 23.21), mas também pode existir por causa de 
fatores ambientais, como fome ou praga, ou pura injustiça (Provérbios 13.2310; cf. 
Êxodo 22.21-27). Portanto, não estamos no controle completo de nossos resul-
tados de vida.

9Veja como o favoritismo nocivo que Abraão demonstrou entre seus filhos foi 
reproduzido tanto em Isaque quanto em Jacó, com um efeito terrível. (Gênesis 12-50).

10Provérbios 13.23: “No campo não arado do pobre, há abundância de alimento, mas 
isso é destruído pela injustiça”, Waltke, 549-550. “No campo não arado... há abundância” 
refere-se à terra tão produtiva que produz frutos mesmo quando não é arada. “...abundân-
cia de alimento” significa que os pobres estão trabalhando duro para colhê-los. Então, por 
que eles são pobres? “… isso é destruído pela injustiça [Heb lo mishpat ]”. Eis três possíveis 
causas da pobreza: ambiental, pessoal e social. De acordo com Provérbios, às vezes a po-
breza é causada por poucos recursos, às vezes pela irresponsabilidade pessoal. Mas aqui 
vemos que a pobreza pode ser causada por pura injustiça, sem nenhuma culpa dos pobres.



12

Meus pecados. Apesar da realidade da responsabilidade corporativa e do mal, 
a Bíblia insiste que, em última análise, nossa salvação está no que fazemos como 
indivíduos (Ezequiel 18). Existe um equilíbrio assimétrico entre responsabilidade 
individual e corporativa. Deuteronômio 24.16 diz que, na lei humana comum, 
devemos ser responsabilizados e punidos por nossos próprios pecados, não pelos 
pecados de nossos pais. De fato, somos o produto de nossas comunidades, mas 
não totalmente, pois podemos resistir a seus padrões. Ezequiel 18 é um estudo 
de caso do que pode acontecer se colocarmos muita ênfase na responsabilidade 
corporativa: ela conduz ao “fatalismo e à irresponsabilidade”11. A realidade do 
pecado corporativo não absorve a responsabilidade moral individual, nem nega 
a realidade do mal corporativo. Negar isto (ou negar amplamente isto) é adotar 
uma das visões seculares de justiça, e não uma visão bíblica.12

5. Defesa e apoio: devemos ter uma preocupação especial com os pobres 
     e os marginalizados.
Embora não devamos mostrar parcialidade a ninguém (Levítico 19.15), devemos 
ter especial preocupação  pelos impotentes (Isaías 1.17; Salmo 41.1).  Isso não é 

11John B. Taylor, Ezekiel: An Introduction and Commentary, Tyndale, 1969, 147.
12Durante séculos, os estudiosos da Bíblia reconheceram o equilíbrio entre 

responsabilidade corporativa e individual na Bíblia. Por várias décadas, houve uma visão 
de que Deus só lidava com Israel em termos corporativos, e nunca em termos individuais, 
e que, portanto, Ezequiel 18.1-32 era uma inovação. Veja Gordon Matties, Ezekiel 18 
and the Rhetoric of Moral Discourse, Society of Biblical Literature, 1990, para mais in-
formações sobre esse debate. Essa visão é agora amplamente abandonada por ser muito 
simplista. Ver Daniel Isaac Block, The Book of Ezekiel, Chapters 1-24, Eerdmans, 1997, 
p. 556. Para começar, textos anteriores, como Deuteronômio 24.16, exigiam que os juízes 
não considerassem as pessoas responsáveis ​​pelos pecados dos pais ou dos filhos. Hoje, 
portanto, a maioria dos estudiosos entende que há responsabilidade corporativa e indivi-
dual pelo pecado na Bíblia. Apesar desta longa história de interpretação, há muitos hoje 
que continuam a insistir que qualquer professor que ensine a Bíblia e fale sobre o pecado 
corporativo e de responsabilidade está lendo as Escrituras com lentes liberais ou marxis-
tas modernas. Às vezes, eles admitem que Israel foi muitas vezes julgado corporativa-
mente, mas argumentam que Deus não faz isso com o resto de nós. Isso ignora o fato de 
que Deus também considera outras nações responsáveis ​​pelos pecados de seus ancestrais 
(Deuteronômio 23.3-4; Amós 1.1-2: 5).



13

uma contradição. Provérbios 31.8-9 diz: “abre tua boca em favor do mudo, em 
favor do direito de todos os desamparados”. A Bíblia não diz “fale pelos ricos e 
poderosos” — não porque eles são menos importantes como pessoas diante de 
Deus, mas porque eles não precisam que você faça isso. As condições não são 
iguais e, se não advogarmos pelos pobres, não haverá igualdade. Nesse aspecto de 
justiça, procuramos dar mais capital social, financeiro e cultural (poder) às pessoas 
com menos.

Jeremias 22.3 diz: “livrai da mão do opressor aquele que está sendo explo-
rado por ele... estrangeiros, órfãos ou viúvas...” Jeremias está destacando grupos 
de proteção de pessoas que não podem se proteger dos maus-tratos da maneira 
como os outros. (cf. Zacarias 7.9-10).

Memorial de Martin Luther King Jr. em Washington D.C.

O espectro das teorias da justiça

Ao delinear brevemente as descrições alternativas de justiça que operam em nossa 
cultura, é inevitável cairmos em uma simplificação excessiva.13 Ainda assim, existe 

13E devemos ter em mente que as teorias da justiça não são necessariamente ca-
tegorias políticas. Tanto os conservadores quanto os progressistas (liberals) podem, por 
exemplo, habitar qualquer uma das três facetas de justiça bíblica.



14

um amplo consenso de que algo próximo às quatro categorias de justiça a seguir 
operam em nossa cultura.14

Todas as teorias desse espectro são seculares, compartilhando duas supo-
sições.  (a)  Primeiro, diferentemente de Martin Luther King Jr. (veja “Carta 
de uma Prisão em Birmingham”), todas essas teorias pressupõem que não há 
absolutos morais transcendentes sobre os quais basear a justiça. Essas teorias 
acreditam no “quadro imanente” de Taylor15 de que não existe uma realidade 
sobrenatural e, portanto, os valores morais e a definição da própria justiça são 
inventados pelos seres humanos. (b) Todas essas teorias veem a natureza hu-
mana como uma tábula rasa que pode ser totalmente remodelada por meios 
humanos, e não como uma natureza dada por Deus que deve ser honrada para 
que possamos nos desenvolver.

14Estou basicamente seguindo Michael Sandel, que enumera quatro teorias da jus-
tiça em seu livro Justice: What’s the Right Thing to Do?, Farrar, Straus and Giroux, 2009 
(Publicado no Brasil sob o título “Justiça: O Que é Fazer a Coisa Certa?”, Ed. Civiliza-
ção Brasileira, 2011): Libertarianismo (Robert Nozick), Utilitarismo ( John Stuart Mill), 
Liberalismo (Kant/John Rawls) e Ética da Virtude (Aristóteles/MacIntyre). Não tratei 
da ética da virtude e da teoria da justiça desta escola porque, embora tenha tração entre 
alguns intelectuais, atualmente não é culturalmente influente. Em seu lugar, inseri a Polí-
tica de Identidade, baseada na teoria crítica pós-moderna. Este é novo personagem muito 
influente que não era tão importante quando Sandel escreveu o livro. Portanto, minhas 
quatro categorias são — Justiça libertária, Justiça liberal, Justiça utilitarista e Justiça pós-
-moderna. Eu explico em uma nota de rodapé abaixo porque acho justo chamar a última 
visão de pós-moderna.

15Charles Taylor, A Secular Age, Harvard, 2007 (Publicado no Brasil sob o título 
“Uma Era Secular”, Ed. Uninsinos, 2010).



15

1. Justiça libertária — “Liberdade” Uma sociedade justa promove a liberdade 
individual.

Essa visão, defendida recentemente por Robert Nozick, acredita em um pe-
queno número de direitos individuais, mas não em titularidades (entitlement the-
ory). As pessoas têm o direito de não serem prejudicadas, têm um direito absoluto 
à propriedade privada, se justamente merecido, e aos direitos de liberdade de 
expressão e livre associação. A primeira maneira de proteger esses direitos é ter 
um governo pequeno, já que impostos altos são injustos, uma violação do direito 
à propriedade privada, e o governo de larga escala inevitavelmente procura regular 
o discurso, o pensamento e a associação.

A segunda maneira de proteger esses direitos é ter um mercado livre não re-
gulamentado. A visão libertária é altamente individualista, baseada na suposição 
implícita de que todo ser humano pertence a si próprio e que os resultados da vida 
de qualquer pessoa dependem totalmente de suas escolhas e esforços individuais.16

Breve análise bíblica:
Primeiro, essa visão nega a complexidade de quem somos — isto é, indivíduos ainda 
incorporados em comunidades instituídas por Deus (família, estado) e criados à 
imagem de um Deus que é três em um. A Bíblia equilibra a liberdade individu-
al com a obrigação de comunidade. Diferentemente da Bíblia, o libertarianismo 
nega ou menospreza o papel das forças sociais opressoras no que se refere àquilo 
que torna as pessoas pobres, recusando-se a ver como o pecado cria condições des-
niveladas de igualdade nas quais a mera liberdade individual não pode remediar.

Segundo, nega a doutrina da universalidade do pecado. Embora o pecado humano 
esteja em toda parte e corrompa todas as coisas, essa posição enxerga as capacidades 
más do governo, mas não tanto as capacidades más do mercado de capitais.

16Os direitos naturais “lockeanos” são o direito à vida, à liberdade e à propriedade 
privada.  Em sua obra Second Treatise of Government (“Segundo Tratado Sobre o Go-
verno”), John Locke argumentou que as pessoas têm o direito de ter suas vidas físicas 
protegidas e preservadas e de serem livres para escolher como querem viver, desde que 
não prejudiquem a liberdade de outros e o direito à propriedade. Isso incluía não apenas 
a propriedade privada, mas, como argumentou Locke, cada pessoa possui a si mesma.   
Alguns argumentam que esses são “direitos negativos” porque, conforme formulados, são 
principalmente o direito de que certas coisas não nos aconteçam (por exemplo, assassinato, 
prisão sem julgamento, roubo e regulamentação excessiva de comportamento).



16

Terceiro, tem um entendimento sub-bíblico de liberdade.  O libertarianismo 
geralmente vê a liberdade em termos totalmente negativos — é a liberdade de 
algo. Mas fomos criados por Deus para amar a ele e ao próximo, não apenas para 
interesse próprio, e, quanto mais fazemos aquilo para o qual fomos criados, mais 
livres seremos.

Por fim, o entendimento dessa visão acerca dos direitos absolutos sobre a proprie-
dade e sobre o eu não se enquadra na visão bíblica da criação. Pertencemos a Deus 
(não a nós mesmos), e também pertence a ele tudo aquilo que temos. Tudo o que 
temos é, em última análise, um presente de Deus e deve ser compartilhado.

2. Justiça liberal — “Equidade” - Uma sociedade justa promove a justiça para todos.
Essa visão, mais recentemente defendida por John Rawls, expande muito 

a ideia de direitos humanos naquilo que os libertários chamariam de titularida-
des da justiça (entitlement theory).17 Os liberais também acrescentam os direitos 
sociais ou “econômicos” (direito a uma educação, à assistência médica) aos di-
reitos de liberdade (direito de expressão, propriedade, religião).18 A justificativa 

17Sandel vê a visão de Rawls como sendo construída sobre o conceito de direitos 
defendido por Immanuel Kant, que tem um entendimento muito mais robusto do que 
Locke. (Sandel, Justice, 140) O “imperativo categórico” de Kant, que insistia que cada 
indivíduo, em virtude de serem criaturas racionais, tinha que ser tratado “não como um 
meio para um fim, mas como um fim em si mesmo”. Muitos têm apontado que esta 
é basicamente uma versão da doutrina da imagem de Deus do cristianismo, mas ela 
fica aquém. Qualquer conceito de direitos baseado em capacidades identificadas (como 
racionalidade ou capacidade de fazer escolhas) permite a alguém a alegação de que al-
gumas pessoas (pessoas senis, crianças, pessoas com deficiência) que não possuem a ca-
pacidade identificada não têm direitos.  Ver Nicholas Wolterstorff, Capítulo 15 - Is a 
Secular Ground of Human Rights possible? em Justice: Rights and Wrongs, Princeton, 2010, 
223-241.

18Para um exemplo do conflito sobre “direitos econômicos e sociais”, veja a recente 
controvérsia sobre a Comissão de Direitos Inalienáveis ​​do secretário de Estado Mike 
Pompeo. A comissão priorizou os direitos “lockeanos” — liberdade de expressão, liber-
dade religiosa e os direitos de propriedade privada sobre os direitos sociais e econômi-
cos. A grande imprensa reagiu com choque. Mas a polêmica nada mais é do que a última 
versão do velho debate entre Robert Nozick e John Rawls sobre o que é considerado 
“direitos”. Sem compreender o pano de fundo ideológico e histórico, os jornalistas não  
conseguiam entender o que estava acontecendo. Ver New York Times, 16 de julho de 2020: 
«Pompeo diz que a política de direitos humanos deve priorizar os direitos de propriedade 



17

de Rawls para esses direitos se dá nos seguintes termos: ele argumenta que, se as 
pessoas tivessem que conceber uma sociedade por trás de um “véu de ignorância” 
— sem saber onde seriam colocadas (sem saber qual raça, gênero, status social, 
etc. elas teriam) — todas elas, valendo-se de interesse próprio puro e racional, 
planejariam uma sociedade em que houvesse medidas legais significativas para 
redistribuir a riqueza daqueles que nasceram em comunidades pobres e para 
estabelecer muitos outros direitos econômicos e sociais. Somente esse tipo de 
sociedade seria justa e racional.  Uma vez estabelecido que os direitos econô-
micos e sociais são válidos, então, na visão liberal, não há necessidade de haver 
qualquer consenso sobre valores morais na sociedade. Não é necessário que todos 
concordem sobre o que é o Bem. Em vez disso, honrar os direitos humanos in-
dividuais se torna o único padrão moral necessário (e negá-los torna-se o único 
pecado). Desta forma, as pessoas serão livres para viver suas vidas buscando o 
que elas acreditam ser o seu bem.

Uma grande diferença da visão libertária é que agora é justo e equitativo que 
o Estado redistribua a riqueza através de impostos e do controle governamental 
do mercado. No entanto, Rawls e liberais ainda acreditavam que algum tipo de 
mercado livre era a melhor maneira de aumentar a riqueza de uma sociedade que 
então poderia ser compartilhada de maneira justa. A razão pela qual os liberais 
ainda são basicamente amigáveis ​​ao capitalismo é que, em última análise, essa vi-
são ainda é altamente individualista, dando aos indivíduos liberdade para criar seu 
próprio “bem”, significado e moralidade. Portanto, o liberalismo ainda não busca 
resultados iguais, mas oportunidades iguais para os indivíduos alcançarem sua 
felicidade. Os resultados individuais ainda são vistos como determinados pelos 
esforços individuais e pela ética do trabalho.

Breve análise bíblica:
Como muitos estudos recentes demonstraram, as crenças do liberalismo nos di-
reitos humanos e no cuidado dos pobres estão fundamentadas no cristianismo.19  

e de religião”. O artigo é encontrado em https://www.nytimes.com/2020/07/16/us/poli-
tics/pompeo-human-rights-policy.html

19Veja Taylor, A Secular Age e Larry Siedentop, Inventing the Individual: The Origins 
of Western Liberalism, Harvard, 2014 (apenas dois exemplos). Nos últimos anos, esses 

https://www.nytimes.com/2020/07/16/us/politics/pompeo-human-rights-policy.html
https://www.nytimes.com/2020/07/16/us/politics/pompeo-human-rights-policy.html


18

Os eruditos argumentam que essas crenças dependem de uma visão na qual o  
indivíduo é considerado alguém com dignidade e valor infinitos, bem como de 
uma visão que entende que todos os indivíduos são iguais, independentemen-
te de raça, gênero e classe. Essa crença surgiu apenas em culturas influenciadas 
pela Bíblia e marcadas por uma crença em um Deus Criador. Os eruditos tam-
bém mostram que essas crenças judaico-cristãs não se encaixam na visão secular 
moderna de que não há absolutos morais e que a humanidade é estritamente o 
produto da evolução. A conclusão é que essas crenças mais antigas na dignidade 
humana são essencialmente contrabandeadas para a cultura moderna secular. Isso 
significa que os cristãos podem concordar com muita coisa nessa teoria da justi-
ça. No entanto, como mostrou MacIntyre, existem contradições e falhas fatais na 
abordagem do liberalismo.

Primeiro, a liberdade do indivíduo tornou-se um absoluto de facto que veta to-
das as outras coisas e, diferentemente das sociedades mais tradicionais, as socieda-
des liberais não conseguiram equilibrar a liberdade individual e a obrigação para 
com a família e a comunidade. O resultado foi a dissolução de famílias, bairros 
e instituições. Acontece que, sem um conjunto de valores morais compartilha-
dos (além de um compromisso com a liberdade individual) e sem uma história 
compartilhada de quem somos corporativamente como pessoas, uma sociedade 
não pode evitar a fragmentação. Como o liberalismo tem sido a teoria da justiça 
dominante, o tribalismo atual, a perda sem precedentes de confiança social e o co-
lapso das instituições podem ser vistos como um fracasso do liberalismo. Alguns 
argumentam que o liberalismo somente “funcionou” em uma sociedade quando 
a religião permaneceu forte, porque poderia compensar o egoísmo que o indivi-
dualismo promove e poderia fornecer o senso de solidariedade e comunidade que 

estudiosos, incluindo Philip Gorski, de Yale, Eric Nelson, de Harvard, e muitos outros, 
argumentaram que as crenças cristãs são as fontes dos valores do liberalismo ocidental 
dos direitos humanos e do cuidado com os pobres. Mais recentemente, Tom Holland re-
sumiu grande parte do pensamento desses eruditos em um livro longo, mas popularmen-
te acessível, intitulado Dominion: How the Christian Revolution Remade the World, Basic 
Books, 2019. Naturalmente, foi Friedrich Nietzsche quem originalmente argumentou 
que, sem a crença no Deus cristão, não há base para a crença em direitos humanos iguais 
e em dignidade, e que todos os liberais que afirmam tais valores de fato ainda são cristãos 
(pelo menos nesta parte de seu pensamento) sem reconhecê-lo.



19

o individualismo não pode dar. Agora que a religião está em acentuado declínio, 
esse equilíbrio se foi.20

Segundo, se a justiça está apenas honrando direitos individuais e titularidades 
e não há absolutos morais mais elevados, como podemos julgar as questões quando as 
reivindicações de direitos entram em conflito e se contradizem (como costuma acon-
tecer)?  Outro problema do liberalismo é que as reivindicações de direitos das 
pessoas muitas vezes se contradizem. O liberalismo não tem como determinar se 
alguns direitos podem ter precedência sobre outros. Quem vence no debate entre 
feministas e transgêneros? E com que base? Vence a voz mais barulhenta, quem 
tem mais dinheiro?

Terceiro, até os críticos seculares apontam que a racionalidade é uma base insuficiente 
para uma sociedade justa. Muitos críticos de Rawls observaram que, se sua única 
motivação é o autointeresse racional, os que estão por trás do “véu da ignorância” 
ainda não precisariam concordar com titularidades. O número de pobres é uma 
minoria — e é provável que você não seja um. Então, por que não se arriscar criando 
uma sociedade que explora os pobres para desenvolver o restante da sociedade? Por 
que não optar por isso, contanto que você provavelmente não seja pobre? Explo-
rar os pobres, então, pode definitivamente ser visto como “interesse próprio racio-
nal”. Mas se os liberais querem responder dizendo que explorar os pobres é errado, 
eles subtraíram seu direito de assim fazê-lo porque negam a existência de absolutos 
morais. Em uma análise de custo-benefício, quem pode dizer que explorar os po-
bres não seria mais prático do que não explorá-los? Portanto, não há proteções reais 
para impedir que uma sociedade liberal se mova em direção à opressão.

Por fim, a insistência dos liberais de que as visões devem ficar de fora do discurso 
público é hipócrita. O liberalismo diz aos religiosos que eles não devem argumen-
tar com base em suas crenças religiosas, mas que devem apenas se valer do uso 
da “razão pública” e do “autointeresse racional” — enquanto isso, o liberalismo 
contrabandeia as próprias crenças religiosas sobre natureza humana, direitos, se-
xualidade e muitas outras coisas que são pressupostos da fé, deixadas pelo nosso 
passado cristão e não pelas libertações da ciência.

20A defesa clássica para essa ideia é feita por Robert Bellah, et al, Habits of the Heart: 
Individualism and Commitment in American Life;  With a New Preface,  University of 
California, 2008.



20

3. Justiça utilitarista — “Felicidade” Uma sociedade justa maximiza a maior 
felicidade para o maior número de pessoas.

Essa terceira teoria, associada a John Stuart Mill, não é tão influente na 
jurisprudência formal e, no entanto, sua ideia básica faz muito sentido intuitivo 
para as pessoas secularizadas. Indiscutivelmente, o utilitarismo domina a maio-
ria dos discursos públicos sobre as políticas públicas e está por trás de muitas 
reivindicações de justiça individuais. Nesta visão, a essência da justiça é a maior 
felicidade para o maior número de pessoas. Esse é outro esforço para se ter a justiça 
fundamentada não em absolutos morais, mas em algum tipo de “racionalidade 
prática”. Se algo faz a maioria das pessoas feliz, é justo. Mas onde estão as pro-
teções? Isso significa que tudo o que a maioria desejar relacionado à felicidade 
está certo? Os utilitaristas usam o «princípio do dano” para criar os limites. Eles 
argumentam que as pessoas devem ser livres para buscar tudo o que nos faça feliz, 
desde que isso não prejudique outras pessoas. É óbvio, no entanto, que haverá 
conflitos inevitáveis ​​sobre o que faz as pessoas felizes e, portanto, o árbitro final 
para os utilitaristas é a regra da maioria. Hoje, a mídia depende fortemente do 
utilitarismo quando argumenta, explícita ou implicitamente, que as pesquisas nos 
dizem que a maioria dos americanos agora favorece X — e, portanto, X agora está 
correto. O utilitarismo não é tão individualista quanto as duas primeiras teorias 
da justiça, uma vez que ele se dá em bases “majoritárias”. De fato, muitos utili-
taristas veem os direitos individuais como barreiras à felicidade da maioria. “Se 
você acredita em direitos humanos, provavelmente não é um utilitarista”.21

21Sandel, 103.



21

Breve análise bíblica:
Primeiro, sem uma doutrina da criação, essa visão não honra os indivíduos como tendo 
uma dignidade que não deve ser violada. Poderia a maioria da população nacional de-
finir sua felicidade de tal maneira que ela só possa ser alcançada se uma minoria da 
população for colocada em campos de internamento? Nas premissas do utilitarismo, 
isso poderia ser facilmente discutido (e de fato foi discutido na Alemanha nazista e 
até nos EUA em relação aos nipo-americanos durante a Segunda Guerra Mundial).

Segundo, sem uma doutrina do pecado, essa visão ingenuamente presume que algo 
não pode ser mau se faz a maioria das pessoas feliz. Só porque algo faz uma pessoa 
feliz, isso não significa que é certo fazê-lo. Muitas coisas tolas e cruéis podem nos 
fazer felizes. Além disso, sem uma compreensão dos seres humanos como almas e 
corpos, essa visão pressupõe que a “felicidade” pode ser proporcionada fornecendo 
bens materiais, riquezas e prazeres, quando uma longa sabedoria através das cul-
turas reconhece que isso é inadequado para a felicidade real.

Por fim, o “princípio do dano” é inútil como guia ou como barreira ao abuso. No 
momento em que você diz que algo é prejudicial, está enraizando sua afirmação 
em alguma  visão da natureza humana — como os seres humanos devem viver 
— e em alguma compreensão do certo e do errado. Dizer que algo não prejudica 
ninguém se baseia em alguma visão da natureza humana e do propósito humano 
que, em última análise, é uma questão de fé. Os defensores das leis de Jim Crow 
costumavam usar argumentos utilitários e o princípio do dano, dizendo aos afro-
-americanos que a segregação não era prejudicial, mas era para o bem deles. Sem 
nenhum absoluto moral — quem deve dizer o que é bom para uma minoria? A 
maioria — e não a minoria — começa a defini-lo.

4. Justiça pós-moderna — “Poder” Uma sociedade justa subverte o poder dos 
grupos dominantes em favor dos oprimidos.

A quarta teoria da justiça, de certa forma, é a mais nova em cena, embora 
tenha um pedigree mais antigo. Com base nos ensinamentos de Karl Marx, aquilo 
que pode ser chamado de Teoria Crítica pós-moderna surgiu muito recentemen-
te com sua própria explicação de justiça, que é nitidamente distinta das demais.22  

22A história por trás desta teoria da justiça encontra a fusão de várias correntes 
ou escolas de pensamento importantes.  Começa com os ensinamentos de Karl Marx 
de que toda realidade é determinada por forças sociais e, portanto, não apenas nosso  



22

Como ela tomou forma mais recentemente e entrou em cena com muita força, 
levaremos mais tempo para descrever e interagir com ela.23

comportamento, mas nossas crenças sobre a verdade e a moralidade são determinadas por 
nossa consciência de classe. No entanto, Marx usou essa ideia radical básica quase que 
totalmente para criticar a economia, as classes e os sistemas econômicos. No século 20, 
arquitetos da “teoria crítica moderna”, como Adorno e Marcuse, começaram a aplicar essa 
análise marxista a uma crítica da cultura em todas as suas formas. Seu objetivo era tornar 
visíveis as operações ocultas de poder que os burgueses usaram para manter o proletariado 
oprimido — não pela força da lei, mas pelo poder da cultura, da arte e da história. Mais 
tarde, pós-modernistas franceses como Derrida, Foucault e Lyotard tornaram-se ainda 
mais radicais, refletindo extensivamente sobre a instabilidade da linguagem e concluindo 
que qualquer afirmação de verdade era um movimento de poder.  Isso significava que 
agora não havia mais nada da realidade, exceto poder. Esses pós-modernistas franceses 
originais, entretanto, eram altamente céticos em relação à reforma social e presumiam 
que qualquer teoria da justiça se tornaria uma ferramenta de opressão. (Eles rejeitaram 
o marxismo clássico por essa mesma razão.) Uma das razões de seu profundo ceticismo 
era a consistência de pensamento. Se todas as afirmações de verdade e grandes visões são 
formas de oprimir as pessoas, então ninguém que esteja fazendo afirmações sobre o certo 
e o errado, justiça e injustiça, será capaz de escapar dessa mesma opressão, não importa o 
quão bem-intencionado seja. Quem pode dizer o que é verdade e justiça, afinal? Tudo o 
que fazemos e dizemos exerce poder sobre as pessoas. Portanto, a melhor coisa a fazer é 
apenas conquistar um pouco de liberdade para você e para os outros, desconstruindo to-
das as grandes visões, sendo um indivíduo autocriado e mantendo-se afastado de todos os 
movimentos. Apesar dessa visão dos pós-modernistas originais, vários pensadores, espe-
cialmente na academia americana no final dos anos 1980 e 1990 (Derrick Bell, Kimberle 
Crenshaw, Judith Butler e muitos outros), aceitaram o que os pós-modernistas franceses 
disseram sobre poder e verdade, mas não aplicaram a si mesmos (como os pós-modernis-
tas originais faziam). Em vez disso, eles trouxeram uma visão mais positiva do socialismo 
juntamente com o pós-modernismo no que foi chamado de “Teoria Crítica Pós-moder-
na”. É uma estratégia para uma mudança social radical que busca não apenas derrubar as 
visões tradicionais e religiosas, mas também o próprio liberalismo secular e individualista.

23Para mais informações sobre como as escolas contemporâneas de pensamento se desenvol-
vem a partir das mais antigas: Charles Taylor em A Secular Age mostra como o secularismo 
moderno surgiu do Iluminismo e de outros movimentos mais antigos, não em uma linha 
direta, mas por meio de “ziguezagues”, ironias, e consequências não intencionais. Assim, o 
marxismo não é o mesmo que a teoria crítica neomarxista da Escola de Frankfurt, o mesmo 
que os pós-estruturalistas franceses, ou o mesmo que os teóricos críticos pós-modernos  



23

A teoria crítica pós-moderna argumenta:
Em primeiro lugar, a explicação de todos os resultados desiguais relacio-

nados à riqueza, bem-estar e poder nunca se deve a ações individuais, a dife-
renças culturais ou diferenças relacionadas a habilidades humanas, mas única e 
exclusivamente a estruturas e sistemas sociais injustos. A única maneira de re-
parar resultados desiguais para os oprimidos é através da política social, e nunca 
pedindo a alguém que mude seu comportamento ou cultura.24

depois de 1989. Cada grupo era altamente crítico dos outros. Marxistas como Terry Eagle-
ton são altamente críticos de pós-estruturalistas como Foucault e Derrida (ver seu livro The 
Illusions of Postmodernism, 1996 [Publicado no Brasil sob o título “As Ilusões do Pós-Moder-
nismo”, Ed. Zahar, 1998]) e Derrida rejeita o marxismo clássico em Specters of Marx, 1993 
(Publicado no Brasil sob o título “Espectros de Marx”, Ed. Relume Dumará, 1994). No 
entanto, as ligações entre esses movimentos também são amplamente reconhecidas. Mesmo 
no livro Specters of Marx, Derrida diz que “Desconstrução… também quer dizer na tradição 
de um certo marxismo, em um certo espírito do marxismo” e “é preciso assumir a herança 
do marxismo”. Taylor então está certo em falar de “ziguezagues”. Mais um exemplo: Taylor 
mostra como o pós-estruturalismo (ou o que ele chama de “contra-iluminismo imanente”) 
é tanto (se não mais) fruto de Nietzsche quanto de Marx, embora Nietzsche desprezasse o 
marxismo. Para mais informações sobre como o pós-estruturalismo foi adotado — descar-
tado de algumas maneiras, mas adotado de algumas maneiras — pela teoria crítica posterior, 
consulte Walter Truett Anderson, The Truth About the Truth, Putnam, 1995, posteriormente 
publicado de forma condensada como The Fontana Postmodern Reader, Fontana, 1996.

24Para um exemplo interessante da ideologia que afirma que “todas as desigualdades 
se devem a forças sociais”, leia Ibram X. Kendi Stop Blaming Young Voters for Not Turning 
Out for Sanders (“Pare de culpar os jovens eleitores por não aparecerem para votar em San-
ders”) The Atlantic, 17 de março de 2020. Kendi aborda uma questão perene, a saber, que 
pessoas mais velhas votam em uma escala muito maior do que os jovens. Esse tem sido o 
caso por muitas gerações, e a maioria dos observadores atribuiu isso a fatores mais inter-
nos. Os adultos mais jovens têm mais mobilidade e tendem a ser menos enraizados e com-
prometidos com uma determinada localidade; a “cultura jovem” não dá a mesma ênfase — e 
assim por diante. Kendi se recusa a postular qualquer influência sobre fatores pessoais ou 
culturais. Todas as diferenças nos resultados devem estar relacionadas a fatores “estruturais” 
ou à política social. Ele escreve: “Existem apenas duas causas para as disparidades históricas 
e contínuas de votos entre americanos mais jovens e mais velhos. Ou há algo errado com 
os jovens americanos como grupo ou há algo errado com nossas políticas de votação. Os 
outros eleitores indecisos (swing voters) não são confiáveis ou nosso sistema de votação não 
é confiável. Ou há algo errado com as pessoas ou há algo errado com a política.”



24

Em segundo lugar, toda arte, religião, filosofia, moralidade, lei, mídia, políti-
ca, educação e formas de família são determinadas não pela razão ou verdade, mas 
também pelas forças sociais. Tudo é determinado pela sua consciência de classe e 
lugar social. A doutrina religiosa, junto com toda política e toda lei, são sempre, 
no fundo, uma maneira de as pessoas obterem ou manterem status social, riqueza 
e, portanto, poder sobre os outros.

Em terceiro lugar, portanto, a realidade nada mais é do que poder. E se for 
esse o caso, para ver a realidade, o poder deve ser mapeado através dos meios de 
“interseccionalidade”. As categorias são: raça, gênero, orientação sexual, identida-
de de gênero (e algumas vezes outras). Se você é branco, do sexo masculino, hé-
tero, cisgênero, então você tem a maior quantidade de poder. Se você não é nada 
disso, é a pessoa mais marginalizada e oprimida — e existem inúmeras categorias 
no meio disso. De modo mais importante, cada categoria em direção ao fim im-
potente do espectro tem uma autoridade moral maior e uma capacidade maior 
de ver como as coisas realmente são. Somente a impotência e a opressão trazem 
alto nível moral e conhecimento verdadeiro. Portanto, aqueles que possuem mais 
privilégios não devem entrar em nenhum debate — eles não têm o direito ou a 
capacidade de aconselhar os oprimidos por estarem cegos em relação ao seu lugar 
social. Eles simplesmente precisam abrir mão de seu poder.

Em quarto lugar, a principal maneira de exercer o poder é através da lin-
guagem — através de “discursos dominantes”. Um discurso dominante é qual-
quer reivindicação de verdade, fundamentada na suposta razão e na ciência ou 
na religião e na moralidade. A linguagem não descreve apenas a realidade, ela a 
constrói ou cria. As estruturas de poder se escondem atrás da linguagem da ra-
cionalidade e da verdade. Assim, a academia esconde suas estruturas injustas por 
trás do discurso da “liberdade acadêmica”, as corporações, por trás do discurso 
da “livre iniciativa”, a ciência, por trás do discurso da “objetividade empírica” ​​e a 
religião, por sua vez, por trás do discurso da “verdade divina”. Todas essas apa-
rentes alegações de verdade são na verdade apenas narrativas construídas que 
foram projetadas para dominar e, como tais, devem ser desmascaradas. Assim, 
o debate racional e a “liberdade de expressão” estão descartados (eles apenas 
servem para dar holofotes a discursos injustos). A única forma de se reconstruir 
a realidade de uma maneira justa é subverter os discursos dominantes, e isto 
requer o controle do discurso.



25

Em quinto lugar, culturas, como pessoas, podem ser mapeadas através da inter-
seccionalidade. Em certo sentido, nenhuma cultura é melhor que qualquer outra cul-
tura em qualquer aspecto. Todas as culturas são igualmente válidas. Mas as pessoas 
que veem suas culturas como melhores e julgam outras culturas como inferiores, 
ou mesmo as que veem sua própria cultura como “normal” e julgam outras culturas 
como “exóticas” são membros de uma cultura opressora. E culturas opressoras são 
(embora essa palavra não seja usada) inferiores e devem ser desprezadas.

Finalmente, nem os direitos individuais nem a identidade individual são 
primários. A ênfase liberal tradicional nos direitos humanos individuais (proprie-
dade privada, liberdade de expressão) é um obstáculo às mudanças radicais que 
a sociedade precisará passar para compartilhar riqueza e poder. E é uma ilusão 
pensar que, como indivíduo, você pode criar uma identidade de qualquer maneira 
diferente ou independente de outras pessoas em sua raça, etnia, gênero e assim 
por diante. A identidade e os direitos do grupo são os únicos reais. A culpa não é 
atribuída com base em ações individuais, mas com base na participação em gru-
pos e no status social/racial.

Breve análise bíblica:
Em primeiro lugar, essa visão é profundamente incoerente. Se todas as reivindicações 
da verdade e agendas da justiça são socialmente construídas para manter o poder, 
por que as reivindicações e agendas dos adeptos dessa visão não estão sujeitas à 
mesma crítica? Por que as reivindicações dos defensores da justiça pós-moderna 
de que “Isso é opressão” são inquestionavelmente moralmente corretas, enquanto 
todas as outras reivindicações morais são meras construções sociais? E se todos 
estão cegos pela consciência de classe e pelo lugar social (como eles afirmam), por 
que eles mesmos não estão?25 A interseccionalidade alega que as pessoas oprimidas 

25Um exemplo: “Embora eu acredite que os valores sejam construtos sociais, e não 
outorgados por Deus... Eu não acredito que a desigualdade de gênero seja mais defensá-
vel do que a desigualdade racial, apesar dos esforços repetidos para fazê-la ver como um 
“costume” específico da cultura, em vez de um exemplo de injustiça.” Mari Ruti, The Call 
of Character: Living a Life Worth Living, Columbia, 2014, p. 36. No mesmo parágrafo, ela 
diz que todos os valores são socialmente construídos — mas que suas opiniões sobre o 
que constitui injustiça não o são. Essa abordagem autojustificativa e autocontraditória da 
justiça é típica de nosso tempo.



26

veem as coisas com clareza — mas por que elas veriam, uma vez que as forças 
sociais nos tornam completamente quem somos e controlam como entendemos 
a realidade?  Os defensores da justiça pós-moderna não são tão formados por 
forças sociais como as outras pessoas? E se todas as pessoas com poder (pessoas 
que “dão as ordens” no âmbito social, cultural, econômico, e controlam o discurso 
público) inevitavelmente o usam para dominar, por que não dizer que revolucio-
nários que conseguem substituir os opressores no topo da sociedade não podem 
se tornar aqueles contra os quais as demais pessoas posteriormente se rebelarão 
e os substituirão? O que os tornaria diferentes? A explicação pós-moderna de 
justiça não tem boas respostas para essas perguntas. Não se pode insistir que toda 
a moralidade é um construto cultural e relativa e em seguida afirmar que suas rei-
vindicações morais não o são. Esta não é uma falha que apenas os cristãos podem 
ver, e ela pode, portanto, ser fatal para a teoria como um todo.26

Em segundo lugar, ela muito simplista. A visão pós-moderna de justiça segue 
Rousseau e Marx, que viam os seres humanos como inerentemente bons ou como 

26Para mais informações sobre as graves dificuldades que o marxismo, o pós-mo-
dernismo e várias formas de teoria crítica têm em fazer quaisquer declarações morais 
de valor ou verdade, veja o importante trabalho de Steven Lukes, Marxism and Morali-
ty, Oxford, 1985 e também veja Christopher Butler, Postmodernism: A Very Short Intro-
duction, Oxford, 2002. Lukes (que até onde sei é marxista), escreve sobre o “Paradoxo” ou 
contradição do marxismo: “Por um lado [o marxismo afirma] que a moralidade é uma 
forma de ideologia e, portanto, de origem social, ilusória no conteúdo e que serve aos 
interesses de classe; que qualquer tipo de moralidade... é relativa a um modo particular 
de produção e aos interesses particulares de classe; que não existem verdades objetivas 
ou princípios eternos de moralidade; que a própria forma de moralidade e ideias gerais 
como liberdade e justiça... [constituem] vários preconceitos burgueses por trás dos quais 
se escondem vários interesses burgueses em forma de emboscada.” (Lukes está citando 
Marx e Engels aqui.) “Por outro lado”, continua Lukes “ninguém pode deixar de notar 
que os escritos de Marx e dos marxistas abundam em julgamentos morais implícitos e 
explícitos.” (Lukes, p. 3) Pós-estruturalistas e teóricos críticos mais recentes participam 
da mesma conclusão quando falam da moralidade como sendo “socialmente construída” e 
ainda continuam a fazer afirmações morais implícitas que eles não tratam como relativas 
e construídas. Para mais informações sobre como todas as formas de secularismo mo-
derno têm “fontes morais inadequadas para apoiar seus elevados ideais morais”, consulte 
Charles Taylor, A Secular Age,  Harvard, 2007, capítulos 15 “The Imanent Frame”, 16 
“Cross Pressures”, 17 “Dilemmas I” e 19 “Unquiet Frontiers of Modernity”, pp. 539-773.



27

uma tábula rasa. Qualquer mal é instilado em nós pela sociedade, pelos sistemas 
e forças sociais. Portanto, qualquer patologia (pobreza, crime, violência, abuso) se 
deve a uma única coisa: políticas sociais erradas. Biblicamente, no entanto, sabe-
mos que somos seres complexos — tanto em termos sociais (somos criaturas indi-
viduais e sociais criadas à imagem de um Deus Triúno), como em termos morais 
(somos pecadores e decaídos, mas valiosos à imagem de Deus) e constitucionais 
(somos igualmente alma-espírito e corpo). As razões sobre a existência do mal e 
dos resultados injustos na vida são múltiplas e complexas.

Assim, por exemplo, a restauração de uma comunidade pobre exigirá uma 
compreensão rica e multidimensional do florescimento humano. Certamente há 
uma necessidade de reforma social e de desmantelamento da injustiça sistêmi-
ca. No entanto, as pessoas também precisam de sentido na vida, de famílias fortes, 
de maneiras de crescer em caráter, além de comunidades saudáveis ​​e funcionais e 
também de disciplina moral. Essa visão ignora a complexidade do que faz os seres 
humanos prosperarem e, portanto, seus programas não funcionarão de fato para li-
bertar as pessoas oprimidas. Essa visão ignora muito aquilo que nos torna humanos.

Em terceiro lugar, ela enfraquece nossa humanidade comum. Em termos bíblicos, 
somos, em primeiro lugar indivíduos diante de Deus, feitos à sua imagem, e se-
cundariamente, membros de uma raça/nacionalidade. A visão pós-moderna, entre-
tanto, torna a identidade racial ou de grupo de uma pessoa uma questão primária, 
substituindo todas as lealdades à nação ou à raça humana como um todo. Ela chega 
quase a dizer que existem humanidades e não uma única raça humana comum.

E, portanto, em quarto lugar, ela nega nossa pecaminosidade comum. A Bíblia 
ensina que o pecado é generalizado e universal. Cada um de nós é membro de uma 
raça ou nacionalidade que contém muita graça comum singular para contribuir 
com o mundo. Toda cultura, porém, também possui idolatrias pecaminosas espe-
cíficas. Nenhuma raça ou grupo de pessoas é inerentemente mais pecaminoso do 
que outros. Nessa visão pós-moderna de justiça, todavia, os grupos recebem um 
valor moral superior ou inferior, dependendo de seu poder, sendo que, em relação a  
alguns grupos, nega-se quaisquer características redentoras. Considerar raças intei-
ras como mais pecaminosas e más do que outras leva a eventos como o Holocausto.

Em quinto lugar, ela torna impossível o perdão, a paz e a reconciliação entre 
os grupos. Miroslav Volf escreve: “O perdão fracassa porque eu excluo o inimi-
go da comunidade dos humanos, assim como eu me excluo da comunidade dos  



28

pecadores.”27 Sem usar a palavra “pecado”, os adeptos dessa visão continuamente 
fazem o que Volf descreve. Portanto, a reconciliação fracassa.

Em sexto lugar, ela oferece uma identidade “performativa” altamente hipócrita. A 
identidade cristã é recebida das mãos graciosas de Deus, e não alcançada por nos-
sas ações — somos amados de maneira absolutamente independente de nosso de-
sempenho.  De modo contrário, essa visão 
fornece dois tipos de identidade que são 
altamente performativas: ser um membro 
de um grupo oprimido que luta por justiça 
ou um aliado branco antirracista. Ambas as 
identidades — como todas as outras iden-
tidades não baseadas em Cristo — podem 
produzir ansiedade devido à necessidade de 
provar que se está suficientemente orientado 
para a justiça. A identidade segura dos cris-
tãos não exige apontar o dedo, a alterização 
(othering) e a denúncia (que sempre é parte 
de uma identidade altamente performati-
va). Além disso, a nova identidade cristã — 
de que somos simultaneamente pecadores e 
infinitamente amados — transforma e cura 
ex-opressores (dizendo-lhes que são apenas pecadores), bem como ex-oprimidos (ga-
rantindo-lhes seu valor). Veja Tiago 1.9.

Por fim, ela está sujeita à dominação. Essa teoria vê os valores liberais, como 
liberdade de expressão e liberdade de religião, como meras formas de oprimir as 
pessoas. Frequentemente, essa visão coloca essas “liberdades” entre aspas assusta-
doras. Como resultado, os adeptos dessa teoria recorrem a expressões constantes 
de raiva e indignação para silenciar os críticos, bem como à censura e outros tipos 
de pressão social, econômica e legal para marginalizar pontos de vista opostos. A 
visão pós-moderna vê toda injustiça acontecendo em um nível humano e assim 
demoniza os seres humanos ao invés de reconhecer as forças do mal — “o mundo, a 

27Miroslav Volf, The Spacious Heart: Essays on Identity and Belonging, Trinity Press, 
1997, 57.



29

carne e o diabo” — que atuam em toda a vida humana, incluindo a sua. Os adep-
tos dessa visão também acabam sendo utópicos, pois se veem como salvadores 
em vez de reconhecer que apenas um verdadeiro e divino Salvador será capaz de 
finalmente trazer justiça. Ao lidar com a injustiça, confrontamos o pecado huma-
no, mas, além disso, “não lutamos [meramente] contra pessoas de carne e sangue” 
(Efésios 6.12).

Comparando a justiça bíblica com as demais alternativas

Em primeiro lugar, somente a justiça bíblica trata de todas as preocupações da justiça 
encontradas nas visões alternativas fragmentadas.28 Cada teoria secular de justiça 
aborda uma ou algumas das cinco facetas da justiça bíblica mencionadas acima, 
mas nenhuma aborda todas elas.

Segundo, a justiça bíblica contradiz cada uma das visões alternativas, sem des-
cartá-las ou lhes fazer concessões.  (a)  A justiça bíblica é significativamente mais 
bem fundamentada. Ela é baseada no caráter de Deus — um absoluto moral —, 
enquanto as outras teorias são baseadas nas mudanças dos ventos da cultura hu-
mana. (b) A justiça bíblica é mais penetrante em sua análise da condição humana, 
vendo a injustiça se originar de um conjunto mais complexo de causas — sociais, 
individuais, ambientais, espirituais — do que qualquer outra teoria. (c) A justiça 
bíblica fornece uma compreensão singular do caráter da riqueza e da propriedade 
que não se encaixa nas categorias modernas de capitalismo ou socialismo.

Terceiro, a justiça bíblica possui salvaguardas incorporadas contra a domina-
ção. Como vimos, para haver uma teoria coerente da justiça, deve haver a afirma-
ção de absolutos morais que sejam universais e verdadeiros para todos, em todas 
as culturas. Sem apelar para algum tipo de verdade e moralidade não construídos 

28Embora eu não queira que os cristãos aceitem totalmente qualquer uma dessas 
explicações seculares de justiça, os leitores não devem concluir que esses quatro pontos de 
vista são igualmente válidos ou igualmente falhos. Eles não são. Não estou defendendo a 
equivalência moral de todas essas visões, embora eu perceba que meu artigo poderia ser 
lido dessa maneira e essa é a razão da inclusão desta nota final. Certamente tenho meus 
favoritos entre essas quatro visões. Vejo algumas visões mais próximas da justiça bíblica e 
outras mais distantes. No entanto, está além do escopo deste ensaio responder à pergunta: 
“Com qual dessas visões os cristãos podem trabalhar melhor?”.



30

socialmente, não há como promover a justiça.29 No entanto, os pós-modernistas 
franceses estavam certos: nas mãos de seres humanos, as reivindicações de verdade 
tendem ao totalitarismo, ou pelo menos são prontamente usadas pelas forças de 
dominação. O cristianismo, porém, oferece reivindicações de verdade que podem 
subverter a dominação. Como?30 (a) O cristianismo não pretende explicar toda 
a realidade. Há uma quantidade enorme de mistério, coisas que simplesmente 
não nos são contadas (Deuteronômio 29.29). Não recebemos nenhuma “teoria 
de tudo” que possa explicar as coisas em termos de biologia evolutiva ou for-
ças sociais. A realidade e as pessoas são complexas e, no fundo, misteriosas. (b) 
O cristianismo não afirma que, se nossa agenda for seguida, a maioria dos nossos 
problemas será resolvida.  Metanarrativas têm um complexo de “nós somos os 
salvadores”. Os cristãos acreditam que podemos lutar pela justiça sabendo que, 
no final, Deus endireitará todas as coisas, mas até lá, não podemos esperar uma 
reparação total do mundo de nossa parte. O cristianismo não é utópico.  (c) Por 
fim, o enredo de toda a Bíblia é a identificação repetida de Deus com os miseráveis, 

29Em seu capítulo que compara a visão libertária da justiça (Nozick) com a visão 
liberal (Rawls), MacIntyre mostra que, no final, os argumentos se resumem a dizer, “mas 
eu mereço  isto” ou “mas os pobres merecem isto”. No entanto, como mostra MacIntyre, 
nenhuma visão secular pode dizer tal coisa. As visões seculares abandonaram voluntaria-
mente essa linguagem e argumento. Em um universo no qual simplesmente surgimos, 
sem nenhum propósito, por meio de um processo que é basicamente violento, não po-
demos falar que nada é merecido, certo ou errado. O máximo que os pensadores secula-
res podem argumentar é que, em algumas análises de custo-benefício, matar pessoas ou 
deixar os pobres famintos é impraticável para alguns fins combinados. No entanto, como 
MacIntyre aponta, nenhum dos adeptos desses pontos de vista pode evitar tal conver-
sa. Eles inevitavelmente “contrabandeiam” uma linguagem de moralidade e virtude que 
sua própria visão de mundo não pode suportar. Isso deveria lhes dizer algo. Ver MacIn-
tyre, Justice as Virtue: Changing Conceptions, Capítulo 17, em After Virtue, 249.

30Para as ideias básicas deste parágrafo, veja Richard Bauckham, Reading Scripture as a 
Coherent Story, em Richard B. Hays e Ellen F. Davis, eds. The Art of Reading Scripture, Grand 
Rapids, MI: Wm. B. Eerdmans, 2003, 45-55. Eu concretizo essas ideias em Making Sense of 
God: Finding God in the Modern World, Penguin Books, 2016, Capítulo 10: “A Justice That 
Does Not Create New Oppressors”, 193-211 (Publicado no Brasil sob o título “Deus Na 
Era Secular: Como Céticos Podem Encontrar Sentido no Cristianismo”. Ed. Vida Nova, 
2018. Capítulo 10: “Uma Justiça Que Não Cria Novos Opressores”, 245-267).



31

impotentes e marginalizados. A história central do Antigo Testamento é a liber-
tação dos escravos do cativeiro. Repetidamente na Bíblia, as pessoas que Deus usa 
como libertadores são geralmente forasteiros raciais e sociais, pessoas vistas como 
fracas e rejeitadas aos olhos das elites poderosas do mundo.

Quarto, apenas a justiça bíblica oferece uma compreensão radicalmente subversiva 
de poder. A visão pós-moderna critica acertadamente as visões liberais e seculares 
como sendo cegas às operações de poder e à opressão em ação na vida humana e 

na sociedade. Os liberais criticam 
acertadamente os pós-modernos 
por serem propensos (e cegos) às 
suas próprias formas de domi-
nação. A justiça bíblica, em con-
traste com a liberal, nos dá uma 
explicação profunda de poder e de 
suas corrupções, mas, em contras-
te com a pós-moderna, nos dá um 
modelo para mudar a forma como 
ela é usada no mundo.

Quando Deus veio à terra em 
Jesus Cristo, ele veio como um homem pobre, para uma família que estava na base 
da ordem social. Ele experimentou tortura e morte nas mãos de elites religiosas 
e governamentais que usaram seu poder injustamente para oprimir. Portanto, em 
Jesus vemos Deus deixando de lado seu privilégio e poder — sua “glória” — para 
se identificar com os fracos e desamparados (Filipenses 2.5-8). E, no entanto, ao 
suportar a violência e a injustiça humana, ele pagou a justa penalidade do pecado 
da humanidade à justiça divina (Isaías 53.5). Desta forma, ele foi exaltado a uma 
honra e autoridade ainda maiores para governar (Filipenses 2.5.9-11). Jesus assume 
autoridade, mas somente depois de perdê-la no serviço aos fracos e desamparados.

Portanto, a Bíblia não presume o fim da ideia “binária” de poder. Governo e 
autoridade não são intrinsecamente errados. Na verdade, eles são necessários em 
qualquer sociedade. No entanto, embora o cristianismo não acabe com o biná-
rio, ele também simplesmente não o reverte. O cristianismo não simplesmente 
preenche os escalões superiores de autoridade com novos partidos que usarão o 
poder da mesma forma opressora que é a maneira de agir do mundo.



32

Por estar enraizado na morte e ressurreição de Jesus, o cristianismo não eli-
mina nem simplesmente reverte o binário governante/governado — ao contrário, 
ele o subverte. Quando Jesus nos salva por meio do uso do poder apenas para 
servir, ele muda nossa atitude em relação ao poder e ao seu uso.31

Não há nada no mundo como a justiça bíblica! Os cristãos não devem ven-
der seu direito de primogenitura por um prato de lentilhas.  Mas eles devem  
assumir seu direito de primogenitura e fazer justiça, amar a misericórdia e andar 
humildemente com seu Deus (Miquéias 6.8).

Traduzido por Jonathan Silveira.

Texto original: A Biblical Critique of Secular Justice and Critical Theory. 
Gospel in Life. Traduzido e publicado com autorização.

31Para a ideia básica desta seção final sobre cristianismo e poder, estou em dívida com 
Christopher Watkin. Veja seu livro Michel Foucault, Presbyterian and Reformed, 2018.

Justiça social tem a ver com teologia da libertação? 
Com missão integral? Ou com a pura e simples graça 
de Deus?

Nesta obra Tim Keller analisa a fundamental relação 
entre evangelho e justiça e nos dá uma visão bíblica 
de justiça social. Ele nos mostra que a preocupação 
com a justiça em todos os aspectos da vida não é 

acréscimo artificial nem contradição à mensagem das Escrituras, pois a 
Bíblia é a verdadeira base da justiça.

https://quarterly.gospelinlife.com/a-biblical-critique-of-secular-justice-and-critical-theory/


33

Nasceu e cresceu no estado americano da Pennsylvania. 
Estudou em instituições como Bucknell University, Gordon-
Conwell Theological Seminary e Westminster Theological 
Seminary. A princípio, foi pastor na cidade de Hopewell, 
na Virgínia. Em 1989, iniciou a Redeemer Presbyterian 
Church, em Manhattan, com sua esposa, Kathy, e seus 
três filhos. Hoje, a igreja tem uma frequência de mais de 
cinco mil membros aos domingos e já ajudou a plantar 
cerca de duzentas igrejas ao redor do mundo. Keller é um 
autor prolífico. Entre outros livros, escreveu: A cruz do 
rei, O significado do casamento e Justiça generosa, todos 
publicados por Edições Vida Nova.

Sobre o autor

Timothy Keller


